Ascendit Deus in jubilatione
Psalm 46 (47) und Himmelfahrt Christi

Von Josef Haspecker S.]., Frankfurt/Main

2 Ihr Uéblker alle, klatscht in die Hinde,
Jauchzet Gott zu mit Jubelgesang!

8 Denn Jahwe, der Héchste, ist furchtbar,
Ein grofier Kénig iiber die ganze Erde.

4 Udlker zwang er unter uns,
Nationen uns unter die Fiifle.

5 Unser Erbland erwiihlte er uns,
Den Stolz Jakobs, den er liebt.

6 Empor fuhr Gott unter Jubelruf,
Jakwe beim Schall von Posaunen.

7 Singet Gott, ja singet!
Singet unserem Konig, singet!

8 Denn Kénig der ganzen Erde ist Gott —
Singet ein kunstreiches Lied!

9 Kinig ward Gott iiber die Uolker,
Er nahm Platz auf seinem heiligen Thron.
10 Die Fiirsten der Uolker sind versammelt
mit dem Uolk des Gottes Abrahams.
Denn Gott sind zu eigen alle Méichte der Erde.
Hoch erhaben ist er!

Seit je ist dieser Psalm in der Liturgie mit dem Fest der Himmelfahrt Christi ver-
bunden. Wie unser Introitus noch zeigt, wurde er urspriinglich als Einzugslied zu Be-
ginn der Mefifeier gesungen und gab damit in seinen vollklingenden Akkorden In-
halt und Stimmung der folgenden Festfeier an. Die Wahl dieses Einzugsliedes war
von dem zentralen Vers 6 bestimmt, wie sein doppeltes Echo im Allelujavers und
Offertorium zeigt. Ohne Zweifel wurde er von den alten Liturgen als eine direkte
Voraussage der Himmelfahrt Christi verstanden, was um so leichter geschehen konn-
te, als der alttestamentliche Gottesname , Jahwe* sich nicht in ihrer Bibel fand, son-
dern durch das auch als Christustitel geldnfige ,Kyrios/Dominus® ersetzt war.

Eine solch unbefangene Verbindung von Psalm und Festgeheimnis ist uns heute
nicht mehr maglich. Die schirfere Einordnung der alttestamentlichen Texte in ihren
geschichtlichen Ort und ihre urspriingliche Aussageabsicht 148t ein Verstindnis als
direkte und konkrete Weissagung der Himmelfahrt Christi nicht mehr zu. Trotzdem
braucht man ihn nicht ohne weiteres jenen zahlreichen Bibeltexten der Liturgie zuzu-



88 Josef Haspecker

rechnen, deren biblischer und liturgischer Sinn kaum mehr als den dufleren Wort-
klang gemeinsam haben. Wenn er jedoch legitim fiir das Geheimnis und Fest der
Himmelfahrt Christi in Anspruch genommen und ausgewertet werden soll, so mufl
sich wenigstens zeigen lassen, daf} der Psalm in seinem urspriinglichen Sinn echte
Ansatzpunkte dafiir enthilt, daf er in eine heilsgeschichtliche Situation hineinspricht,
die dort, oder wenigstens auch dort, ihre neutestamentliche Entsprechung hat.

NB: Es liegt nicht in der Absicht dieser Studie, das Verhéltnis des Psalmes zur
Himmelfahrt Christi bis zu festen bibelwissenschaftlichen Termini zu prézisieren und
entsprechend zu begriinden. Es sollen nur die inneren sachlichen Elemente, die eine
Beziehung nahelegen, sichtbar gemacht werden. Dadurch wird die Anwendung als
wirklich sachgemdfl erwiesen und die Mdglichkeit eines inspirierten Bezugsverhilt-
nisses im Sinne eines biblischen Typus oder eines anderen Schriftsinnes gegeben. Fiir
die sichere Existenz eines solchen fehlt wohl trotz zahlreicher dahin gehender Viter-
aussagen der ausreichende Beweis aus Schrift oder Tradition.

L

So miissen wir zuerst nach dem urspriinglichen Sinn und der geschiditlichen Situa-
“tion des Psalmes fragen. Diese sind nun freilich keineswegs immer im gleichen Sinn
bestimmt worden. Die alttestamentliche Exegese hat grundsatzlich drei Wege be-
schritten zum Verstdndnis des Psalmes. Wir kénnen sie kurz die historische, eschatolo-
gische und kultische Deutung nennen. Die historische Deutung versteht das Lied als
Echo eines bestimmten geschichtlichen Ercignisses, ndmlich der Feier eines israeliti-
schen Sieges. Er wurde nach dem Glauben des Volkes entscheidend von Jahwe selbst
fiir sein Volk errungen, der danach wieder in den Himmel zuriickkehrt. Man konnte
etwa an 2 Chron 20 denken. Wird diese Deutung rein vertreten, so wird alles, was
an weitreichenden Formulierungen iiber diesen geschichtlichen Rahmen hinausgeht,
lediglich als iibersteigernde hymnische Ausdrucksweise angesehen. Die eschatologi-
sche Deutung dagegen nimmt gerade diese klaren und starken Ausdriicke des realen
und universalen Konigtums Gottes iiber alle Welt und Volker ernst und sieht in dem
Lied praktisch einen lyrischen Widerhall der prophetischen Verkiindigung iiber die
Endzeit. Das wird dem Gesamttenor gewifl mehr gerecht, hat aber fir v 4-5 einige
Schwierigkeit. Das Hauptanliegen der kultischen Interpretation ist, den deutlich er-
kennbaren aktuellen Festjubel nicht zu tiberhoren und nicht einen bestimmten Sieg,
sondern die zentrale Aussage des Liedes selbst: , Jahwe ist Konig geworden® als An-
1af und Sinn des Festes zu verstehen, das dann natiirlich wohl zum regelméifligen Be-
stand der Liturgie gehorte. Dieser Aspekt, der die beiden anderen nicht notwendig
ausschliefit, steht heute im Vordergrund der Forschung und ist als ,Thronbestei-
gungsfest Jahwes“ ein fester, wenn auch — besonders in seiner genaueren Sinndeu-
tung — lebhaft umstrittener Begriff in der Exegese geworden. Wir brauchen uns hier
mit den Einzelheiten nicht zu befassen, doch halten wir an der kultischen Feier des
Kénigtums Gottes als lebendige Situation des Psalmes fest.

Die Erwihnung dieser drei Deutungsrichtungen hat mehr als rein theoretisches
Interesse. Jede von ihnen stiitzt sich auf bestimmte Elemente unseres Psalmes, und
man wird ihm als Ganzem erst voll gerecht, wenn man alle drei Aspekte zusammen-
fligt. Wir werden sie also bei der nachfolgenden Deutung des Psalmes alle drei ge-
genwirtig halten miissen, um zu einer richtigen Gesamtschau zu kommen.



Ascendit Deus in jubilatione 89

IL.

Es erscheint nicht notwendig, den ganzen Psalm Vers fiir Vers zu erldutern. Wir
konnen uns darauf beschrinken, darzustellen, wie das zentrale Thema gesehen und
entfaltet wird. Dieses ist zweifellos die Konigsherrschaft Gottes, die in einem rau-
schenden Fest gefeiert werden soll. Sowohl v 2-3 wie v 7-8 verketten diese beiden
Gedanken unlésbar miteinander.

1. Gottes Konigtum ist das fundamentale Dogma des israelitischen Glaubens.
Wihrend es in manchen anderen Psalmen (vgl. Ps 93 ff) mit der Erhabenheit des
Schépfergottes oder einer kosmischen Theophanie in Verbindung gebracht wird, gibt
unser Psalm eine heilsgeschichtliche Ableitung. Das ist die dltere und spezifisch
israelitische Betrachtungsweise, die unzertrennbar verbunden ist mit dem Gedanken
des Gottesbundes, in dem Israel Jahwes Konigsvolk (Ex 19, 5) wurde. Indem Jahwe
sich Israel als Volk erwihlte und erwarb, hat er seine Konigsherrschaft auf Erden
errichtet. Darum sind die grofen géttlichen Heilstaten, die am Anfang der Volks-
geschichte Israels stehen, von der Erlosung aus der Knechtschaft Agyptens bis zum
vollen Erwerb des verheifflenen Landes, der eigentlich erst unter David zum Ab-
schluf kam, der grofe Kampf Jahwes, in dem er als furchtbarer Gott (v 3) alle
Feinde iberwindet und seine Kdnigsherrschaft errichtet. Auf dieses grundlegende
Heilswirken Gottes zugunsten seines Volkes blicken die Verse 4 und 5 zurick, die in
ihrer engen Verkniipfung von Unterwerfung von Vélkern und Inbesitznahme Kana-
ans kaum auf ein anderes Geschehen in der Geschichte Israels bezogen werden kon-
nen. (Eine gewisse Berechtigung wire hochstens gegeben, Vers 4 und 5 mit der Rick-
fithrung des Volkes aus dem Exil in Verbindung zu bringen; in der Sicht von Is
40-55 stellt diese Riickfilhrung eine grofartige Erneuerung des ersten Exodus und
Eisodus durch Jahwe dar, der als Sieger und Kénig sein Volk heimfiithrt [vgl. Is 40,
9-11; 52, 1-10].)

Mit dieser riickblickenden heilsgeschichtlichen Betrachtungsweise von v 4-5 ist frei-
lich gegeben, dafl Jahwe nicht eigentlich als Kénig der ganzen Erde, sondern als Kd-
nig lsracls gesechen wird, der fiir sein Volk gegen andere Volker siegreich auftritt.
Darum werden in v 4-5 ganz im Gegensatz zu v 9-10 die Volker in die Rolle unter-
worfener Feinde verwiesen. Gerade diese unterschiedliche Rolle der Vilker an bei-
den Stellen verbietet es, den ganzen Psalm aus einer Blickrichtung zu verstehen, sei
es nun historisch (wobei die Unterworfenen in v 9-10 plétzlich in friedlicher Ge-
meinschaft mit denen gesehen wiirden, die ihnen eben noch den Fufl auf den Nak-
ken setzten), sei es eschatologisch (wobei v 4-5 von ciner endzcitlichen Gewaltherr-
schaft Israels tiber die Heiden zu verstehen wire). Der Psalm vollzieht vielmehr
eine radikale Blickwendung und schaut in v 9-10 ein grofles Bild der Heilszukunft
der Endzeit: die Verwirklichung der universalen Konigsherrschaft Gottes. Diesem
wenden wir uns jetzt zunichst zu.

2. Es war dem gliubigen Israeliten niemals zweifelhaft, dafl die konigliche Macht
seines Gottes sich zu jeder Zeit nicht blof} auf Israel, sondern auf alle Vélker erstreck-
te. Doch wird er erst in unbestimmbarer Zukunft eine seiner vollen Konigsmacht und
Ko6nigswiirde entsprechende universale Herrschaft auf Erden errichten. Damit kommt
der Ablauf der Menschengeschichte zu seinem heilvollen Ende. Das ist der Zielpunkt



90 Josef Haspecker

des israelitischen Glaubens und Geschichisdenkens, die darch die stete prophetische
Verkiindigung immer wieder und immer mehr im Volke lebendig werden. Diese Uber-
zeugung von der grofien endgiiltigen Konigsherrschaft Gottes bleibt bei den Prophe-
ten stets konstant, wie verschieden auch der Eintritt dieses Endreiches oder das Ver-
hiltnis Israels zu den anderen Vélkern in ihm geschaut wird. Der Verfasser unse-
res Psalmes ist zweifellos in froher Begeisterung diesem prophetischen Glauben zu-
getan. Es fallt ihm nicht schwer, sich ganz in den Augenblick des Anbruchs dieser
Endzeit zu versetzen und in einem erhabenen Bild die Thronbesteigung Jahwes ge-
genwartig zu schauen (v 9). Und wie bei der Kronung eines irdischen Konigs die
Reichsfiirsten huldigend den Thron umstehen, sieht er den Thron des Gottkénigs
umgeben von den Herrschern der Vilker, die ihre eigene Kénigswiirde bereitwillig
an den nunmehr einzigen Konig, Jahwe, abgetreten haben und daher nur noch
»Firsten heiflen. Es ist ein Zeichen der geliuterten religissen Héhe unseres Psal-
misten, dafl er in dieser Endzeit seinem Volke keine Machtstellung iiber die anderen
einrdumt, sondern einen klaren Heilsuniversalismus des ,Fin Hirt und eine Herde“
vertritt, den er offenbar als die eigentliche Erfiillung der Abrahamweissagung (Gen
12,1 ff), die er mit der Nennung dieses Namens wach werden 1if}t, versteht. Sein
Denken klebt nicht an irgendeiner politischen Hoffnung fiir sein Volk, sondern ist
ganz auf die herrliche Grofle seines Gottes konzentriert, der aus ,unserem Kénig*
zum Konig aller geworden ist. Nicht der Endsieg des Volkes Israel, sondern der End-
sieg Gottes und der wahren Religion ist sein Anliegen und seine gegenwirtig ge-
schaute Hoffnung. Dafl fir ihn damit auch das Verhiltnis der menschlichen Volker-
gemeinschaften zu seinem Heil kommt, ist in dem friedlichen Nebeneinander in v 10,
das an Is 2,2-5 erinnert, klar ausgedriickt.

3. So umfassen v 4-5 und v 9-10 in historischer Riickschau und prophetischer Vor-
schau Anfang und Ende der israelitischen Heilsgeschichte. Der Bogen scheint sehr
weit gespannt fiir einen so kurzen Textzusammenhang. Doch fallen die beiden Blick-
punkte nicht auseinander und zerreiffen nicht die Einheitlichkeit des Psalmes, weil

- sie nicht um ihrer selbst willen genannt sind. Sie werden einmal fest zusammenge-
halten durch den einen Gedanken des Kénigtums Jahwes, auf den alles hingeord-
net ist; sodann aber vor allem durch eine aufdringliche reale Gegenwirtigkeit, die
alles durchzieht, und in der Vergangenes und Kommendes anf ein Heute bezogen
wird, das mit Jubel und Singen und Musik gefeiert werden soll. Denn diese Auf-
forderungen in v 2 und v 7-8 sind viel zu dringend und aktuell, als daf sie nur vom
theologischen Wissen um vergangenes und einst zu erwartendes Heilsgeschehen aus-
gelost sein konnten. Es geht nicht darum, dafl Jahwe einst Konig wurde und dereinst
sein wird. Das sind nur Aussagen, die die Tatsache stiitzen und in ihrem inneren Ge-
halt illustrieren sollen, daf8 Jahwe heute Kinig geworden ist und als solcher gefei-
ert werden mufl. Das fithrt uns auf den kultischen Aspekt des ganzen Psalmes und
speziell des Verses 6, in dem sich dieses Heute und sein besonderer Inhalt sachlich
ausspricht. Denn diese Auffahrt Gottes, von der er handelt, ist nicht irgendwann,
sondern eben jetzt, heute, erfolgt, wie sich leicht zeigt.

Der Vers 6 hat ecine zentrale Stellung im Psalm, die charakterisiert ist durch ein
merkwiirdiges ,Zwischen®. Schon stilistisch kann er weder ganz als abschlieRende
Aussage zu v 4-5 gezogen werden, noch als einfacher Auftakt zu den eschatologisch



Ascendit Deus in jubilatione 91

gefirbten Gedanken von v 9-10, von denen er durch v 7-8 getrennt ist. Damit wird
zugleich sein zeitliches und sachliches ,Zwischen® sichtbar. Er gehdrt weder der ver-
gangenen noch der kommenden Phase des Gottkénigtums an, obwohl er beide an sich
zieht und sich zu eigen macht. Denn er ist Mitte und Schwerpunkt des ganzen Psal-
mes, wie schon die gerade ans ihm erwachsende fast ekstatische Aufforderung zum
Festjubel zeigt. In ihm wird ausgesprochen, was das Herz des Verfassers unmittel-
bar in Begeisterung versetzt. (NB: v 2-3 sind nach altem Stilgesetz kompendidse
Themaangabe des Ganzen, die das noch zu entfaltende Ganze vorwegnimmt, heben
also die Konzentration des Ganzen auf v 6-8 nicht auf.) Was aber v 6 meint, ist dies:
nach siegreichem Kampf (v 4-5) fahrt Jahwe empor zu seinem Kénigsthron (v 6) zum
Antritt seiner Herrschaft (v 9-10). Es ist Kronungsauffahrt. Denn jubelnder Zuruf,
Hindeklatschen und Posaunenblasen sind nach alttestamentlichen Berichten die be-
sonderen Elemente einer Konigskronung. Der Verfasser steht mitten drin in solchem
Festjubel (v 6) und fordert begeistert zu noch groflerem auf (v 7-8). Das zeigt ein-
mal, daB diese Auffahrt Gottes eben jetzt erfolgte, zugleich aber auch, dafl der Weg
des Aunfsticgs des Gottkdnigs im urspriinglichen Sinn von v 6 nicht in weltentriickte
Hohen des Himmels fiihrt, sondern daff Jahwe in feierlicher Prozession in Beglei-
tung der posaunenblasenden Leviten mitten durch die jubelnde Volksmenge zu sei-
nem Thron im Tempel auf dem Berge Sion emporfihrt. Damit sind wir beim Ver-
stindnis der konkreten Sitnation des Psalmes angekommen, auf die alle iibrigen
sachlichen Anssagen (vv 4-5 und 9-10) hinbezogen sind (vgl. dazn Ps23 [24], 7-10!).

Man mag als urspriinglichen Ausgangspunkt solcher Feier an die Ubertragung der
Lade denken, wie sie 2 Sam 6 geschildert ist, oder an die Heimkehr der Lade Gottes
nach einem siegreichen Krieg, bei dem sie sich im Heerlager befand. Aber in dem
Stadium, in dem unser Psalm das Fest sieht, ist es lingst tber solch ephemere An-
ldsse hinausgewachsen und theologisch vertieft. Es ist nicht mehr ein gelegentliches,
sondern ein grundsétzliches Fest; es lebt von den Grundgegebenheiten des altbund-
lichen Heilsglaubens und sieht Erlésung und Vollendung des Heils, Anfang und
Voliendung der Kénigsherrschaft Gottes im Heute der Auffahrt Jahwes zu seinem
Sionsthron und in ihrer litorgischen Feier realisiert. Zeitdistanz wird in diesem
Glauben nebensichlich nnd aunsgeldscht, — mit Recht, weil es sich hier nicht um die
miihsame Strecke des menschlichen Heilsweges handelt, sondern allein um das sieg-
hafte Wesen des heilswirkenden Gottkonigs, das zwar im Proton {Anfang) und
Eschaton (Vollendung) des Heils je anders in die menschliche Sphire eintritt, aber
in sich immer vollendet ist, und deshalb anch in der gegenwirtigen Auffahrt des
Gottkonigs in seiner Voll-Macht stebt und liturgisch gefeiert werden kann. Darum
wird alles Nacheinander der kultischen Schau dieses Festes zum jubelnden Jetzt, das
das Einst und Demnichst der Heilsgeschichte in gottlicher Gewifheit in Eins setzt.
So wird verstindlich, daff der Psalmensinger zur theologischen Verdeutlichung die-
ses Einen ebenso auf die vergangene historische Heilstat wie auf die kommende
eschatologische Vollendung zuriickgreift, aber dabei die letztere als das eigentlich
Gottgemifle den Gesamtton bestimmen 148t. Tatsdchlich hofft er nicht mehr auf das
Eschaton, es ist ihm im Konigsaufstieg seines Gottes hente gegenwirtig. Er erlebt,
was der Prophet erhofft!



92 Josef Haspecker
II1.

Bevor wir nun von der Himmelfahrt Christi sprechen, mdgen einige grundsitz-
liche Fragen iiber die Moglichkeit und Berechtigung einer Verbindung des Psalmes
mit diesen neutestamentlichen Gegebenheiten wenigstens kuarz gestreift werden.

1. Die grundsatzliche Berechtigung, den Psalm auf neutestamentliche, d. h. im
Sinne des Alten Testamentes endzeitliche Heilsvorginge anzawenden, ist ans dem
klaren eschatologischen Einschlag gesichert. Wenn der Psalm auch keine direkte futu-
rische Aussageabsicht hat und deshalb keine eigentliche Prophezeiung sein kann, so
nimmt er doch bewuflt solche Aussagen auf, von denen er weif}, dafl die Propheten
ihre Realisierung erst fur die Endzeit verheifien. Und wenn er sie zur Deutung eines
gegenwirtigen Vorganges beniitzt, so leugnet er damit nicht diesen endzeitlichen
Charakter, sondern verlebendigt ihn eher, wie bereits gezeigt wurde. Andererseits
gibt er damit zu erkennen, daf} fiir ihn auch das Gegenwdrtige wenigstens sinnbild-
liche Bedeutung fiir das Endzeitliche hat, wenn man nicht lieber sagen will, das
Eschaton hebe fiir ihn glaubensméafiig bereits mit der gegenwirtigen Auffahrt Got-
tes an.

2. Unmittelbar dringt sich die Frage auf, ob aber die im Psalm von Jahwe ans-
gesagten Vorgange mit Recht auf Christus bezogen werden diirfen. Sicher ist von der
Gestalt des Messias im ganzen Psalm weder aunsdricklich die Rede, noch ist an sie
gedacht. Doch ist die ausschliefende Alternative ,Gott oder Messias?“ fir die end-
zeitlichen Texte des Alten Testamentes durchweg falsch. Die Texte, in denen Gott
allein das Endheil wirkt, und solche, in denen der Messias es herbeifiihrt, stehen
nicht exklusiv zueinander, wie schon das Vorkommen beider beim gleichen Prophe-
ten zeigt (vgl. etwa Is 2,2-4; 4,26 mit Is 7-11). Der Gesamtsinn des propheti-
schen Glaubens ist, dafl Gott das Heil durch den Messias wirkt; ob dieser aber aus-
driicklich genannt wird, hangt zaum grofiten Teil von dem besonderen Anliegen ab,
das den Propheten gerade bewegt. Ein Schweigen von ihm schlieft daher den Bezug
auf ihn fiir die Erfiillung nicht ans. Wenn also fiir die neutestamentliche Erfiillung
nach dem Anteil Christi gefragt wird, so ist nicht allein der Wortlaut des alttesta-
mentlichen Textes zu beachten, sondern auch das in ihm dargestellte endzeitliche
Heilsgeschehen. Fir die Errichtung der Kénigsherrschaft Gottes versichert ans so-
wohl das Alte wie das Neue Testament, dafl sie bis zur letzten Vollendung in und
durch Christus geschieht. Es hindert deshalb nichts, auch unseren Text neutestament-
lich auf Christus zu beziehen, ohne aus ihm eine direkte christologische Weissagung
im iiblichen Sinne zu machen.

8. Wenn man nun weiter fragt, auf welches Christusereignis gerade der Vers 6 am
ehesten anzowenden sei, so ergeben sich aus seiner Stellung im Psalm zunachst zwei
Begrenzungen. Das alttestamentliche Heilsgeschehen, auf dessen letzte, vollendende
Phase v 4-5 als erste Begrindung des Konigtums Gottes zuriickverweist, ist aner-
kanntermaflen ein echter Typus des historischen Heilswerkes Christi. Anderseits ist
die volle reale Eingliederung der Vélker in Gottes Konigsherrschaft, auf die v 9-10
blickt, sicher als Endziel der neutestamentlichen Erdenzeit zu betrachten, also erst
mit der zweiten Wiederkunft Christi gleichzusetzen. Wenn man deshalb die ganze
Darstellung des Psalmes in den Raum Christi {ibertragt, so wird das ,Zwischen“ von



Ascendit Deus in jubilatione 98

v 6 zu einem ,Zwischen Karfreitag — Ostern und Weltende“, und zwar so, dafl es zu
beiden eine reale Bezichung hat, indem in ihm das Erstere unter dem Aspekt der
Konigsherrschaft vollendet und das Letztere vorweggenommen erscheint. Dafiir
kommt als personliches Christusgeschehen kaum etwas anderes in Frage als seine
Himmelfahrt, auf die ja auch die Auffahrt zum Sion ganz natiirlich hinweist. Es
kommt hinzu, dafl diese Konigsauffahrt zum Sion eigentlich keine reale neue Stufe
der Heilsverwirklichung ist, sondern hauptsichlich den Charakter einer Manifesta-
tion (offizielle Kundmachung) dessen, was schon erreicht ist und noch erhofft wird,
hat. Es wird nachher zu zeigen sein, dafl sich gerade dies auch in der Himmelfahrt
Christi wiederfindet.

4. Die ,lokale® Differenz: Sionfahrt - Himmelfahrt ist selbstverstiandlich nur eine
scheinbare Schwierigkeit. Wenn das im Psalm geschilderte Ereignis nur typologisch
zur Himmelfahrt Christi in Beziehung gesetzt werden soll, ist ein solcher Unterschied
von keiner mafigeblichen Bedeutung. Typus und Antitypus brauchen nicht in allen
Punkten zu entsprechen. Es sei jedoch zum Uberflufl darauf hingewiesen, dafl dem
Psalm Sion nicht als geographischer Ort, sondern als Thronsitz Gottes wichtig ist.
Und in dieser Riicksicht wird schon in rein geschichtlichen Texten des Alten Testa-
mentes Himmel und Sion 6fter fast gleichzeitig gesehen. Bei den Propheten aber
ist Sion regelmifig der Ort, von dem aus Gott oder der Messias sein endzeitliches
Kdnigtum ausiibt, so dafl unser Text von dieser Seite keine Verkiirzung seiner end-
zeitlichen Bedeutsamkeit erfahren kann.

Iv.

Es bleibt uns noch, am Geschehen der Himmelfahrt Christi einige Punkte heraus-
zuheben, die von unserem Psalm und speziell durch Vers 6 besonders ins Licht ge-
riickt werden.

1. Dasist zunichst der Charakter der Himmelfahrt als Auffahrt Christi zu seinem
Koénigsthron. Dieser Grundsinn des ,Ascendit® im Psalm wird auch im neutesta-
mentlichen Sprechen von der Auffahrt Christi ganz klar beibehalten, indem das
»Sitzen zur Rechten des Vaters“, das in seinem Riickbezug auf Ps 109 (110) eindeutig
als Konigsherrlichkeit zu verstehen ist, als Ziel und Ergebnis der Himmelfahrt betont
wird. So sagt es der unmittelbare Bericht des heiligen Markus (Mk 16,19), so er-
scheint es an vielen Stellen der Apostelschriften als feste Uberzeugung der Urkirche
— wobei Petrus noch eigens betont, dafl ihm die Engel, Machte und Krafte unterwor-
fen seien (1 Petr 3,22) —, und so schauen es die Visionen der Apokalypse von der
Huldigung des Lammes. Dieser Gedanke der Erh6hung Christi (Apg 2, 33; Phil 2,9)
zu seinem himmlischen Thron scheint fiir die apostolische Zeit viel starker mit seiner
Himmelfahrt verbunden zu sein als etwa das ,Offnen“ des Himmels fir die Men-
schen, obwohl beide Gedanken sich wiederholt verbinden. Seit Christus in den ver-
hiillenden Wolken den Blicken entschwand, schaut ihn die Kirche als den ,erho6h-
ten Herrn“ auf seinem Thron zur Rechten des Vaters. Es ist also Himmelfahrt ein
echtes Thronbesteigungsfest Christi, an dem seine Konigsmacht und Konigsherrlich-
keit sich manifestiert.

2. Gerade Manifestation scheint der eigentliche Sinn des Ereignisses. Es wurde
schon darauf hingewiesen, dafl die Kdonigsauffahrt Jahwes zum Sion in v 6 des Psal-



94 Josef Haspecker

mes nicht wirklich eine neue Stufe in der Realisierung der Kénigsherrschaft Jahwes
in der Welt sei, sondern nur sichtbar mache, was in dem vorhergenannten (v 4-5)
Heilswerk Gottes, ndmlich Erlésung aus der Knechtschaft Agyptens, Bundesschlufl
und Erwerb des verheiflenen Landes, an Realisierung gottlichen Kénigtums schon
erreicht sei. Eine dhnliche Situation zeigt sich, wenn man fragt, was denn eigentlich
Himmelfahrt fiir Christus ist iber Erlosungstod und Auferstehung hinaus. Man kann
nicht sagen, dafl sie der Ubergang Christi von der irdischen zur himmlischen Daseins-
weise sei. Dieser Ubergang ist bereits mit der Auferstehung vollzogen. Denn man
kann ja Christi Auferstehung nicht etwa mit der Erweckung des Lazarus, der zu
einem weiteren irdischen Leben erstand, parallel setzen. Christus erstand zu einem
verklarten, d. h. himmlischen Leben in Herrlichkeit. Anderseits 148t sich ein himmli-
sches Dasein des Gottmenschen nicht denken ohne sein ,Sitzen zur Rechten Gottes®.
Wenn also seine Kénigswirde und Konigsherrschaft auch als Mensch (nur darauf
kann sich ja die Frage erstrecken) mit dem Eintritt in das himmlische Dasein zur
Rechten des Vaters unmittelbar realisiert ist, so ist sie eben sachlich bereits mit der
Auferstehung gegeben. Himmelfahrt ist somit fiir Christus wesentlich nur Sichtbar-
machung und Kundmachung dessen, was er bereits durch seinen Todessieg an himm-
lischem Dasein und damit an Konigsherrlichkeit gewonnen hat, wihrend das Oster-
geheimnis mehr das neue Leben als Uberwindung des aus der Siinde stammenden
Todes und so die Manifestation des Sieges Christi zum Inhalt hatte. Es wird also
in diesen beiden Festgeheimnissen nur stufenweise die sieghafte Macht und Herr-
lichkeit des Erlosungstodes Christi offenbar gemacht.

3. Nun geht es bei allem Konigtum nicht bloff um den Kénig, sondern auch um seine
Herrschaft, um sein Reich. Darum bedeutet diese sichtbare Manifestation seines
Kénigtums in der Himmelfahrt im Lichte unseres Psalms zugleich, dafi Christus sich
durch seinen Todessieg wirklich ein Reich auf Erden erworben hat, und dafl nun die
Stunde gekommen ist, in der es sichtbar in Erscheinung tritt. Darum sind Aussen-
dungsbefehl und Sendung des Heiligen Geistes — die Aktivierung der irdischen und
himmlischen Kréfte fiir, die Verwirklichung seines Reiches auf Erden — unmittelbar
an die Himmelfahrt Christi gekniipft (vgl. fir die Geistsendung: Joh 16, 7-8; Apg
1, 8).

Freilich ist diese Verwirklichung seiner Konigsherrschaft in der Welt zu dieser
Stunde erst in ganz kleinem Umbkreis erfolgt und ist weit entfernt von der Univer-
salitdt, die ihr nach der personlichen Wiirde des Konigs zukommt. Doch strahlt die
Gewiflheit dieser kommenden Vollendung schon deutlich in diese Stunde der Him-
melfahrt ein (und spiegelt so das Verhiltnis des v 6 unseres Psalmes zu v 9-10 wi-
der). Denn mit seiner in der Himmelfahrt offenbaren gegenwiartigen Konigsmacht ist
bereits gegeben, dafl diese Vollendung kommen wird. Er selbst wird und kann dabei
keinen personlichen Zuwachs mehr an Konigswurde erhalten, sondern wird ,ebenso
wiederkommen®, wie er aufgefahren ist, wie den Aposteln mit deutlichem Hinweis
auf jenen Tag der Vollendung gesagt wird. Aber gerade diese personale Vollkom-
menheit der Konigsmacht Christi heute garantiert auch das volle Kommen seines
Reiches fiir morgen, wie Christus in seinem Aussendungshefehl (Mt 28, 18-20) deut-
lich sagt. Offensichtlich hat das Wort der Engel den Aposteln dieses Verstdndnis der
Auffabrt ihres Herrn erschlossen und ihnen so eine Antwort bedeutet auf ihre vor-



Priestertum, Jungfriulichkeit und Keuschheitsgelibde 95

ausgehende Frage: ,Herr, stellst du in dieser Zeit das Reich Israel wieder her?“
(Apg 1, 6). Sie erkennen: Mit der Himmelfahrt ist Christi Kénigreich grundsatzlich
und sicher gegeben, und es ist nur noch eine Frage von ,Zeit und Stunde® (Apg
1, 7), wann es in seiner ganzen Macht sichtbar wird, eine ,kleine Weile“ (Joh 16, 16).
Das Eschaton, die Vollendung, die offenkundige Herrlichkeit des Gottesreiches ist
ihnen angesichts der Konigsauffahrt Christi nahe gegenwartig geriickt. Was sie er-
hofften, wird ihnen hier zum realen Erlebnis. Darum werfen sie sich als erste huldi-
gend vor ihrem Gottkonig Christus nieder und kehren voll grofier Freude nach Jeru-
salem zuriick und loben und preisen Gott standig im Tempel auf Sion (Lk 24, 52-53).
Ob nicht auch unser Psalm zu ihren Lobliedern gehérte an diesem Tag, bei dieser
ersten kultischen Feier des Himmelfahrtsfestes?

Priestertum, Jungiridulichkeit und Keuschheitsgeliibde
in ihren theologischen Beziehungen

Von Wilhelm Bertrams S.J., Rom

Die Enzyklika ,Sacra Virginitas“ iber die heilige Jungfraulichkeit! entwickelt
die katholische Lehre vom Stande der Jungfraulichkeit, der gottgeweihten Keusch-
heit. Sie weist die falschen Auffassungen zuriick, die hieriiber wéhrend der letzten
Jahre weithin auch innerhalb der Kirche verbreitet worden sind, jene Auffassungen,
die durch eine falsche Idealisierung der Ehe praktisch auf deren Vorrangstellung
vor der Jungfriulichkeit hinauslaufen. Demgegeniiber stellt die Enzyklika den
objektiven Vorrang des Standes der Jungfriulichkeit vor dem Ehestand heraus: so
verlangt es das Wort Christi, so ist es die Lehre des hl. Paulus, so hat das Konzil
von Trient es als zum iberlieferten Glaubensgut der Kirche gehorend feierlich
verkiindet.

1. Das Wesen der Jungfriulichkeit

Die Vorrangstellung der Jungfraulichkeit vor der Ehe griindet sich auf ihre Natur
und auf die Werke der Nichstenliebe, zu denen sie aus ihrer Natur heraus fihrt.

Der Ehelosigkeit an sich kommt ein besonderer sittlicher Wert nicht zu; das ist nur
dort der Fall, wo Ehelosigkeit zur gotigeweihten Keuschheit wird, wo sich der
Mensch ganz, mit Leib und Seele, mit seiner ganzen, ungeteilten Liebeskraft Gott
weiht.

Der Mensdh, der sich so Gott hingibt, weifl dabei sehr wohl um den groflen Wert
der Ehe: um jene Erfilllung seines Menschseins die sie ihm zu geben verméchte —
um das Sakrament und die darin begriindeten besonderen Gnaden, mit deren Hilfe

1 Vom Feste Marid Verkindigung im Marianischen Jahr 1954. AAS 46 (1954) 161—191.
Die folgenden Zitationen beziehen sich auf diesen Text; im ubrigen ist die Ubersetzung die
der dentschen Ausgabe der Vatikanischen Druckerei, die als Ubersetzung keinen amtlichen
Charakter hat (vgl. diese Zeitschrift 27 [1954] 204 ff).





