
Ascendit Deus in jubilatione 

Psalm 46 (47) und Himmelfahrt Christi 

Von Josef H a s p e c k e r  S. J.,  Frankfurt/Main 

2 Ihr Völker alle, klatscht in die Hände, 
Jauchzet Gott zu mit Jubelgesang! 

3 Denn Jahwe, der Höchste, ist furchtbar, 
Ein großer König über die ganze Erde. 

4 Völker zwang er unter uns, 
Nationen uns unter die Füße. 

5 Unser Erbland erwählte er uns, 
Den Stolz Jakobs, den er liebt. 

6 Empor fuhr Gott unter Jubelruf, 
Jahwe beim Schall von Posaunen. 

7 Singet Gott, ja singet! 
Singet unserem König, singet! 

8 Denn König der ganzen Erde ist Gott - 
Singet ein kunstreiches Lied! 

9 König ward Gott über die Völker, 
Er nahm Platz auf seinem heiligen Thron. 

10 Die Fürsten der Völker sind versammelt 
mit dem Volk des Gottes Abrahams. 
Denn Gott sind zu eigen alle Mächte der Erde. 
Hoch erhaben ist er! 

Seit je ist dieser Psalm in der Liturgie mit dem Fest der Himmelfahrt Christi ver- 
bunden. Wie unser Introitus noch zeigt, wurde er ursprünglich als Einzugslied zu Be- 
ginn der Meßfeier gesungen und gab damit in seinen vollklingenden Akkorden In- 
halt und Stimmung der folgenden Festfeier an. Die Wahl dieses Einzugsliedes war 
von dem zentralen Vers 6 bestimmt, wie sein doppeltes Echo im Allelujavers und 
Offertorium zeigt. Ohne Zweifel wurde er von den alten Liturgen als eine direkte 
Voraussage der Himmelfahrt Christi verstanden, was um so leichter geschehen konn- 
te, als der alttestamentliche Gottesname •Jahwe" sich nicht in ihrer Bibel fand, son- 
dern durch das auch als Christustitel geläufige •Kyrios/Dominus" ersetzt war. 

Eine solch unbefangene Verbindung von Psalm und Festgeheimnis ist uns heute 
nicht mehr möglich. Die schärfere Einordnung der alttestamentlichen Texte in ihren 
geschichtlichen Ort und ihre ursprüngliche Aussageabsicht läßt ein Verständnis als 
direkte und konkrete Weissagung der Himmelfahrt Christi nicht mehr zu. Trotzdem 
braucht man ihn nicht ohne weiteres jenen zahlreichen Bibeltexten der Liturgie zuzu- 



88 Josef Haspedier 

rechnen, deren biblischer und liturgischer Sinn kaum mehr als den äußeren Wort- 
klang gemeinsam haben. Wenn er jedoch legitim für das Geheimnis und Fest der 
Himmelfahrt Christi in Anspruch genommen und ausgewertet werden soll, so muß 
sich wenigstens zeigen lassen, daß der Psalm in seinem ursprünglichen Sinn echte 
Ansatzpunkte dafür enthält, daß er in eine heilsgeschichtliche Situation hineinspricht, 
die dort, oder wenigstens auch dort, ihre neutestamentliche Entsprechung hat. 

NB: Es liegt nicht in der Absicht dieser Studie, das Verhältnis des Psalmes zur 
Himmelfahrt Christi bis zu festen bibelwissenschaftlichen Termini zu präzisieren und 
entsprechend zu begründen. Es sollen nur die inneren sachlichen Elemente, die eine 
Beziehung nahelegen, sichtbar gemacht werden. Dadurch wird die Anwendung als 
wirklich sachgemäß erwiesen und die Möglichkeit eines inspirierten Bezugsverhält- 
nisses im Sinne eines biblischen Typus oder eines anderen Schriftsinnes gegeben. Für 
die sichere Existenz eines solchen fehlt wohl trotz zahlreicher dahin gehender Väter- 
aussagen der ausreichende Beweis aus Schrift oder Tradition. 

I. 

So müssen wir zuerst nach dem ursprünglichen Sinn und der geschichtlichen Situa- 
tion des Psalmes fragen. Diese sind nun freilich keineswegs immer im gleichen Sinn 
bestimmt worden. Die alttestamentliche Exegese hat grundsätzlich drei Wege be- 
schritten zum Verständnis des Psalmes. Wir können sie kurz die historische, eschatolo- 
gische und kultische Deutung nennen. Die historische Deutung versteht das Lied als 
Echo eines bestimmten geschichtlichen Ereignisses, nämlich der Feier eines israeliti- 
schen Sieges. Er wurde nach dem Glauben des Volkes entscheidend von Jahwe selbst 
für sein Volk errungen, der danach wieder in den Himmel zurückkehrt. Man könnte 
etwa an 2 Chron 20 denken. Wird diese Deutung rein vertreten, so wird alles, was 
an weitreichenden Formulierungen über diesen geschichtlichen Rahmen hinausgeht, 
lediglich als übersteigernde hymnische Ausdrucksweise angesehen. Die eschatologi- 
sche Deutung dagegen nimmt gerade diese klaren und starken Ausdrücke des realen 
und universalen Königtums Gottes über alle Welt und Völker ernst und sieht in dem 
Lied praktisch einen lyrischen Widerhall der prophetischen Verkündigung über die 
Endzeit. Das wird dem Gesamttenor gewiß mehr gerecht, hat aber für v 4-5 einige 
Schwierigkeit. Das Hauptanliegen der kultischen Interpretation ist, den deutlich er- 
kennbaren aktuellen Festjubel nicht zu überhören und nicht einen bestimmten Sieg, 
sondern die zentrale Aussage des Liedes selbst: •Jahwe ist König geworden" als An- 
laß und Sinn des Festes zu verstehen, das dann natürlich wohl zum regelmäßigen Be- 
stand der Liturgie gehörte. Dieser Aspekt, der die beiden anderen nicht notwendig 
ausschließt, steht heute im Vordergrund der Forschung und ist als •Thronbestei- 
gungsfest Jahwes" ein fester, wenn auch - besonders in seiner genaueren Sinndeu- 
tung - lebhaft umstrittener Begriff in der Exegese geworden. Wir brauchen uns hier 
mit den Einzelheiten nicht zu befassen, doch halten wir an der kultischen Feier des 
Königtums Gottes als lebendige Situation des Psalmes fest. 

Die Erwähnung dieser drei Deutungsrichtungen hat mehr als rein theoretisches 
Interesse. Jede von ihnen stützt sich auf bestimmte Elemente unseres Psalmes, und 
man wird ihm als Ganzem erst voll gerecht, wenn man alle drei Aspekte zusammen- 
fügt. Wir werden sie also bei der nachfolgenden Deutung des Psalmes alle drei ge- 
genwärtig halten müssen, um zu einer richtigen Gesamtschau zu kommen. 



Ascendit Deus in jubilatione 89 

II. 

Es erscheint nicht notwendig, den ganzen Psalm Vers für Vers zu erläutern. Wir 
können uns darauf beschränken, darzustellen, wie das zentrale Thema gesehen und 
entfaltet wird. Dieses ist zweifellos die Königsherrschaft Gottes, die in einem rau- 
schenden Fest gefeiert werden soll. Sowohl v 2-3 wie v 7-8 verketten diese beiden 
Gedanken unlösbar miteinander. 

1. Gottes Königtum ist das fundamentale Dogma des israelitischen Glaubens. 
Während es in manchen anderen Psalmen (vgl. Ps 93 ff) mit der Erhabenheit des 
Schöpfergottes oder einer kosmischen Theophanie in Verbindung gebracht wird, gibt 
unser Psalm eine heilsgeschichtliche Ableitung. Das ist die ältere und spezifisch 
israelitische Betrachtungsweise, die unzertrennbar verbunden ist mit dem Gedanken 
des Gottesbundes, in dem Israel Jahwes Königsvolk (Ex 19,5) wurde. Indem Jahwe 
sich Israel als Volk erwählte und erwarb, hat er seine Königsherrschaft auf Erden 
errichtet. Darum sind die großen göttlichen Heilstaten, die am Anfang der Volks- 
geschichte Israels stehen, von der Erlösung aus der Knechtschaft Ägyptens bis zum 
vollen Erwerb des verheißenen Landes, der eigentlich erst unter David zum Ab- 
schluß kam, der große Kampf Jahwes, in dem er als furchtbarer Gott (v 3) alle 
Feinde überwindet und seine Königsherrschaft errichtet. Auf dieses grundlegende 
Heilswirken Gottes zugunsten seines Volkes blicken die Verse 4 und 5 zurück, die in 
ihrer engen Verknüpfung von Unterwerfung von Völkern und Inbesitznahme Kana- 
ans kaum auf ein anderes Geschehen in der Geschichte Israels bezogen werden kön- 
nen. (Eine gewisse Berechtigung wäre höchstens gegeben, Vers 4 und 5 mit der Rück- 
führung des Volkes aus dem Exil in Verbindung zu bringen; in der Sicht von Is 
40-55 stellt diese Rückführung eine großartige Erneuerung des ersten Exodus und 
Eisodus durch Jahwe dar, der als Sieger und König sein Volk heimführt [vgl. Is 40, 
9-11; 52, 1-10].) 

Mit dieser rückblickenden heilsgeschichtlichen Betrachtungsweise von v 4-5 ist frei- 
lich gegeben, daß Jahwe nicht eigentlich als König der ganzen Erde, sondern als Kö- 
nig Israels gesehen wird, der für sein Volk gegen andere Völker siegreich auftritt. 
Darum werden in v 4-5 ganz im Gegensatz zu v 9-10 die Völker in die Rolle unter- 
worfener Feinde verwiesen. Gerade diese unterschiedliche Rolle der Völker an bei- 
den Stellen verbietet es, den ganzen Psalm aus einer Blickrichtung zu verstehen, sei 
es nun historisch (wobei die Unterworfenen in v 9-10 plötzlich in friedlicher Ge- 
meinschaft mit denen gesehen würden, die ihnen eben noch den Fuß auf den Nak- 
ken setzten), sei es eschatologisch (wobei v 4-5 von einer endzeitlichen Gewaltherr- 
schaft Israels über die Heiden zu verstehen wäre). Der Psalm vollzieht vielmehr 
eine radikale Blickwendung und schaut in v 9-10 ein großes Bild der Heilszukunft 
der Endzeit: die Verwirklichung der universalen Königsherrschaft Gottes. Diesem 
wenden wir uns jetzt zunächst zu. 

2. Es war dem gläubigen Israeliten niemals zweifelhaft, daß die königliche Macht 
seines Gottes sich zu jeder Zeit nicht bloß auf Israel, sondern auf alle Völker erstreck- 
te. Doch wird er erst in unbestimmbarer Zukunft eine seiner vollen Königsmacht und 
Königswürde entsprechende universale Herrschaft auf Erden errichten. Damit kommt 
der Ablauf der Menschengeschichte zu seinem heilvollen Ende. Das ist der Zielpunkt 



90 Josef Haspecker 

des israelitischen Glaubens und Geschichtsdenkens, die durch die stete prophetische 
Verkündigung immer wieder und immer mehr im Volke lebendig werden. Diese Über- 
zeugung von der großen endgültigen Königsherrschaft Gottes bleibt bei den Prophe- 
ten stets konstant, wie verschieden auch der Eintritt dieses Endreiches oder das Ver- 
hältnis Israels zu den anderen Völkern in ihm geschaut wird. Der Verfasser unse- 
res Psalmes ist zweifellos in froher Begeisterung diesem prophetischen Glauben zu- 
getan. Es fällt ihm nicht schwer, sich ganz in den Augenblick des Anbruchs dieser 
Endzeit zu versetzen und in einem erhabenen Bild die Thronbesteigung Jahwes ge- 
genwärtig zu schauen (v 9). Und wie bei der Krönung eines irdischen Königs die 
Reichsfürsten huldigend den Thron umstehen, sieht er den Thron des Gottkönigs 
umgeben von den Herrschern der Völker, die ihre eigene Königswürde bereitwillig 
an den nunmehr einzigen König, Jahwe, abgetreten haben und daher nur noch 
•Fürsten" heißen. Es ist ein Zeichen der geläuterten religiösen Höhe unseres Psal- 
misten, daß er in dieser Endzeit seinem Volke keine Machtstellung über die anderen 
einräumt, sondern einen klaren Heilsuniversalismus des •Ein Hirt und eine Herde" 
vertritt, den er offenbar als die eigentliche Erfüllung der Abrahamweissagung (Gen 
12,1 ff), die er mit der Nennung dieses Namens wach werden läßt, versteht. Sein 
Denken klebt nicht an irgendeiner politischen Hoffnung für sein Volk, sondern ist 
ganz auf die herrliche Größe seines Gottes konzentriert, der aus •unserem König" 
zum König aller geworden ist. Nicht der Endsieg des Volkes Israel, sondern der End- 
sieg Gottes und der wahren Religion ist sein Anliegen und seine gegenwärtig ge- 
schaute Hoffnung. Daß für ihn damit auch das Verhältnis der menschlichen Völker- 
gemeinschaften zu seinem Heil kommt, ist in dem friedlichen Nebeneinander in v 10, 
das an Is 2,2-5 erinnert, klar ausgedrückt. 

3. So umfassen v 4-5 und v 9-10 in historischer Rückschau und prophetischer Vor- 
schau Anfang und Ende der israelitischen Heilsgeschichte. Der Bogen scheint sehr 
weit gespannt für einen so kurzen Textzusammenhang. Doch fallen die beiden Blick- 
punkte nicht auseinander und zerreißen nicht die Einheitlichkeit des Psalmes, weil 
sie nicht um ihrer selbst willen genannt sind. Sie werden einmal fest zusammenge- 
halten durch den einen Gedanken des Königtums Jahwes, auf den alles hingeord- 
net ist; sodann aber vor allem durch eine aufdringliche reale Gegenwärtigkeit, die 
alles durchzieht, und in der Vergangenes und Kommendes auf ein Heute bezogen 
wird, das mit Jubel und Singen und Musik gefeiert werden soll. Denn diese Auf- 
forderungen in v 2 und v 7-8 sind viel zu drängend und aktuell, als daß sie nur vom 
theologischen Wissen um vergangenes und einst zu erwartendes Heilsgeschehen aus- 
gelöst sein könnten. Es geht nicht darum, daß Jahwe einst König wurde und dereinst 
sein wird. Das sind nur Aussagen, die die Tatsache stützen und in ihrem inneren Ge- 
halt illustrieren sollen, daß Jahwe heute König geworden ist und als solcher gefei- 
ert werden muß. Das führt uns auf den kultischen Aspekt des ganzen Psalmes und 
speziell des Verses 6, in dem sich dieses Heute und sein besonderer Inhalt sachlich 
ausspricht. Denn diese Auffahrt Gottes, von der er handelt, ist nicht irgendwann, 
sondern eben jetzt, heute, erfolgt, wie sich leicht zeigt. 

Der Vers 6 hat eine zentrale Stellung im Psalm, die charakterisiert ist durch ein 
merkwürdiges •Zwischen". Schon stilistisch kann er weder ganz als abschließende 
Aussage zu v 4-5 gezogen werden, noch als einfacher Auftakt zu den eschatologisch 



Ascendit Deics in jubilatione 91 

gefärbten Gedanken von v 9-10, von denen er durch v 7-8 getrennt ist. Damit wird 
zugleich sein zeitliches und sachliches •Zwischen" sichtbar. Er gehört weder der ver- 
gangenen noch der kommenden Phase des Gottkönigtums an, obwohl er beide an sich 
zieht und sich zu eigen macht. Denn er ist Mitte und Schwerpunkt des ganzen Psal- 
mes, wie schon die gerade aus ihm erwachsende fast ekstatische Aufforderung zum 
Festjubel zeigt. In ihm wird ausgesprochen, was das Herz des Verfassers unmittel- 
bar in Begeisterung versetzt. (NB: v 2-3 sind nach altem Stilgesetz kompendiöse 
Themaangabe des Ganzen, die das noch zu entfaltende Ganze vorwegnimmt, heben 
also die Konzentration des Ganzen auf v 6-8 nicht auf.) Was aber v 6 meint, ist dies: 
nach siegreichem Kampf (v 4-5) fährt Jahwe empor zu seinem Königsthron (v 6) zum 
Antritt seiner Herrschaft (v 9-10). Es ist Krönungsauffahrt. Denn jubelnder Zuruf, 
Händeklatschen und Posaunenblasen sind nach alttestamentlichen Berichten die be- 
sonderen Elemente einer Königskrönung. Der Verfasser steht mitten drin in solchem 
Festjubel (v 6) und fordert begeistert zu noch größerem auf (v 7-8). Das zeigt ein- 
mal, daß diese Auffahrt Gottes eben jetzt erfolgte, zugleich aber auch, daß der Weg 
des Aufstiegs des Gottkönigs im ursprünglichen Sinn von v 6 nicht in weltentrückte 
Höhen des Himmels führt, sondern daß Jahwe in feierlicher Prozession in Beglei- 
tung der posaunenblasenden Leviten mitten durch die jubelnde Volksmenge zu sei- 
nem Thron im Tempel auf dem Berge Sion emporfährt. Damit sind wir beim Ver- 
ständnis der konkreten Situation des Psalmes angekommen, auf die alle übrigen 
sachlichen Aussagen (vv 4-5 und 9-10) hinbezogen sind (vgl. dazu Ps23 [24], 7-10!). 

Man mag als ursprünglichen Ausgangspunkt solcher Feier an die Übertragung der 
Lade denken, wie sie 2 Sam 6 geschildert ist, oder an die Heimkehr der Lade Gottes 
nach einem siegreichen Krieg, bei dem sie sich im Heerlager befand. Aber in dem 
Stadium, in dem unser Psalm das Fest sieht, ist es längst über solch ephemere An- 
lässe hinausgewachsen und theologisch vertieft. Es ist nicht mehr ein gelegentliches, 
sondern ein grundsätzliches Fest; es lebt von den Grundgegebenheiten des altbund- 
lichen Heilsglaubens und sieht Erlösung und Vollendung des Heils, Anfang und 
Vollendung der Königsherrschaft Gottes im Heute der Auffahrt Jahwes zu seinem 
Sionsthron und in ihrer liturgischen Feier realisiert. Zeitdistanz wird in diesem 
Glauben nebensächlich und ausgelöscht, - mit Recht, weil es sich hier nicht um die 
mühsame Strecke des menschlichen Heilsweges handelt, sondern allein um das sieg- 
hafte Wesen des heilswirkenden Gottkönigs, das zwar im Proton (Anfang) und 
Eschaton (Vollendung) des Heils je anders in die menschliche Sphäre eintritt, aber 
in sich immer vollendet ist, und deshalb auch in der gegenwärtigen Auffahrt des 
Gottkönigs in seiner Voll-Macht steht und liturgisch gefeiert werden kann. Darum 
wird alles Nacheinander der kultischen Schau dieses Festes zum jubelnden Jetzt, das 
das Einst und Demnächst der Heilsgeschichte in göttlicher Gewißheit in Eins setzt. 
So wird verständlich, daß der Psalmensänger zur theologischen Verdeutlichung die- 
ses Einen ebenso auf die vergangene historische Heilstat wie auf die kommende 
eschatologische Vollendung zurückgreift, aber dabei die letztere als das eigentlich 
Gottgemäße den Gesamtton bestimmen läßt. Tatsächlich hofft er nicht mehr auf das 
Eschaton, es ist ihm im Königsaufstieg seines Gottes heute gegenwärtig. Er erlebt, 
was der Prophet erhofft! 



92 Josef Haspedier 

III. 

Bevor wir nun von der Himmelfahrt Christi sprechen, mögen einige grundsätz- 
liche Fragen über die Möglichkeit und Berechtigung einer Verbindung des Psalmes 
mit diesen neutestamentlichen Gegebenheiten wenigstens kurz gestreift werden. 

1. Die grundsätzliche Berechtigung, den Psalm auf neutestamentliche, d. h. im 
Sinne des Alten Testamentes endzeitliche Heilsvorgänge anzuwenden, ist aus dem 
klaren eschatologischen Einschlag gesichert. Wenn der Psalm auch keine direkte futu- 
rische Aussageabsicht hat und deshalb keine eigentliche Prophezeiung sein kann, so 
nimmt er doch bewußt solche Aussagen auf, von denen er weiß, daß die Propheten 
ihre Realisierung erst für die Endzeit verheißen. Und wenn er sie zur Deutung eines 
gegenwärtigen Vorganges benützt, so leugnet er damit nicht diesen endzeitlichen 
Charakter, sondern verlebendigt ihn eher, wie bereits gezeigt wurde. Andererseits 
gibt er damit zu erkennen, daß für ihn auch das Gegenwärtige wenigstens sinnbild- 
liche Bedeutung für das Endzeitliche hat, wenn man nicht lieber sagen will, das 
Eschaton hebe für ihn glaubensmäßig bereits mit der gegenwärtigen Auffahrt Got- 
tes an. 

2. Unmittelbar drängt sich die Frage auf, ob aber die im Psalm von Jahwe aus- 
gesagten Vorgänge mit Recht auf Christus bezogen werden dürfen. Sicher ist von der 
Gestalt des Messias im ganzen Psalm weder ausdrücklich die Rede, noch ist an sie 
gedacht. Doch ist die ausschließende Alternative •Gott oder Messias?" für die end- 
zeitlichen Texte des Alten Testamentes durchweg falsch. Die Texte, in denen Gott 
allein das Endheil wirkt, und solche, in denen der Messias es herbeiführt, stehen 
nicht exklusiv zueinander, wie schon das Vorkommen beider beim gleichen Prophe- 
ten zeigt (vgl. etwa Is 2,2-4; 4,2-6 mit Is 7-11). Der Gesamtsinn des propheti- 
schen Glaubens ist, daß Gott das Heil durch den Messias wirkt; ob dieser aber aus- 
drücklich genannt wird, hängt zum größten Teil von dem besonderen Anliegen ab, 
das den Propheten gerade bewegt. Ein Schweigen von ihm schließt daher den Bezug 
auf ihn für die Erfüllung nicht aus. Wenn also für die neutestamentliche Erfüllung 
nach dem Anteil Christi gefragt wird, so ist nicht allein der Wortlaut des alttesta- 
mentlichen Textes zu beachten, sondern auch das in ihm dargestellte endzeitliche 
Heilsgeschehen. Für die Errichtung der Königsherrschaft Gottes versichert uns so- 
wohl das Alte wie das Neue Testament, daß sie bis zur letzten Vollendung in und 
durch Christus geschieht. Es hindert deshalb nichts, auch unseren Text neutestament- 
lich auf Christus zu beziehen, ohne aus ihm eine direkte christologische Weissagung 
im üblichen Sinne zu machen. 

3. Wenn man nun weiter fragt, auf welches Christusereignis gerade der Vers 6 am 
ehesten anzuwenden sei, so ergeben sich aus seiner Stellung im Psalm zunächst zwei 
Begrenzungen. Das alttestamentliche Heilsgeschehen, auf dessen letzte, vollendende 
Phase v 4-5 als erste Begründung des Königtums Gottes zurückverweist, ist aner- 
kanntermaßen ein echter Typus des historischen Heilswerkes Christi. Anderseits ist 
die volle reale Eingliederung der Völker in Gottes Königsherrschaft, auf die v 9-10 
blickt, sicher als Endziel der neutestamentlichen Erdenzeit zu betrachten, also erst 
mit der zweiten Wiederkunft Christi gleichzusetzen. Wenn man deshalb die ganze 
Darstellung des Psalmes in den Raum Christi überträgt, so wird das •Zwischen" von 



Ascendit Deus in jubilatione 93 

v 6 zu einem •Zwischen Karfreitag - Ostern und Weitende", und zwar so, daß es zu 
beiden eine reale Beziehung hat, indem in ihm das Erstere unter dem Aspekt der 
Königsherrschaft vollendet und das Letztere vorweggenommen erscheint. Dafür 
kommt als persönliches Christusgeschehen kaum etwas anderes in Frage als seine 
Himmelfahrt, auf die ja auch die Auffahrt zum Sion ganz natürlich hinweist. Es 
kommt hinzu, daß diese Königsauffahrt zum Sion eigentlich keine reale neue Stufe 
der Heilsverwirklichung ist, sondern hauptsächlich den Charakter einer Manifesta- 
tion (offizielle Kundmachung) dessen, was schon erreicht ist und noch erhofft wird, 
hat. Es wird nachher zu zeigen sein, daß sich gerade dies auch in der Himmelfahrt 
Christi wiederfindet. 

4. Die •lokale" Differenz: Sionfahrt - Himmelfahrt ist selbstverständlich nur eine 
scheinbare Schwierigkeit. Wenn das im Psalm geschilderte Ereignis nur typologisch 
zur Himmelfahrt Christi in Beziehung gesetzt werden soll, ist ein solcher Unterschied 
von keiner maßgeblichen Bedeutung. Typus und Antitypus brauchen nicht in allen 
Punkten zu entsprechen. Es sei jedoch zum Überfluß darauf hingewiesen, daß dem 
Psalm Sion nicht als geographischer Ort, sondern als Thronsitz Gottes wichtig ist. 
Und in dieser Rücksicht wird schon in rein geschichtlichen Texten des Alten Testa- 
mentes Himmel und Sion öfter fast gleichzeitig gesehen. Bei den Propheten aber 
ist Sion regelmäßig der Ort, von dem aus Gott oder der Messias sein endzeitliches 
Königtum ausübt, so daß unser Text von dieser Seite keine Verkürzung seiner end- 
zeitlichen Bedeutsamkeit erfahren kann. 

IV. 

Es bleibt uns noch, am Geschehen der Himmelfahrt Christi einige Punkte heraus- 
zuheben, die von unserem Psalm und speziell durch Vers 6 besonders ins Licht ge- 
rückt werden. 

1. Das ist zunächst der Charakter der Himmelfahrt als Auffahrt Christi zu seinem 
Königsthron. Dieser Grundsinn des •Ascendit" im Psalm wird auch im neutesta- 
mentlichen Sprechen von der Auffahrt Christi ganz klar beibehalten, indem das 
•Sitzen zur Rechten des Vaters", das in seinem Rückbezug auf Ps 109 (110) eindeutig 
als Königsherrlichkeit zu verstehen ist, als Ziel und Ergebnis der Himmelfahrt betont 
wird. So sagt es der unmittelbare Bericht des heiligen Markus (Mk 16,19), so er- 
scheint es an vielen Stellen der Apostel Schriften als feste Überzeugung der Urkirche 
- wobei Petrus noch eigens betont, daß ihm die Engel, Mächte und Kräfte unterwor- 
fen seien (1 Petr3,22) -, und so schauen es die Visionen der Apokalypse von der 
Huldigung des Lammes. Dieser Gedanke der Erhöhung Christi (Apg 2,33; Phil 2,9) 
zu seinem himmlischen Thron scheint für die apostolische Zeit viel stärker mit seiner 
Himmelfahrt verbunden zu sein als etwa das •öffnen" des Himmels für die Men- 
schen, obwohl beide Gedanken sich wiederholt verbinden. Seit Christus in den ver- 
hüllenden Wolken den Blicken entschwand, schaut ihn die Kirche als den •erhöh- 
ten Herrn" auf seinem Thron zur Rechten des Vaters. Es ist also Himmelfahrt ein 
echtes Thronbesteigungsfest Christi, an dem seine Königsmacht und Königsherrlich- 
keit sich manifestiert. 

2. Gerade Manifestation scheint der eigentliche Sinn des Ereignisses. Es wurde 
schon darauf hingewiesen, daß die Königsauffahrt Jahwes zum Sion in v 6 des Psal- 



94 Josef Haspecker 

mes nicht wirklich eine neue Stufe in der Realisierung der Königsherrschaft Jahwes 
in der Welt sei, sondern nur sichtbar mache, was in dem vorhergenannten (v 4-5) 
Heilswerk Gottes, nämlich Erlösung aus der Knechtschaft Ägyptens, Bundesschluß 
und Erwerb des verheißenen Landes, an Realisierung göttlichen Königtums schon 
erreicht sei. Eine ähnliche Situation zeigt sich, wenn man fragt, was denn eigentlich 
Himmelfahrt für Christus ist über Erlösungstod und Auferstehung hinaus. Man kann 
nicht sagen, daß sie der Übergang Christi von der irdischen zur himmlischen Daseins- 
weise sei. Dieser Übergang ist bereits mit der Auferstehung vollzogen. Denn man 
kann ja Christi Auferstehung nicht etwa mit der Erweckung des Lazarus, der zu 
einem weiteren irdischen Leben erstand, parallel setzen. Christus erstand zu einem 
verklärten, d. h. himmlischen Leben in Herrlichkeit. Anderseits läßt sich ein himmli- 
sches Dasein des Gottmenschen nicht denken ohne sein •Sitzen zur Rechten Gottes". 
Wenn also seine Königswürde und Königsherrschaft auch als Mensch (nur darauf 
kann sich ja die Frage erstrecken) mit dem Eintritt in das himmlische Dasein zur 
Rechten des Vaters unmittelbar realisiert ist, so ist sie eben sachlich bereits mit der 
Auferstehung gegeben. Himmelfahrt ist somit für Christus wesentlich nur Sichtbar- 
machung und Kundmachung dessen, was er bereits durch seinen Todessieg an himm- 
lischem Dasein und damit an Königsherrlichkeit gewonnen hat, während das Oster- 
geheimnis mehr das neue Leben als Überwindung des aus der Sünde stammenden 
Todes und so die Manifestation des Sieges Christi zum Inhalt hatte. Es wird also 
in diesen beiden Festgeheimnissen nur stufenweise die sieghafte Macht und Herr- 
lichkeit des Erlösungstodes Christi offenbar gemacht. 

3. Nun geht es bei allem Königtum nicht bloß um den König, sondern auch um seine 
Herrschaft, um sein Reich. Darum bedeutet diese sichtbare Manifestation seines 
Königtums in der Himmelfahrt im Lichte unseres Psalms zugleich, daß Christus sich 
durch seinen Todessieg wirklich ein Reich auf Erden erworben hat, und daß nun die 
Stunde gekommen ist, in der es sichtbar in Erscheinung tritt. Darum sind Aussen- 
dungsbefehl und Sendung des Heiligen Geistes - die Aktivierung der irdischen und 
himmlischen Kräfte für, die Verwirklichung seines Reiches auf Erden - unmittelbar 
an die Himmelfahrt Christi geknüpft (vgl. für die Geistsendung: Joh 16, 7-8; Apg 
1,8). 

Freilich ist diese Verwirklichung seiner Königsherrschaft in der Welt zu dieser 
Stunde erst in ganz kleinem Umkreis erfolgt und ist weit entfernt von der Univer- 
salität, die ihr nach der persönlichen Würde des Königs zukommt. Doch strahlt die 
Gewißheit dieser kommenden Vollendung schon deutlich in diese Stunde der Him- 
melfahrt ein (und spiegelt so das Verhältnis des v 6 unseres Psalmes zu v 9-10 wi- 
der). Denn mit seiner in der Himmelfahrt offenbaren gegenwärtigen Königsmacht ist 
bereits gegeben, daß diese Vollendung kommen wird. Er selbst wird und kann dabei 
keinen persönlichen Zuwachs mehr an Königswürde erhalten, sondern wird •ebenso 
wiederkommen", wie er aufgefahren ist, wie den Aposteln mit deutlichem Hinweis 
auf jenen Tag der Vollendung gesagt wird. Aber gerade diese personale Vollkom- 
menheit der Königsmacht Christi heute garantiert auch das volle Kommen seines 
Reiches für morgen, wie Christus in seinem Aussendungsbefehl (Mt 28, 18-20) deut- 
lich sagt. Offensichtlich hat das Wort der Engel den Aposteln dieses Verständnis der 
Auffahrt ihres Herrn erschlossen und ihnen so eine Antwort bedeutet auf ihre vor- 



Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 95 

ausgehende Frage: •Herr, stellst du in dieser Zeit das Reich Israel wieder her?" 
(Apg 1, 6). Sie erkennen: Mit der Himmelfahrt ist Christi Königreich grundsätzlich 
und sicher gegeben, und es ist nur noch eine Frage von •Zeit und Stunde" (Apg 
], 7), wann es in seiner ganzen Macht sichtbar wird, eine •kleine Weile" (Joh 16, 16). 
Das Eschaton, die Vollendung, die offenkundige Herrlichkeit des Gottesreiches ist 
ihnen angesichts der Königsauffahrt Christi nahe gegenwärtig gerückt. Was sie er- 
hofften, wird ihnen hier zum realen Erlebnis. Darum werfen sie sich als erste huldi- 
gend vor ihrem Gottkönig Christus nieder und kehren voll großer Freude nach Jeru- 
salem zurück und loben und preisen Gott ständig im Tempel auf Sion (Lk 24, 52-53). 
Ob nicht auch unser Psalm zu ihren Lobliedern gehörte an diesem Tag, bei dieser 
ersten kultischen Feier des Himmelfahrtsfestes? 

Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 
in ihren theologischen Beziehungen 

Von Wilhelm Bertrams S. J., Rom 

Die Enzyklika •Sacra Virginitas" über die heilige Jungfräulichkeit1 entwickelt 
die katholische Lehre vom Stande der Jungfräulichkeit, der gottgeweihten Keusch- 
heit. Sie weist die falschen Auffassungen zurück, die hierüber während der letzten 
Jahre weithin auch innerhalb der Kirche verbreitet worden sind, jene Auffassungen, 
die durch eine falsche Idealisierung der Ehe praktisch auf deren Vorrangstellung 
vor der Jungfräulichkeit hinauslaufen. Demgegenüber stellt die Enzyklika den 
objektiven Vorrang des Standes der Jungfräulichkeit vor dem Ehestand heraus: so 
verlangt es das Wort Christi, so ist es die Lehre des hl. Paulus, so hat das Konzil 
von Trient es als zum überlieferten Glaubensgut der Kirche gehörend feierlich 
verkündet. 

/. Das Wesen der Jungfräulichkeit 

Die Vorrangstellung der Jungfräulichkeit vor der Ehe gründet sich auf ihre Natur 
und auf die Werke der Nächstenliebe, zu denen sie aus ihrer Natur heraus führt. 

Der Ehelosigkeit an sich kommt ein besonderer sittlicher Wert nicht zu; das ist nur 
dort der Fall, wo Ehelosigkeit zur gottgeweihten Keuschheit wird, wo sich der 
Mensch ganz, mit Leib und Seele, mit seiner ganzen, ungeteilten Liebeskraft Gott 
weiht. 

Der Mensch, der sich so Gott hingibt, weiß dabei sehr wohl um den großen Wert 
der Ehe: um jene Erfüllung seines Menschseins die sie ihm zu geben vermöchte - 
um das Sakrament und die darin begründeten besonderen Gnaden, mit deren Hilfe 

1 Vom Feste Maria Verkündigung im Marianisdien Jahr 1954. AAS 46 (1954) 161•191. 
Die folgenden Zitationen beziehen sich auf diesen Text; im übrigen ist die Übersetzung die 
der deutschen Ausgabe der Vatikanischen Druckerei, die als Übersetzung keinen amtlichen 
Charakter hat (vgl. diese Zeitschrift 27 [1954] 204 ff). 




