
Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 95 

ausgehende Frage: •Herr, stellst du in dieser Zeit das Reich Israel wieder her?" 
(Apg 1, 6). Sie erkennen: Mit der Himmelfahrt ist Christi Königreich grundsätzlich 
und sicher gegeben, und es ist nur noch eine Frage von •Zeit und Stunde" (Apg 
], 7), wann es in seiner ganzen Macht sichtbar wird, eine •kleine Weile" (Joh 16, 16). 
Das Eschaton, die Vollendung, die offenkundige Herrlichkeit des Gottesreiches ist 
ihnen angesichts der Königsauffahrt Christi nahe gegenwärtig gerückt. Was sie er- 
hofften, wird ihnen hier zum realen Erlebnis. Darum werfen sie sich als erste huldi- 
gend vor ihrem Gottkönig Christus nieder und kehren voll großer Freude nach Jeru- 
salem zurück und loben und preisen Gott ständig im Tempel auf Sion (Lk 24, 52-53). 
Ob nicht auch unser Psalm zu ihren Lobliedern gehörte an diesem Tag, bei dieser 
ersten kultischen Feier des Himmelfahrtsfestes? 

Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 
in ihren theologischen Beziehungen 

Von Wilhelm Bertrams S. J., Rom 

Die Enzyklika •Sacra Virginitas" über die heilige Jungfräulichkeit1 entwickelt 
die katholische Lehre vom Stande der Jungfräulichkeit, der gottgeweihten Keusch- 
heit. Sie weist die falschen Auffassungen zurück, die hierüber während der letzten 
Jahre weithin auch innerhalb der Kirche verbreitet worden sind, jene Auffassungen, 
die durch eine falsche Idealisierung der Ehe praktisch auf deren Vorrangstellung 
vor der Jungfräulichkeit hinauslaufen. Demgegenüber stellt die Enzyklika den 
objektiven Vorrang des Standes der Jungfräulichkeit vor dem Ehestand heraus: so 
verlangt es das Wort Christi, so ist es die Lehre des hl. Paulus, so hat das Konzil 
von Trient es als zum überlieferten Glaubensgut der Kirche gehörend feierlich 
verkündet. 

/. Das Wesen der Jungfräulichkeit 

Die Vorrangstellung der Jungfräulichkeit vor der Ehe gründet sich auf ihre Natur 
und auf die Werke der Nächstenliebe, zu denen sie aus ihrer Natur heraus führt. 

Der Ehelosigkeit an sich kommt ein besonderer sittlicher Wert nicht zu; das ist nur 
dort der Fall, wo Ehelosigkeit zur gottgeweihten Keuschheit wird, wo sich der 
Mensch ganz, mit Leib und Seele, mit seiner ganzen, ungeteilten Liebeskraft Gott 
weiht. 

Der Mensch, der sich so Gott hingibt, weiß dabei sehr wohl um den großen Wert 
der Ehe: um jene Erfüllung seines Menschseins die sie ihm zu geben vermöchte - 
um das Sakrament und die darin begründeten besonderen Gnaden, mit deren Hilfe 

1 Vom Feste Maria Verkündigung im Marianisdien Jahr 1954. AAS 46 (1954) 161•191. 
Die folgenden Zitationen beziehen sich auf diesen Text; im übrigen ist die Übersetzung die 
der deutschen Ausgabe der Vatikanischen Druckerei, die als Übersetzung keinen amtlichen 
Charakter hat (vgl. diese Zeitschrift 27 [1954] 204 ff). 



96 Wilhelm Bertrams 

sie zum Wege zu Gott wird; er weiß, daß die christliche Ehe ein Heiligtum ist, erfüllt 
von reinem Glück und vom Segen Gottes. Nur dort ist Jungfräulichkeit möglich, wo 
all dies gesehen und anerkannt wird, wo sich keine Spur findet einer im Grunde 
unchristlichen Abwertung der Ehe. 

Aber der Mensch, der, wissend um den Wert der Ehe, nicht den Weg der Ehe, 
sondern den der Jungfräulichkeit gehen will, hat einen Ruf vernommen, der ihn 
einlädt, schon in diesem Leben seine Liebe ausschließlich Gott zu schenken. In der 
Ehe schenkt sich der Mensch einem andern Menschen hin. Die Ehe verlangt eine 
Hingabe zunächst und vor allem in der geistigen Tiefe des Menschen, die Hingabe 
auch als Mann bzw. als Frau - eine geistige Ganzhingabe also. Diese geistige Ganz- 
hingabe findet in der leiblichen Sphäre ihren Ausdruck in der ehelichen Vereinigung: 
dem Una-caro-Werden von Mann und Frau; nur da, wo dieses Una-caro-Werden 
der Ausdruck der bis in die Tiefen der geistigen Person hinabreichenden Ganzhin- 
gabe ist, kann es sich vollziehen in völliger Wahrung der eigenen personalen Würde. 

Als solche spezifische Hingabe, als Ganzhingabe schließt die eheliche Hingabe 
eine ähnliche Hingabe an einen Dritten aus. Sie verlangt Beständigkeit - sonst 
wäre sie keine Ganzhingabe - und läßt infolgedessen ein Zurücknehmen (Ehe- 
scheidung) nicht zu. Die eheliche Lebensgemeinschaft in allem ist Voraussetzung 
und Wirkung dieser Hingabe; auch sie schließt deshalb einen Dritten notwendig 
aus; auch sie verlangt die ununterbrochene Stetigkeit und Beständigkeit bis zum 
Tode. 

All dies ist mit der Ehe aus ihrer Natur heraus gegeben; es ist deshalb an sich der 
Gottesliebe in keiner Weise zuwider; ja, in der christlichen Ehe sollte die Gatten- 
liebe auch Auswirkung der übernatürlichen Gottesliebe sein: Gattenliebe um 
Gottes willen. 

Aber eines ist mit der ehelichen Liebe notwendig gegeben: Auch in einem Herzen, 
das von Gottesliebe ganz erfüllt ist, das den Gatten liebt um Gottes willen, auch 
in einem solchen Herzen steht die eheliche Liebe in Spannung zur Gottesliebe. 
Nicht in einer Spannung, die Gott etwas vorbehält, das nur ihm gebührt, durchaus 
nicht: Gottesliebe und Gattenliebe gründen in verschiedenen Schichten des Mensch- 
seins; und Gott selbst hat die Ehe geschaffen, Christus hat sie zur Würde eines 
Sakramentes erhoben. Doch bedeutet die eheliche Liebe insofern eine Spannung zur 
Gottesliebe, als neben der Ganzhingabe an Gott die Ganzhingabe an einen Men- 
schen steht2. 

Wenn deshalb der hl. Paulus vom Verheirateten sagt, daß er geteilt sei, vom 
Unverheirateten, daß er in ungeteilter Hingabe dem Herrn gehöre (1 Kor 7,32 ff), 
so ist damit ein Wesenszug der Jungfräulichkeit bezeichnet, das, was die Jung- 
fräulichkeit aus ihrer Natur heraus von der Ehe unterscheidet. 

Wir sind geschaffene Wesen, also in allem begrenzt. Auch unsere Liebeskraft ist 
begrenzt. Damit aber ist es notwendig gegeben, daß die Ganzhingabe ehelicher 

2 In diesem Zusammenhang ist auf die Frage der Abgrenzung der ehelichen Liebe von 
der Freundschaft nicht näher einzugehen. Es genüge hier, darauf hinzuweisen, daß die der 
Ehe spezifisch eigene Hingabe die Ganzhingabe des Menschen ist, daß diese Ganzhingabe 
dem ehelichen Gemeinschaftsleben jenen spezifischen Eigencharakter gibt, den es eben außer- 
halb der Ehe nicht geben kann. Von hier aus begründet die Freundschaft niemals das der 
Ehe eigentümliche •Geteiltsein". 



Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 97 

Liebe und die Ganzhingabe an Gott ein Nebeneinander und ein Nacheinander an 
inneren Akten bedingen. Vor allem das der Ehe eigentümliche Affektleben strebt 
naturgemäß - und mit Recht - danach, den ganzen Menschen auszufüllen. Dabei 
kann die Grundeinstellung, Gott über alles und in allem zu lieben, durchaus gewahrt 
sein - ein Geteiltsein des inneren Menschen ist jedoch damit notwendig gegeben. 

Es läßt sich also das Geteiltsein nicht nur als rein tatsächlicher Natur auffassen in 
dem Sinne, daß die gefallene Menschennatur zwar für gewöhnlich nicht stark genug 
sei, das Geteiltsein zu überwinden, daß aber die christliche Ehe im Idealfalle mit 
der Hilfe von oben dies durchaus vermöge. Das Geteiltsein ist tiefer begründet; es 
gehört zur geschöpflichen Begrenztheit des Menschen3. 

Wohl aber kann es dem Menschen im Stande der gefallenen Natur in besonderer 
Weise schwer werden, der Gottesliebe mit der ehelichen Liebe keinen Abbruch zu 
tun, Gott alles zu geben, was ihm von Rechts wegen gebührt. Der lebendige Mensch, 
die unmittelbare Nähe des geliebten Menschen wird naturgemäß einen stärkeren 
Eindruck auf das Affektleben machen als der Gedanke an Gott, den wir in der 
ganzen geheimnisvollen Erhabenheit und Herrlichkeit seines Wesens und seiner 
Liebe hienieden nur durch den Glauben vermittelt erkennen, so daß diese Erkennt- 
nis auch immer teilhat an der dem Glauben eigenen Dunkelheit. Es gehört deshalb 
schon die ganze, von der Gnade getragene sittliche Kraft des Menschen dazu, hier 
die rechte Grundeinstellung zu wahren, d. h. trotz der Stärke des Affektlebens in der 
inneren Wertung, in der Willenshaltung, der Gottesliebe den Vorrang zu sichern. 
Wenn der. hl. Paulus es für angemessen hält, daß Eheleute sich für eine gewisse 
Zeit einander entziehen, •um dem Gebete obzuliegen" (1 Kor 7j5), dann ist damit 
hingewiesen auf die Schwierigkeiten, die der Gottesliebe in der Ehe leicht ent- 
gegenstehen können4. 

Im konkreten Leben jedenfalls haben diese Schwierigkeiten gewiß eine große 
Bedeutung. Ein Verzicht auf die Ehe, um die Gottesliebe nicht zu gefährden, ist 
durchaus sinnvoll und begründet. Schon unter dieser Rücksicht hat die Jungfräu- 
lichkeit als Stand der gottgeweihten Keuschheit den Vorrang vor der Ehe, weil sie 
die Gottesliebe vor jenen Gefahren bewahrt, die mit der Ehe sehr leicht, wenig- 
stens im Stande der gefallenen Natur, gegeben sind. 

Doch sehen wir hier einmal von diesem Gedanken ab, um nicht jenen Zug der 
Jungfräulichkeit aus dem Blick zu verlieren, der sie eigentlich und wesentlich von 

3 •Wozu jedoch zu bemerken ist: Der Apostel mißbilligt hiermit nicht die Männer, die 
um ihre Frauen besorgt sind, und er tadelt nicht die Frauen, die ihren Gatten zu gefallen 
sich bestreben; er sagt vielmehr nur, daß ihre Seelen zwischen Gatten- und Gottesliebe ge- 
teilt und von zwiespältigen Sorgen bedrängt sind, durch die sie es, infolge der Pflichten des 
Zusammenlebens, nicht leicht haben, sich der Betrachtung göttlicher Dinge zu widmen. Denn 
die ihnen auferlegte Pflicht der Ehe gebietet klar: Die zwei werden ein Fleisch sein. Die Ehe- 
leute sind ja in traurigen wie in frohen Tagen durch gegenseitige Bande verknüpft" (ebd. 
168). 

4 •Ohne Zweifel • so haben auch sie (die Heiligen Väter) es klar ausgesprochen • ist 
die Lust, die naturgemäß aus der Ehe entsteht, in sich nicht zu verwerfen; die keusche Ehe ist 
vielmehr durch ein besonderes Sakrament geadelt und geweiht. Gleichwohl muß man ebenso 
zugeben, daß die niederen Fähigkeiten der menschlichen Natur seit dem traurigen Falle 
Adams der rechten Vernunft widerstreiten und zuweilen den Menschen auch zu unehrbarem 
Tun verleiten. Der Gebrauch der Ehe, so schreibt der engelgleiche Lehrer (der hl. Thomas 
von Aquin), zieht den Geist davon ab, sich gänzlich dem Dienste Gottes hinzugeben" (ebd. 
169). 



98 Wilhelm Bertrams 

der Ehe unterscheidet: das Ungeteiltsein der Hingabe an Gott. Dieses Ungeteilt- 
sein gibt der Gottesliebe jene Ausschließlichkeit, die eigentlich und wesentlich den 
Vorrang der Jungfräulichkeit vor der Ehe begründet; ist es doch offenbar wert- 
voller, Gott alle Liebe zu schenken, als diese mit einem Menschen zu teilen. Von 
hier aus ist es ohne weiteres klar, daß der Ehelosigkeit als solcher kein besonderer 
sittlicher Wert zukommt; nur dort, wo der ehelos gebliebene Mensch sich Gott hin- 
schenkt, ist Jungfräulichkeit5. Der Stand der Jungfräulichkeit ist der objektiv voll- 
kommenere Stand, weil er die Lebensgestaltung aus der Gottesliebe heraus erleich- 
tert und fördert, weil er aus seiner Natur heraus darauf hingerichtet ist, ein Leben 
der Liebe zu Gott und der Liebe zu den Menschen um Gottes willen zu führen. Der 
einzelne Mensch aber, der die Jungfräulichkeit auf sich genommen hat, ist nur in 
dem Maße vollkommen, d. h. Gott vereint, als er sich auch tatsächlich bei der 
Lebensgestaltung von der Gottes- und Nächstenliebe leiten läßt. 

Sicherlich kann und soll auch die Ehe dem Menschen zur Gottesliebe helfen; aus 
ihrer Natur heraus aber führt sie unmittelbar zum Menschen und nur mittelbar 
lebenden Menschen schwerer, als für den im Stande der Jungfräulichkeit lebenden, 
- über den Menschen - zu Gott6. Deshalb ist es naturgemäß für den in der Ehe 
vollkommen,' d. h. Gott vereint, zu leben7. Die Ehe also als Stand ist hingeordnet 
auf den Gatten, und damit auf das Kind, die Familie; die Jungfräulichkeit als 
Stand ist hingeordnet auf die Gottesliebe. 

Die Vollkommenheit unseres Zustandes in der ewigen Seligkeit, in der beseligen- 
den Anschauung Gottes besteht folgerichtig nicht darin, daß etwa die Ehe fort- 
dauert, der Mensch aber dann das mit der Ehe hienieden gegebene Geteiltsein über- 
windet, sondern die jenseitige Vollkommenheit schließt die Ehe selbst aus. Im 
übrigen aber werden wir dann so von Gott erfüllt sein, daß die Liebe zu Gott alle 
Liebe zu den Menschen in sich aufnimmt, daß wir alle Menschen lieben in Gott - 
was der Liebe zu den Menschen eine größere Tiefe gibt. 

Weil das Ungeteiltsem der Gottesliebe den eigentlichen Wesenszug der Jung- 
fräulichkeit ausmacht, würde sie den Vorrang vor der Ehe auch im paradiesischen 
Urständ - zu dem die Ehe selbstverständlich gehörte - gehabt haben, weil es offen- 
bar aus der Natur der Sache heraus, und deshalb immer, wertvoller ist, Gott alle 
Liebe ausschließlich zu schenken, als sie mit einem Menschen zu teilen. Aus dem 
gleichen Grunde würde der Sohn Gottes, auch wenn er im paradiesischen Urständ 

s •So haben die Heiligen Väter jederzeit den Ausspruch Jesu Christi und die Lehre des 
Völkerapostels gedeutet. Von den Anfängen der Kirche haben sie die Jungfräulichkeit als 
eine Gott dargebrachte Weihe des Leibes und der Seele betrachtet... «Wir preisen an den 
Jungfrauen nicht, daß sie solche sind, sondern daß sie durch heilige Enthaltsamkeit gottge- 
weihte Jungfrauen sind» (hl. Augustinus)* (ebd. 165). 

6 •Gewiß vermittelt jenes Sakrament (der Ehe) den Brautleuten göttliche Gnade zur rech- 
ten Erfüllung der ehelichen Pflichten; gewiß bestärkt es die Bande gegenseitiger Liebe, von 
denen dieselben umschlungen werden; aber es ist nicht dazu eingesetzt, daß es den Ge- 
brauch der Ehe gleichsam zu einem Werkzeug mache, das an sich geeigneter wäre, die Eheleute 
seelisch durch das Band der Liebe mit Gott selbst zu verbinden" (ebd. 176). 

7 •Wenn also die Jungfräulichkeit, wie Wir schrieben, höher steht als die Ehe, so 
hat dies zweifellos in erster Linie seinen Grund darin, daß sie auf einen höheren Zweck 
hingeordnet ist; ferner auch darin, daß sie höchst wirksam beiträgt zur gänzlichen Hingabe 
an den Dienst Gottes, während dagegen die Seele des in die Bande und Geschäfte der Ehe 
verwickelten Menschen mehr oder weniger geteilt ist" (ebd. 170). 



Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 99 

und nicht im Stande der gefallenen Natur Mensch geworden wäre, den Weg der 
Jungfräulichkeit gegangen sein. Daß der Sohn Gottes dem Vater die Liebe nicht 
ausschließlich schenken, daß er sie mit einem Menschen teilen würde, das anzuneh- 
men, ist christlichem Denken unmöglich. In diesem Sinne bedeutet die Jungfräulich- 
keit des Herrn eine Bestätigung dafür, daß der Jungfräulichkeit der Vorrang vor 
der Ehe zukommt aus ihrer Natur heraus und deshalb immer. 

In der Jungfräulichkeit verzichtet der Mensch auf die natürliche Erfüllung seines 
Menschseins durch einen anderen Menschen, wie es die Ehe bedeutet. Er erwartet 
diese Erfüllung von oben her, von Gott her. Doch wird uns diese übernatürliche 
Erfüllung hienieden nur im Glauben zuteil, sie ist noch nicht die Vereinigung mit 
Gott in der unmittelbaren, beseligenden Anschauung Gottes. So bleibt im Menschen, 
der den Weg der Jungfräulichkeit geht, das Streben nach der natürlichen Erfüllung 
seines Menschseins. Den Verzicht auf diese natürliche Erfüllung empfindet die 
Natur als hart, als Opfer, als Kreuz. Dieses Opfer gehört also zur Jungfräu- 
lichkeit. Jungfräulichkeit bedeutet in keiner Weise, daß der Mensch das Stre- 
ben der Natur nicht mehr empfindet. Jungfräulichkeit besteht geradezu darin, 
daß der Mensch, obwohl er das Streben der Natur nach der ehelichen Liebe, dem 
eigenen Kind und der eigenen Familie genauso empfindet wie jeder andere, auf 
die natürliche Erfüllung dieses Strebens verzichtet um Gottes willen. So ist dieses 
Opfer mit der Jungfräulichkeit aus ihrer Natur heraus gegeben8. Jungfräulichkeit 
ist also als Stand die stete Teilnahme am Kreuze Jesu Christi. Das ist der Grund, 
weshalb die Hl. Väter sie als unblutiges Martyrium, als lebenslanges Martyrium 
bezeichnen. 

Selbstverständlich gehört auch zur Ehe die Bereitschaft, die Lasten des Ehelebens 
zu tragen; in der christlichen Ehe ist alle Last und alles Leid auch Teilnahme am 
Kreuze Christi. Doch ist die Ehe aus ihrer Natur heraus nicht Teilnahme am Kreuze 
Christi, sondern Erfüllung natürlichen Strebens des Menschen, während die Jung- 
fräulichkeit aus ihrer Natur heraus den Verzicht auf diese natürliche Erfüllung 
bedeutet. Die Ehe als Stand also geht auf die Erfüllung des Menschseins, die Jung- 
fräulichkeit als Stand bedeutet die Teilnahme am Kreuz des Herrn. 

Auf den Weg der Ehe führt den Menschen das Streben der Natur, und damit 
Gott, der Schöpfer der Natur. Den Weg der Jungfräulichkeit wählt der Mensch nicht 
aus eigenem Antrieb. •Nicht alle fassen es, sondern nur die, denen es gegeben ist" 
(Mt 19,11). Jungfräulichkeit ist ein persönlicher Ruf Gottes - der größer ist als 
seine Schöpfung - an den Menschen über seine Natur hinaus - und schon aus diesem 
Grund hat sie nur Sinn in der übernatürlichen Ordnung -, der Ruf, seine Liebe 
ihm, dem Herrn, ausschließlich zu schenken, der Ruf zur ausschließlichen Lebens-' 
gemeinschaft mit Christus, dem Herrn. 

8 Den Verzicht auf die natürliche Erfüllung des Menschseins würde die Jungfräulichkeit 
auch im paradiesischen Urständ gefordert haben. Doch würde der Weg der Jungfräulichkeit 
im paradiesischen Urständ wohl nicht den Charakter eines Opfer- und Kreuzweges gehabt 
haben. Zum paradiesischen Urständ gehörte die Gabe der Unversehrtheit (donum integrita- 
tis), die dem Menschen die Herrschaft über die sinnenhaften Strebekräfte gab, und die Gabe 
der Leidlosigkeit, die Seelen- und Körperleiden ausschloß. Die Jungfräulichkeit des para- 
diesischen Urstandes hätte demnach ganz auf der Linie der übernatürlichen Ausstattung des 
paradiesischen Menschen gelegen, insofern als alle Gaben dieses paradiesischen Urstandes 
außer- und übernatürlichen Charakter hatten. 



100 Wilhelm Bertrams 

Diese Lebensgemeinschaft mit dem Herrn gibt der Jungfräulichkeit den Charak- 
ter einer geistigen und geistlichen Ehe, in der die Seele als Braut Christus dem 
Bräutigam vermählt wird». Wie Braut und Bräutigam in der irdischen Ehe einan- 
der Treue geloben bis zum Tode, so gelobt der jungfräuliche Mensch Christus die 
Treue für immer. Wie die Braut dem Bräutigam ihre Liebe schenkt, so schenkt der 
jungfräuliche Mensch seine Liebe ausschließlich Christus, dem Herrn10. Wenn die 
irdische sakramentale Ehe ein großes, erhabenes Geheimnis ist, weil sie die Vereini- 
gung Christi mit der Kirche versinnbildet (Eph.5,32), dann ist die Jungfräulichkeit 
ein größeres, erhabeneres Geheimnis, weil sie die innige, übernatürliche, heilige Ver- 
einigung Christi mit der Kirche nicht nur versinnbildet, sondern im eigenen Leben 
lebendig darstellt11. 

//. Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 

Diese Eigenschaften, die der Jungfräulichkeit auf Grund ihrer Natur zukommen 
und sie darum innerlich bestimmen, führen nun den Menschen, der den Weg der 
Jungfräulichkeit gehen will, von sich aus - fast notwendig - dazu, seinem Entschluß 
durch ein Gelübde beständiger Keuschheit Ausdruck zu verleihen. Das geht schon 
daraus hervor, daß sich die Wahl des Standes der Jungfräulichkeit in der Kirche von 
Anfang an bis heute für gewöhnlich durch ein solches Gelübde vollzieht. Dieses Zu- 
sammengehen von Stand und Gelübde läßt vermuten, daß zwischen beiden ein in 
der Natur der Sache begründeter Zusammenhang besteht. So ist es in der Tat. Wie 
es die Brautleute drängt, sich ganz einander zu schenken, so drängt es den jungfräu- 
lichen Menschen, sich ganz dem Herrn hinzugeben. Und wie bei den Brautleuten die 
gegenseitige Hingabe erst dann Ganzhingabe und so eheliche Hingabe wird, wenn 
sie unwiderruflich geschieht, so ist auch der Verzicht auf die Ehe um Gottes willen 
erst dann Ganzhingabe an Gott und so Jungfräulichkeit, wenn sie unwiderruflich 
geschieht. Der Verzicht auf die Ehe für eine bestimmte oder unbestimmte Zeit be- 
gründet nicht den Stand der Jungfräulichkeit. Jungfräulichkeit strebt aus ihrer Na- 
tur heraus zu einer Ganzhingabe an den Herrn, zu der der persönliche Wille des 
Schenkenden gehört, daß es für immer so sein soll. Der jungfräuliche Mensch will 
sich dem Herrn hingeben, indem er ihm das Recht, die Freiheit, eine Ehe einzugehen, 
unwiderruflich hinschenkt, um so seiner Hingabe den Charakter der Ganzhingabe 
zu verleihen. Daß er dies aus eigenem Entschluß und darum freiwillig tut, gehört 
mit zu der die Jungfräulichkeit kennzeichnenden ausschließlichen Ganzhingabe an 
den Herrn. 

9 •Dieses Band vollkommener Keuschheit betrachteten die Heiligen Väter als eine Art 
geistiger Ehe, wodurch die Seele mit Christus vereinigt wird; einige gingen daher so weit, 
daß sie in diesem Falle die Verletzung des gegebenen Wortes dem Ehebruch gleichachte- 
ten ... Wie aus den Schriften gerade des Mailänder Kirchenlehrers (des hl. Ambrosius) her- 
vorgeht, war schon vom vierten Jahrhundert an der Ritus der Jungfrauenweihe jenem sehr 
ähnlich, den die Kirche in unseren Tagen bei der Einsegnung der Ehe anwendet" (ebd. 166). 

10 •Aus dem gleichen Grunde ermahnen die Heiligen Väter die Jungfrauen, ihrem gött- 
lichen Bräutigam eine größere Liebe entgegenzubringen als sie es dem gegenüber täten, mit 
dem sie sich ehelich verbunden hätten, und seinem Willen jederzeit im Denken und Han- 
deln zu willfahren" (ebd. 166). 

11 •Daß die Jungfrauen lebendige Bilder jener vollkommenen Unversehrtheit sind, in der 
die Kirche mit ihrem göttlichen Bräutigam verbunden ist, gereicht ihnen wahrlich zu höchster 
Ehre" (ebd. 173). 



Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 101 

Wie nun die Brautleute ihren Willen durch den Ehevertrag bekunden, so bekun- 
det darum der Mensch, der den Weg der Jungfräulichkeit gehen will, seinen Willen 
durch das Gelübde. Das Gelübde, insofern es ein Gott für immer gemachtes Ver- 
sprechen ist, gibt der Hingabe an den Herrn den Charakter der Unwiderruflichkeit. 
Dazu kommt noch, daß der Verzicht auf die Erfüllung des natürlichen Strebens nach 
der Ehe, insofern dieser Verzicht ein lebenslanges Opfer bedeutet, nur dort sinn- 
voll und sittlich wertvoll ist, wo er in voller Freiheit geleistet wird. Das Gelübde, als 
die Weihe eines Gutes für Gott, das der Herrschaft des Menschen untersteht, ist der 
Ausdruck dieser vollen Freiwilligkeit des Verzichtes. Wäre der Verzicht nicht völlig 
frei, so würde der Mensch eben kein Gelübde machen, da das Weihegut, in diesem 
Falle der Verzicht auf die Ehe, der Herrschaft des Menschen untersteht12. Unter die- 
ser Rücksicht also ist das Gelübde der Ausdruck dafür, mit größter persönlicher Frei- 
heit die Jungfräulichkeit gewählt zu haben. 

Das Gelübde hält darüber hinaus diesen Tatbestand wach. Das Bewußtsein, mit 
voller Freiheit den Stand der Jungfräulichkeit gewählt zu haben, kann in der Stunde 
der Gefahr für den Menschen von entscheidender Bedeutung sein. Die Wahl des 
Standes der Jungfräulichkeit bedeutet ja nicht, daß der Mensch das natürliche Stre- 
ben der Natur nicht mehr empfindet. Damit aber ist für jeden Menschen die Gefahr 
gegeben, daß er die dem Herrn ausschließlich geschenkte Liebe doch mit einem 
Menschen teilt und so Gott gegenüber •Ehebruch" begeht. •Der Geist ist ja willig, 
aber das Fleisch ist schwach" (Mt 26,41). Nicht um diese Gefahr aufzuheben - das 
ist unmöglich -, aber um sich mehr gegen sie, soweit das möglich ist, zu wappnen, 
geht der Mensch Gott gegenüber die heiligste Bindung ein, die es überhaupt gibt, die 
Bindung durch ein Gelübde. In der Stunde der Gefahr soll der Gedanke an die Hei- 
ligkeit des Gott gegebenen Versprechens und an die Furchtbarkeit des Treubruchs 
den Willen stärken. 

Auch hier zeigt der Vergleich mit der Ehe, was die Gelübdebindung erreichen 
will. In dem Augenblick, da zwei Menschen den Bund fürs Leben schließen, bedür- 
fen sie, soweit es auf ihren Willen ankommt, nicht der rechtlichen Sicherung ihrer 
gegenseitigen Treue durch den beide Teile bindenden Vertrag. Aber im Laufe des 
Lebens wird die rechtliche Bindung und strenge Verpflichtung nur zu oft die Aufgabe 
haben, die Treue der Liebe - und damit die Lauterkeit der Liebe selbst - zu sichern. 
Insofern ist der Ehevertrag selbst schon Ausdruck der gegenseitigen Liebe und Hin- 
gabe. Ebensowenig bedarf der Mensch, der, dem Rufe Gottes folgend, den Weg 
der Jungfräulichkeit wählt, einer eigenen Bindung und Verpflichtung zur Beständig- 
keit der Hingabe an den Herrn. Aber im Laufe des Lebens kann eine solche Bindung 
und Verpflichtung sehr wohl notwendig werden, um die Lauterkeit und Ausschließ- 
lichkeit der Hingabe an den Herrn zu bewahren. So ist das Gelübde geradezu Aus- 
druck der ungeteilten Liebe, der Ganzhingabe an den Herrn. Das um so mehr, als, 
wie die Erfahrung zeigt, die Gefährdung und eigentliche Bewährung des Berufes 
der Jungfräulichkeit nicht schon in den ersten (jungen) Jahren liegt, sondern später. 

12 •Wird ein Gelübde abgelegt unter dem Einfluß schwerer und ungerechterweise einge- 
flößter Furcht, dann ist es von Rechts wegen nichtig" (CIC can. 1307 § 3). • Auch der gna- 
denhafte Ruf Gottes zwingt den Menschen nicht zum Verzicht auf die Ehe, da er ein 
Rat ist. 



102 Wilhelm Bertrams 

Die Auffassung, daß die Jungfräulichkeit aus ihrer Natur heraus zum Gelübde 
beständiger Keuschheit führt, macht auch die Enzyklika •Sacra Virginitas" sich zu 
eigen, indem sie auf die Lehre des hl. Thomas von Aquin und des hl. Bonaventura 
hinweist, die, mit Berufung auf den hl. Augustinus, das Gelübde als Wesenselement 
des Standes der Jungfräulichkeit bezeichnen: niemand gehört nach ihnen zum Stand 
der Jungfräulichkeit ohne das Gelübde beständiger Keuschheit. Pius XII. unter- 
streicht diese Auffassung noch einmal dadurch, daß er die vollkommene Verwirkli- 
chung des Rates Christi, auf die Ehe um des Himmelreiches willen zu verzichten, nur 
dort sieht, wo der Mensch das Gelübde beständiger Keuschheit ablegt13. Bei einem 
bloßen Vorsatz stünde einer eventuellen Willensänderung in bezug auf eine Ehe 
an sich nichts entgegen; auf dieses Recht hätte der Mensch Gott gegenüber in diesem 
Fall nicht verzichtet. Er hätte, auch wenn der Vorsatz ernst und immerwährend ge- 
meint wäre, die Hingabe an den Herrn nicht unwiderruflich vollzogen; er hätte ihr 
nicht den Charakter der Ganzhingabe gegeben. 

Der Papst weist darum in seinem Rundschreiben ausdrücklich zurück, daß es bes- 
ser und vollkommener sei, kein Gelübde zu machen und nur einen entsprechenden 
Vorsatz zu fassen14. Diese Auffassung, es sei besser und vollkommener, nur einen 
Vorsatz zu fassen, aber kein Gelübde zu machen, geht von der Voraussetzung aus, 
daß es sittlich wertvoller sei, das Opfer der Jungfräulichkeit jeden Tag von neuem 
zu bringen, ohne dazu verpflichtet zu sein, als durch ein Gelübde sich dazu verpflichtet 
zu haben. Das ist jedoch schon deshalb irrig, weil auch der Mensch, der das Gelübde 
ablegt, das Opfer jeden Tag neu in voller Freiheit bringt und bringen muß; das Ge- 
lübde hebt die Freiheit des Willens nicht auf. Soweit aber die ethische Freiheit, eine 
Ehe einzugehen, genommen ist - eben durch das Gelübde -, liegt in dieser Selbst- 
bindung - wie oben ausgeführt wurde - geradezu ein Beweggrund, der für die Ge- 
lübdebindung des jungfräulichen Menschen spricht. 

///. Priestertum und Jungfräulichkeit 

Für den Priester nun ist es bedeutsam, daß die Enzyklika betont - obwohl das 
natürlich immer die Lehre der Kirche war15 -, der Sinn des Zölibates (als Ehelosig- 

13 •Tatsächlich verwirklichen jene am meisten und am vollkommensten den Ausspruch 
Christi über den dauernden Verzicht auf die Ehe, die sich durch ein ewiges Gelübde dazu 
verpflichten" (ebd. 165). 

14 •Man kann nicht mit Recht behaupten, daß der Vorsatz jener, die sich einen Weg zum 
Widerruf offenhalten wollen, besser und vollkommener sei" (ebd. 165). 

15 Wenn Jungfräulichkeit und Zölibat als zwei Formen des Standes der gottgeweihten 
Keuschheit unterschieden werden • etwa im Tridentinum (Denzinger 981) •, dann ist Jung- 
fräulichkeit im Sinne unverletzter Keuschheit zu verstehen, während der Zölibat die unver- 
letzte Keuschheit nicht notwendig voraussetzt. Oder aber als Jungfräulichkeit wird der Stand 
der gottgeweihten Keuschheit bei der Frau bezeichnet, als Zölibat beim Manne. Die En- 
zyklika macht diese Unterscheidungen nicht; sie bezeichnet als Jungfräulichkeit im Sinne der 
alten Kirche den Stand der gottgeweihten Keuschheit: •Unzählbar ist die Schar derer, die 
seit den Anfängen der Kirche bis auf unsere Zeit ihre Keuschheit Gott dargebracht haben, 
sei es, daß sie ihre Jungfräulichkeit unberührt bewahrten, sei es, daß sie nach dem Tod ihres 
Ehegefährten Gott ihren Witwenstand dauernd weihten, sei es, daß sie, ihre Sünden 
bereuend, ein völlig keusches Leben wählten ... Was also die Kirchenväter über die Hoheit 
und das Verdienst der Jungfräulichkeit lehrten, soll für sie alle Einladung, Festigung und 
Bestärkung sein" (ebd. 162 f). 



Priestertum, Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde 103 

keit) sei die Jungfräulichkeit18. Sie wendet sich darum in der gleichen Weise an die 
Priester und an alle, die Priester werden wollen, wie an die Religiösen und an jene, 
die in der Welt ein jungfräuliches Leben führen. Die innere Begründung dafür, daß 
Zölibat nicht einfach Ehelosigkeit bedeutet, liegt darin, daß der Ehelosigkeit als sol- 
cher ein sittlicher Wert nicht zukommt, sondern nur dem Verzicht auf die Ehe um 
des Himmelreiches willen, der Jungfräulichkeit. 

Damit gilt alles, was oben von der Jungfräulichkeit gesagt wurde, auch vom Zöli- 
bat des Priesters. Darüber hinaus dürfte mit der oben gegebenen Darlegung des Sin- 
nes der Jungfräulichkeit auch die eigentliche, in der Natur der Jungfräulichkeit lie- 
gende, theologische Begründung der Verpflichtung des Zölibates gegeben sein, eine 
Begründung, die schon für sich allein (neben anderen, damit in engerer oder wei- 
terer Beziehung stehenden Gründen) genügt, um die Jungfräulichkeit als den dem 
Amt des Priesters höchst entsprechenden Stand aufzuweisen. 

Priester sein heißt Mittler der Menschen bei Gott sein. Christus, der Mittler der 
Menschheit bei Gott, hatte die Menschen aus der Gottesferne in die Gottesnähe, zur 
Vereinigung mit Gott in der unmittelbaren, beseligenden Anschauung Gottes zu füh- 
ren. In dieser seiner Aufgabe sieht die Theologie die Begründung dafür, daß er auch 
in seinem sterblichen Leben schon mit der unmittelbaren Gottesschau begabt war: 
mußte er doch selbst dort sein, wohin er die Menschen führen wollte, in der unmittel- 
baren Gottesschau17. 

Der Priester, dessen Priestertum Anteil an dem einen Priestertum des Neuen 
Bundes, dem Priestertum Christi ist, hat die Menschen zu jener Vereinigung mit 
Gott zu führen, die Voraussetzung für die jenseitige Gottesschau ist, zur Vereini- 
gung mit Gott in der Liebe. Er muß also wie Christus der Herr dort sein, wohin er 
die Menschen führen soll: mit Gott vereint in der Liebe, soweit das hienieden mög- 
lich ist. Das aber heißt, daß der Priester in dem Maße Priester ist, als er seine Liebe 
Gott schenkt. Mit anderen Worten: Wenn er die Menschen zur Hingabe an Gott 
führen soll, so muß in seinem Leben die ausschließliche Ganzhingabe an Gott, die 
Lebensgemeinschaft mit dem Herrn, aufleuchten. 

Dazu kommt (als wohl nicht weniger wesentlich), daß Christus sein Mittleramt 
vor allem durch die Hingabe seines Lebens im Opfer am Kreuz ausübte. Nur im Zei- 
chen des Kreuzes kann darum auch der Priester die Menschen zu Gott führen. Des- 
halb ist er berufen, das Kreuzesopfer des Herrn auf unseren Altären zu erneuern. 
Ja, als Repräsentant Christi muß er opfern, wie Christus selbst; er muß also mit 
Christus auch Opfergabe sein, sein Leben mit Christus dem Vater darbringen. 

18 •Wenn aber eines der drei Gelübde des Ordensstandes auf dieser vollkommenen 
Keuschheit beruht, und wenn diese von den Klerikern mit den höheren Weihen in der latei- 
nischen Kirche und von den Mitgliedern der Weltlichen Institute verlangt wird, so blüht 
sie gleichwohl auch bei nicht wenigen, die ganz dem Laienstand angehören" (ebd. 163). 

17 •Ad hunc autem finem beatitudinis homines reducuntur per Christi humanitatem,... 
et ideo oportuit, quod cognitio beata in Dei visione consistens, excellentissime Christo 
homini conveniret: quia semper causam oportet esse potiorem causato* (S. Thomas, S. th. 
p III. qu 9,a 2) • •Der Mensch Jesus Christus als Mittler zwischen uns und Gott war be- 
stimmt, die Menschen zur Anschauung Gottes zu führen ... So mußte er also in dieser (in 
seiner Menschheit) vor allem selbst das ewige Leben in vollkommenster Weise besitzen... 
So geziemte es sich, daß er, der uns das ewige Leben erwarb, damals, als er es uns erwarb, 
selbst im Besitze desselben war" (J. Kleutgen, Die Theologie der Vorzeit, III. Bd., Münster 
1870, 279 f). 



104 Wilhelm Bertrams 

Dieses Ganzopfer seines Lebens bringt der Priester am sinnfälligsten dadurch, daß 
er die Jungfräulichkeit auf sich nimmt, insofern diese als Stand eine stete Teilnahme 
am Kreuze Jesu Christi, und so ein unblutiges Martyrium, ein Opfer das ganze Le- 
ben hindurch, Tag für Tag, in Vereinigung mit dem Opfer des Hohenpriesters Jesus 
Christus bedeutet. 

Bei dieser Hinordnung des Priestertums auf den Stand der Jungfräulichkeit ist 
natürlich auch das Gelübde beständiger Keuschheit die für den Priester entspre- 
chende Weise, die Jungfräulichkeit auf sich zu nehmen. Alles, was oben gesagt wurde 
über die innere Verbindung von Jungfräulichkeit und Keuschheitsgelübde, wird vom 
Priestertum her noch eigens unterstrichen. 

Der Hinweis der Enzyklika auf die innere Verbindung von Jungfräulichkeit und 
Keuschheitsgelübde, die Feststellung, daß der Wille zur Jungfräulichkeit im Ge- 
lübde der beständigen Keuschheit seinen vollkommensten Ausdruck finde, bedeutet 
also für den Priester die Aufforderung zum Keuschheitsgelübde in jener Tiefe des 
inneren, übernatürlichen Lebens der Kirche, aus der schließlich ihr ganzes Rechts- 
leben hervorgeht, und in die es wieder einmündet18. 

Wo der Wille zum Gelübde fehlt - das zeigt die Erfahrung, und damit bestätigt 
das Leben19 die theologisch begründete Forderung des Gelübdes -, da wird der Zö- 
libat nur zu leicht als von außen auferlegte Last empfunden. Dann aber erhebt sich 
der Zölibat nicht zur Jungfräulichkeit. Nur als Jungfräulichkeit aber hat der Zöli- 
bat Sinn und Wert in der Kirche und vor Gott. Nur als Jungfräulichkeit wird der 
Zölibat fruchtbar in der Hingabe an die Kirche, an die Gemeinde, in echter Liebe 
zu den Menschen20. 

18 Siehe dazu vom Verfasser: Die rechtliche Grundlage der Zölibatsverpflichtung, Geist 
und Leben, 1951, 229 f. • De fönte obligationis caelibatus clericorum in sacris, Periodica 
de re morali canonica liturgica, 1952, 127 ff. • De voto castitatis clericorum saecularium, 
ebenda, 1955, Fase. II. (erscheint demnächst). 

19 Siehe dazu, um neuere Beispiele zu übergehen, die Denkschrift gegen den Zölibat in: 
Job.. Adam Möhler, Der ungeteilte Dienst, Salzburg•Leipzig 1938. (Mit Recht hat man die- 
ses vor mehr als hundert Jahren geschriebene Büchlein •von Größe und Fährnis jungfräu- 
lichen Priestertums" in unserer Zeit neu herausgegeben). 

20 Dieser Artikel geht nicht auf die wertvollen Ausführungen von Herbert Doms (Vom 
Sinn des Zölibates, Münster 1954) ein; nicht nur, weil der Verfasser das Büchlein erst kennen- 
lernte, nachdem dieser Artikel geschrieben war, sondern vor allem, weil das hier Gesagte 
die Gedanken von Doms ergänzt. Daß freilich die Jungfräulichkeit im paradiesischen Ur- 
ständ keinen besonderen sittlichen Wert gehabt hätte, dieser Wert vielmehr von der Erb- 
sünde abhängig sei (S. 51), dürfte wohl nicht stimmen. Die für diese Auffassung herangezo- 
gene Stelle des hl. Thomas (S. th. I. qu 98, a 2 ad 3) stellt nur heraus, daß der Sinn der Jung- 
fräulichkeit im paradiesischen Urständ nicht die Oberwindung der Unordnung des sinnlichen 
Strebens gewesen sein könne, da diese Unordnung erst mit der Sünde einsetzte. Die Ausfüh- 
rungen über den Sinngehalt der Jungfräulichkeit, die Thomas vorbringt, wo er ex professo 
die Jungfräulichkeit behandelt (S. th. II. Hae, qu 152, a3 und 4), haben jedoch ihr volles 
Gewicht auch für den paradiesischen Urständ. 

•Der Gedanke einer Ehe Jesu ist daher aus der Idee seiner Mittlerstellung heraus in der 
verwirklichten Heilsordnung für uns unvollziehbar" (S. 46). Das ist gewiß so. Aber auch, 
wenn Christus das Menschengeschlecht nicht zu erlösen gehabt hätte, wäre er jungfräulich 
geblieben. Und der Priester, der den Zölibat auf sich nimmt, um Christus zu repräsentieren, 
repräsentiert Christus auf diese Weise wegen der spezifischen Hingabe an Gott, die in 
der Jungfräulichkeit liegt. In diesem Sinne führt die Frage nach dem Sinn der Jungfräu- 
lichkeit des Herrn und des Priesters unbedingt zu der Frage nach dem Sinngehalt der Jung- 
fräulichkeit in sich. 




