Priestertum, Jungfriulichkeit und Keuschheitsgelibde 95

ausgehende Frage: ,Herr, stellst du in dieser Zeit das Reich Israel wieder her?“
(Apg 1, 6). Sie erkennen: Mit der Himmelfahrt ist Christi Kénigreich grundsatzlich
und sicher gegeben, und es ist nur noch eine Frage von ,Zeit und Stunde® (Apg
1, 7), wann es in seiner ganzen Macht sichtbar wird, eine ,kleine Weile“ (Joh 16, 16).
Das Eschaton, die Vollendung, die offenkundige Herrlichkeit des Gottesreiches ist
ihnen angesichts der Konigsauffahrt Christi nahe gegenwartig geriickt. Was sie er-
hofften, wird ihnen hier zum realen Erlebnis. Darum werfen sie sich als erste huldi-
gend vor ihrem Gottkonig Christus nieder und kehren voll grofier Freude nach Jeru-
salem zuriick und loben und preisen Gott standig im Tempel auf Sion (Lk 24, 52-53).
Ob nicht auch unser Psalm zu ihren Lobliedern gehérte an diesem Tag, bei dieser
ersten kultischen Feier des Himmelfahrtsfestes?

Priestertum, Jungiridulichkeit und Keuschheitsgeliibde
in ihren theologischen Beziehungen

Von Wilhelm Bertrams S.J., Rom

Die Enzyklika ,Sacra Virginitas“ iber die heilige Jungfraulichkeit! entwickelt
die katholische Lehre vom Stande der Jungfraulichkeit, der gottgeweihten Keusch-
heit. Sie weist die falschen Auffassungen zuriick, die hieriiber wéhrend der letzten
Jahre weithin auch innerhalb der Kirche verbreitet worden sind, jene Auffassungen,
die durch eine falsche Idealisierung der Ehe praktisch auf deren Vorrangstellung
vor der Jungfriulichkeit hinauslaufen. Demgegeniiber stellt die Enzyklika den
objektiven Vorrang des Standes der Jungfriulichkeit vor dem Ehestand heraus: so
verlangt es das Wort Christi, so ist es die Lehre des hl. Paulus, so hat das Konzil
von Trient es als zum iberlieferten Glaubensgut der Kirche gehorend feierlich
verkiindet.

1. Das Wesen der Jungfriulichkeit

Die Vorrangstellung der Jungfraulichkeit vor der Ehe griindet sich auf ihre Natur
und auf die Werke der Nichstenliebe, zu denen sie aus ihrer Natur heraus fihrt.

Der Ehelosigkeit an sich kommt ein besonderer sittlicher Wert nicht zu; das ist nur
dort der Fall, wo Ehelosigkeit zur gotigeweihten Keuschheit wird, wo sich der
Mensch ganz, mit Leib und Seele, mit seiner ganzen, ungeteilten Liebeskraft Gott
weiht.

Der Mensdh, der sich so Gott hingibt, weifl dabei sehr wohl um den groflen Wert
der Ehe: um jene Erfilllung seines Menschseins die sie ihm zu geben verméchte —
um das Sakrament und die darin begriindeten besonderen Gnaden, mit deren Hilfe

1 Vom Feste Marid Verkindigung im Marianischen Jahr 1954. AAS 46 (1954) 161—191.
Die folgenden Zitationen beziehen sich auf diesen Text; im ubrigen ist die Ubersetzung die
der dentschen Ausgabe der Vatikanischen Druckerei, die als Ubersetzung keinen amtlichen
Charakter hat (vgl. diese Zeitschrift 27 [1954] 204 ff).



96 Wilhelm Bertrams

sie zum Wege zu Gott wird; er weiff, dafl die christliche Ehe ein Heiligtum ist, erfiillt
von reinem Gliick und vom Segen Gottes. Nur dort ist Jungfraulichkeit méglich, wo
all dies gesehen und anerkannt wird, wo sich keine Spur findet einer im Grunde
unchristlichen Abwertung der Ehe.

Aber der Mensch, der, wissend um den Wert der Ehe, nicht den Weg der Ehe,
sondern den der Jungfrdulichkeit gehen will, hat einen Ruf vernommen, der ihn
einlddt, schon in diesem Leben seine Liebe ausschliefilich Gott zu schenken. In der
Ehe schenkt sich der Mensch einem andern Menschen hin. Die Ehe verlangt eine
Hingabe zunichst und vor allem in der geistigen Tiefe des Menschen, die Hingabe
auch als Mann bzw. als Frau — eine geistige Ganzhingabe also. Diese geistige Ganz-
hingabe findet in der leiblichen Sphire ihren Ausdruck in der ehelichen Vereinigung:
dem Una-caro-Werden von Mann und Frau; nur da, wo dieses Una-caro-Werden
der Ausdruck der bis in die Tiefen der geistigen Person hinabreichenden Ganzhin-
gabe ist, kann es sich vollziehen in vélliger Wahrung der eigenen personalen Wiirde.

Als solche spezifische Hingabe, als Ganzhingabe schliefit die eheliche Hingabe
cine dhnliche Hingabe an einen Dritten aus. Sie verlangt Bestindigkeit — sonst
wire sie keine Ganzhingabe — und 148t infolgedessen ein Zuriicknehmen (Ehe-
scheidung) nicht zu. Die eheliche Lebensgemeinschaft in allem ist Voraussetzung
und Wirkung dieser Hingabe; auch sie schlieft deshalb einen Dritten notwendig
aus; auch sie verlangt die ununterbrochene Stetigkeit und Bestidndigkeit bis zum
Tode.

All dies ist mit der Ehe aus ihrer Natur heraus gegeben; es ist deshalb an sich der
Gotteslicbe in keiner Weise zuwider; ja, in der christlichen Ehe solite die Gatten-
liebe auch Auswirkung der tbernatirlichen Gottesliebe sein: Gattenliebe um
Gottes willen.

Aber cines ist mit der ehelichen Liebe notwendig gegeben: Auch in einem Herzen,
das von Gottesliebe ganz erfullt ist, das den Gatten liebt um Gottes willen, auch
in einem solchen Herzen steht die eheliche Liebe in Spannung zur Gottesliebe.
Nicht in einer Spannung, die Gott etwas vorbehilt, das nur ihm gebthrt, durchaus
nicht: Gottesliebe und Gattenliebe griinden in verschiedenen Schichten des Mensch-
seins; und Gott selbst hat die Ehe geschaffen, Christus hat sie zur Wirde eines
Sakramentes erhoben. Doch bedeutet die eheliche Liebe insofern eine Spannung zur
Gottesliebe, als neben der Ganzhingabe an Gott die Ganzhingabe an einen Men-
schen steht?,

Wenn deshalb der hl. Paulus vom Verheirateten sagt, dafl er geteilt sei, vom
Unverheirateten, daf} er in ungeteilter Hingabe dem Herrn gehére (1 Kor 7,32 ff),
so ist damit ein Wesenszug der Jungfriulichkeit bezeichnet, das, was die Jung-
fraulichkeit aus ihrer Natur heraus von der Ehe unterscheidet.

Wir sind geschaffene Wesen, also in allem begrenzt. Auch unsere Liebeskraft ist
begrenzt. Damit aber ist es notwendig gegeben, dafl die Ganzhingabe ehelicher

? In diesem Zusammenhang ist auf die Frage der Abgrenzung der ehelichen Liebe von
der Freundschaft nicht ndher einzugehen. Es geniige hier, darauf hinzuweisen, daf} die der
Ehe spezifisch eigene Hingabe die Ganzhingabe des Menschen ist, dafl diese Ganzhingabe
dem ehelichen Gemeinschaftsleben jenen spezifischen Eigencharakter gibt, den es eben aufler-
halb der Ehe nicht geben kann. Von hier aus begriindet die Freundschaft niemals das der
Ebe eigentiimliche ,Geteiltsein®.



Priestertum, Jungfraulichkeit und Keuschheitsgeliibde 97

Liebe und die Ganzhingabe an Gott ein Nebeneinander und ein Nacheinander an
inneren Akten bedingen. Vor allem das der Ehe eigentiimliche Affektleben strebt
naturgemadfl — und mit Recht — danach, den ganzen Menschen auszufiillen. Dabei
kann die Grundeinstellung, Gott iiber alles und in allem zu licben, durchaus gewahrt
sein — ein Geteiltsein des inneren Menschen ist jedoch damit notwendig gegeben.

Es 14ft sich also das Geteiltsein nicht nur als rein tatsichlicher Natur auffassen in
dem Sinne, daf die gefallene Menschennatur zwar fiir gewdhnlich nicht stark genug
sei, das Geteiltsein zu tiberwinden, dafl aber die christliche Fhe im Idealfalle mit
der Hilfe von oben dies durchaus vermoge. Das Geteiltsein ist tiefer begriindet; es
gehort zur geschopflichen Begrenztheit des Menschens.

Wohl aber kann es dem Menschen im Stande der gefallenen Natur in besonderer
Weise schwer werden, der Gottesliebe mit der ehelichen Liebe keinen Abbruch zu
tun, Gott alles zu geben, was ihm von Rechts wegen gebiihrt. Der lebendige Mensch,
die unmittelbare Nahe des gelicbten Menschen wird naturgemif einen stirkeren
Eindruck auf das Affektleben machen als der Gedanke an Gott, den wir in der
ganzen gcheimnisvollen Erhabenheit und Herrlichkeit seines Wesens und seiner
Liebe hienieden nur durch den Glauben vermittelt erkennen, so dafl diese Frkennt-
nis auch immer teilhat an der dem Glauben eigenen Dunkelheit. Es gehort deshalb
schon die ganze, von der Gnade getragene sittliche Kraft des Menschen dazu, hier
die rechte Grundeinstellung zu wahren, d. h. trotz der Stiirke des Affektlebens in der
inneren Wertung, in der Willenshaltung, der Gottesliebe den Vorrang zu sichern.
Wenn der. hl. Paulus es fiirr angemessen hilt, dafl Eheleute sich fiir eine gewisse
Zeit einander entzichen, ,um dem Gebete obzuliegen® (1 Kor 7,5), dann ist damit
hingewiesen auf die Schwierigkeiten, die der Gottesliebe in der Ehe leicht ent-
gegenstehen kénnent.

Im konkreten Leben jedenfalls haben diese Schwierigkeiten gewif eine grofie
Bedeutung. Ein Verzicht auf die Ehe, um die Gottesliebe nicht zu gefdhrden, ist
durchaus sinnvoll und begriindet. Schon unter dieser Riicksicht hat die Jungfrin-
lichkeit als Stand der gottgeweihten Kenschheit den Vorrang vor der Ehe, weil sie
die Gottesliebe vor jenen Gefahren bewahrt, die mit der Ehe sehr leicht, wenig-
stens im Stande der gefallenen Natur, gegeben sind.

Doch sehen wir hier einmal von diesem Gedanken ab. um nicht jenen Zug der
Jungfréanlichkeit ans dem Blick zu verlieren, der sie eigentlich und wesentlich von

3 ,Wozu jedoch zu bemerken ist: Der Apostel mifibilligt hiermit nicht die Ménner, die
um ihre Frauen besorgt sind, und er tadelt nicht die Frauen, die ihren Gatten zu gefallen
sich bestreben; er sagt vielmehr nur, daf ihre Seelen zwischen Gatten- und Gottesliebe ge-
teilt und von zwiespaltigen Sorgen bedringt sind, durch die sie es, infolge der Pflichten des
Zusammenlebens, nicht leicht haben, sich der Betrachtung géttlicher Dinge zu widmen. Denn
die ihnen auferlegte Pflicht der Ehe gebietet klar: Die zwei werden ein Fleisch sein. Die Ehe-
leute sind ja in traurigen wie in frohen Tagen durch gegenseitige Bande verkniipft“ (ebd.
168).

¢ ,Ohne Zweifel — so haben auch sie (die Heiligen Viter) es klar ausgesprochen — ist
die Lust, die naturgemif aus der Ehe entsteht, in sich nicht zu verwerfen; die keusche Ehe ist
vielmehr durch ein besonderes Sakrament geadelt und geweiht. Gleichwohl mu man ebenso
zugeben, dafl die niederen Fahigkeiten der menschlichen Natur seit dem traurigen Falle
Adams der rechten Vernunft widerstreiten und zuweilen den Menschen auch zu unehrbarem
Tun verleiten. Der Gebrauch der Ehe, so schreibt der engelgleiche Lehrer {(der hl. Thomas
von Aquin), zicht den Geist davon ab, sich ginzlich dem Dienste Gottes hinzugeben® {ebd.
169).



98 Wilhelm Bertrams

der Ehe unterscheidet: das Ungeteiltsein der Hingabe an Gott. Dieses Ungeteilt-
sein gibt der Gottesliebe jene Ausschlieflichkeit, die eigentlich und wesentlich den
Vorrang der Jungfraulichkeit vor der Ehe begriindet; ist es doch offenbar wert-
voller, Gott alle Liebe zu schenken, als diese mit einem Menschen zu teilen. Von
hier aus ist es ohne weiteres klar, daf der Ehelosigkeit als solcher kein besonderer
sittlicher Wert zukommt; nur dort, wo der ehelos gebliebene Mensch sich Gott hin-
schenkt, ist Jungfraulichkeits. Der Stand der Jungfriulichkeit ist der objektiv voll-
kommenere Stand, weil er die Lebensgestaltung aus der Gottesliebe heraus erleich-
tert und fordert, weil er aus seiner Natur heraus darauf hingerichtet ist, ein Leben
der Liebe zu Gott und der Liebe zu den Menschen um Gottes willen zu fithren. Der
einzelne Mensch aber, der die Jungfriulichkeit auf sich genommen hat, ist nur in
dem Mafle vollkommen, d.b. Gott vereint, als er sich auch tatsichlich bei der
Lebensgestaltung von der Gottes- und Nichstenliebe leiten 1afit.

Sicherlich kann und soll auch die Ehe dem Menschen zur Gottesliebe helfen; aus
ihrer Natur heraus aber fithrt sie unmittelbar zum Menschen und nur mittelbar
lebenden Menschen schwerer, als fiir den im Stande der Jungfriulichkeit lebenden,
— iiber den Menschen ~ zu Gotté. Deshalb ist es naturgemif fiir den in der Ehe
vollkommen, d. k. Gott vereint, zu leben?. Die Ehe also als Stand ist hingeordnet
auf den Gatten, und damit auf das Kind, die Familie; die Jungfriulichkeit als
Stand ist hingeordnet auf die Gottesliebe.

Die Vollkommenheit unseres Zustandes in der ewigen Seligkeit, in der beseligen-
den Anschauung Gottes besteht folgerichtig nicht darin, dafl etwa die Ehe fort-
dauert, der Mensch aber dann das mit der Ehe hienieden gegebene Geteiltsein tiber-
windet, sondern die jenseitige Vollkommenheit schliefit die Ehe selbst aus. Im
ibrigen aber werden wir dann so von Gott erfiillt sein, dafl die Liebe zu Gott alle
Liebe zu den Menschen in sich aufnimmt, dafl wir alle Menschen lieben in Gott —
was der Liebe zu den Menschen eine gréfiere Tiefe gibt.

Weil das Ungeteiltsein der Gottesliebe den eigentlichen Wesenszug der Jung-
fraunlichkeit ausmacht, wiirde sie den Vorrang vor der Ehe auch im paradiesischen
Urstand — zu dem die Ehe selbstverstindlich gehérte — gehabt haben, weil es offen-
bar aus der Natur der Sache heraus, und deshalb immer, wertvoller ist, Gott alle
Liebe ausschlieflich zu schenken, als sie mit einem Menschen zu teilen. Aus dem
gleichen Grunde wiirde der Sohn Gottes, auch wenn er im paradiesischen Urstand

5 ,So haben die Heiligen Viter jederzeit den Ausspruch Jesu Christi und die Lehre des
Vilkerapostels gedeutet. Von den Anfingen der Kirche haben sie die Jungfraulichkeit als
eine Gott dargebrachte Weihe des Leibes und der Secle betrachtet ... «Wir preisen an den
Jungfrauen nicht, dafl sie solche sind, sondern dafl sie durch heilige Enthaltsamkeit gottge-
weihte Jungfrauen sind» (hl. Augustinus)® (ebd. 165).

8 _Gewifl vermittelt jenes Sakrament (der Ehe) den Brautleuten gittliche Gnade zur rech-
ten Erfiillung der ehelichen PHichten; gewifl bestirkt es die Bande gegenseitiger Liebe, von
denen dieselben umschlungen werden; aber es ist nicht dazu eingesetzt, dal es den Ge-
brauch der Ehe gleichsam zu einem Werkzeug mache, das an sich geeigneter wire, die Eheleute
seelisch durch das Band der Liebe mit Gott selbst zu verbinden“ (ebd. 176).

7 ,Wenn also die Jungfriulichkeit, wie Wir schriecben, héher steht als die Ehe, so
hat dies zweifellos in erster Linie seinen Grund darin, daf sie auf einen hoheren Zwedk
hingeordnet ist; ferner auch darin, daf sie hochst wirksam beitrdgt zur ginzlichen Hingabe
an den Dienst Gottes, wihrend dagegen die Seele des in die Bande und Geschéfte der Ehe
verwickelten Menschen mehr oder weniger geteilt ist“ (ebd. 170).



Priestertum, Jungfriulichkeit und Keuschheitsgeliibde 99

und nicht im Stande der gefallenen Natur Mensch geworden wire, den Weg der
Jungfraulichkeit gegangen sein. Dafl der Sohn Gottes dem Vater die Liebe nicht
ausschlieflich schenken, daf} er sie mit einem Menschen teilen wiirde, das anzuneh-
men, ist christlichem Denken unmoglich. In diesem Sinne bedeutet die Jungfraulich-
keit des Herrn eine Bestitigung dafiir, dafl der Jungfraulichkeit der Vorrang vor
der Ehe zukommt aus ihrer Natur heraus und deshalb immer.

In der Jungfraulichkeit verzichtet der Mensch auf die natiirliche Erfiillung seines
Menschseins durch einen anderen Menschen, wie es die Ehe bedeutet. Er erwartet
diese Erfllung von oben her, von Gott her. Doch wird uns diese iibernatiirliche
Erfiillung hienieden nur im Glauben zuteil, sie ist noch nicht die Vereinigung mit
Gott in der unmittelbaren, beseligenden Anschauung Gottes. So bleibt im Menschen,
der den Weg der Jungfraulichkeit geht, das Streben nach der natiirlichen Erfiillung
seines Menschseins. Den Verzicht auf diese natirliche Erfilllung empfindet die
Natur als hart, als Opfer, als Kreuz. Dieses Opfer gehort also zur Jungfriu-
lichkeit. Jungfraulichkeit bedeutet in keiner Weise, daf der Mensch das Stre-
ben der Natur nicht mehr empfindet. Jungfriulichkeit besteht geradezu darin,
daf der Mensch, obwohl er das Streben der Natur nach der ehelichen Liebe, dem
eigenen Kind und der eigenen Familie genauso empfindet wie jeder andere, auf
die natiirliche Erfillung dieses Strebens verzichtet um Gottes willen. So ist dieses
Opfer mit der Jungfriulichkeit aus ihrer Natur heraus gegeben®. Jungfriulichkeit
ist also als Stand die stete Teilnahme am Kreuze Jesu Christi. Das ist der Grund,
weshalb die HI. Viter sie als unblutiges Martyrium, als lebenslanges Martyrium
bezeichnen.

Selbstverstandlich gehort auch zur Ehe die Bereitschaft, die Lasten des Ehelebens
zu tragen; in der christlichen Ehe ist alle Last und alles Leid auch Teilnahme am
Kreuze Christi. Doch ist die Ehe aus ihrer Natur heraus nicht Teilnahme am Kreuze
Christi, sondern Erfiillung natiirlichen Strebens des Menschen, wihrend die Jung-
fraulichkeit aus ihrer Natur heraus den Verzicht auf diese natiirliche Erfiillung
bedeutet. Die Ehe als Stand also geht auf die Erfiilllung des Menschseins, die Jung-
fraulichkeit als Stand bedeutet die Teilnahme am Kreuz des Herrn.

Auf den Weg der Ehe fithrt den Menschen das Streben der Natur, und damit
Gott, der Schépfer der Natur. Den Weg der Jungfriulichkeit wihlt der Mensch nicht
aus eigenem Antrieb. ,Nicht alle fassen es, sondern nur die, denen es gegeben ist*
(Mt 19,11). Jungfriulichkeit ist ein personlicher Ruf Gottes — der grofer ist als
seine Schopfung - an den Menschen iiber seine Natur hinaus — und schon aus diesem
Grund hat sie nur Sinn in der dbernatiirlichen Ordnung —, der Ruf, seine Liebe
ihm, dem Herrn, ausschlieflich zu schenken, der Ruf zur ausschlieflichen Lebens-’
gemeinschaft mit Christus, dem Herrn.

8 Den Verzicht auf die natiirliche Erfiillung des Menschseins wiirde die Jungfriulichkeit
auch im paradiesischen Urstand gefordert haben. Doch wiirde der Weg der Jungfranlichkeit
im paradiesischen Urstand wohl nicht den Charakter eines Opfer- und Kreuzweges gehabt
haben. Zum paradiesischen Urstand gehorte die Gabe der Unversehrtheit (donum integrita-
tis), die dem Menschen die Herrschaft iiber die sinnenhaften Strebekréfte gab, und die Gabe
der Leidlosigkeit, die Seelen- und Kérperleiden ausschlof. Die Jungfriulichkeit des para-
diesischen Urstandes hitte demnach ganz anf der Linie der {ibernatiirlichen Ausstattung des
paradiesischen Menschen gelegen, insofern als alle Gaben dieses paradiesischen Urstandes
aufler- und fibernatiirlichen Charakter hatten.



100 Wilhelm Bertrams

Diese Lebensgemeinschaft mit dem Herrn gibt der Jungfraulichkeit den Charak-
ter einer geistigen und geistlichen Ehe, in der die Seele als Braut Christus dem
Brautigam vermahlt wird®. Wie Braut und Brdutigam in der irdischen Ehe einan-
der Treue geloben bis zum Tode, so gelobt der jungfriuliche Mensch Christus die
Treue fiir immer. Wie die Braut dem Brautigam ihre Liebe schenkt, so schenkt der
jungfrauvliche Mensch seine Liebe ausschlieflich Christus, dem Herrn!®. Wenn die
irdische sakramentale Ehe ein grofies, erhabenes Geheimnis ist; weil sie die Vereini-
gung Christi mit der Kirche versinnbildet (Eph 5,32), dann ist die Jungfraulichkeit
ein grofleres, erhabeneres Geheimnis, weil sie die innige, Gbernatiirliche, heilige Ver-
einigung Christi mit der Kirche nicht nur versinnbildet, sondern im eigenen Leben
lebendig darstellt!1.

H. Jungfriulichkeit und Keuschheitsgeliibde

Diese Eigenschaften, die der Jungfriulichkeit auf Grund ihrer Natur zukommen
und sie darum innerlich bestimmen, fiihren nun den Menschen, der den Weg der
Jungfriulichkeit gehen will, von sich aus — fast notwendig — dazu, seinem Entschluf§
durch ein Gelibde bestindiger Keuschheit Ausdruck zu verleihen. Das geht schon
daraus hervor, daf} sich die Wahl des Standes der Jungfraulichkeit in der Kirche von
Anfang an bis heute {ir gewdhnlich durch ein solches Gelibde vollzieht. Dieses Zu-
sammengehen von Stand und Geliibde 1488t vermuten, daf zwischen beiden ein in
der Natur der Sache begriindeter Zusammenhang besteht. So ist es in der Tat. Wie
es die Brautleute dringt, sich ganz einander zu schenken, so dringt es den jungfrau-
lichen Menschen, sich ganz dem Herrn hinzugeben. Und wie bei den Brautleuten die
gegenseitige Hingabe erst dann Ganzhingabe und so eheliche Hingabe wird, wenn
sie unwiderruflich geschieht, so ist auch der Verzicht auf die Ehe um Gottes willen
erst dann Ganzhingabe an Gott und so Jungfriulichkeit, wenn sie unwiderruflich
geschieht. Der Verzicht auf die Ehe fir eine bestimmte oder unbestimmte Zeit be-
griindet nicht den Stand der Jungfriulichkeit. Jungfraulichkeit strebt aus threr Na-
tur heraus zu einer Ganzhingabe an den Herrn, zu der der persénliche Wille des
Schenkenden gehért, dafl es fir immer so sein soll. Der jungfrauliche Mensch will
sich dem Herrn hingeben, indem er ihm das Recht, die Freiheit, eine Ehe einzugehen,
unwiderruflich hinschenkt, um so seiner Hingabe den Charakter der Ganzhingabe
zu verleihen. Dafl er dies aus eigenem Entschluff nnd darum freiwillig tut, gehort
mit zu der die Jungfraulichkeit kennzeichnenden ausschlieflichen Ganzhingabe an
den Herrn.

9 Dieses Band vollkommener Keuschheit betrachteten die Heiligen Viter als eine Art
geistiger Ehe, wodurch die Seele mit Christus vereinigt wird; einige gingen daher so weit,
daf sie in diesem Falle die Verletzung des gegebenen Wortes dem Ehebruch gleichachte-
ten... Wie aus den Schriften gerade des Maildnder Kirchenlehrers (des hl. Ambrosius) her-
vorgeht, war schon vom vierten Jahrhundert an der Ritus der Jungfrauenweihe jenem sehr
dhnlich, den die Kirche in unseren Tagen bei der Einsegnung der Ehe anwendet® (ebd. 166).

10 Aus dem gleichen Grunde ermahnen die Heiligen Viter die Jungfrauen, ihrem gétt-
lichen Brautigam eine grofiere Liche entgegenzubringen als sie es dem gegeniiber titen, mit
dem sie sich ehelich verbunden hitten, und seinem Willen jederzeit im Denken und Han-
deln zu willfahren* (ebd. 166).

1 Daf die Jungfrauen lebendige Bilder jener vollkommenen Unversehrtheit sind, in der
die Kirche mit ihrem géttlichen Briutigam verbunden ist, gereicht ihnen wahrlich zu hichster
Ehre“ (ebd. 173).



Priestertum, Jungfriulichkeit und Keusdhheitsgeliibde 101

Wie nun die Brautleute ihren Willen durch den Ehevertrag bekunden, so bekun-
det darum der Mensch, der den Weg der Jungfraulichkeit gehen will, seinen Willen
durch das Geliibde. Das Gelilbde, insofern es ein Gott fiir immer gemachtes Ver-
sprechen ist, gibt der Hingabe an den Herrn den Charakter der Unwiderruflichkeit.
Dazu kommt noch, daff der Verzicht auf die Erfullung des natiirlichen Strebens nach
der Ehe, insofern dieser Verzicht ein lebenslanges Opfer bedeutet, nur dort sinn-
voll und sittlich wertvoll ist, wo er in voller Freiheit geleistet wird. Das Geliibde, als
die Weihe eines Gutes fiir Gott, das der Herrschaft des Menschen untersteht, ist der
Ausdruck dieser vollen Freiwilligkeit des Verzichtes. Wire der Verzicht nicht véllig
frei, so wiirde der Mensch eben kein Geliilbde machen, da das Weihegut, in diesem
Falle der Verzicht auf die Ehe, der Herrschaft des Menschen untersteht!2. Unter die-
ser Riicksicht also ist das Geliibde der Ausdruck dafir, mit grofiter persénlicher Frei-
heit die Jungfraulichkeit gewéhlt zu haben.

Das Gelibde hilt dariiber hinaus diesen Tatbestand wach. Das Bewuftsein, mit
voller Freiheit den Stand der Jungfriulichkeit gewahlt zu haben, kann in der Stunde
der Gefahr firr den Menschen von entscheidender Bedeutung sein. Die Wahl des
Standes der Jungfriulichkeit bedeutet ja nicht, dafl der Mensch das natiirliche Stre-
ben der Natur nicht mehr empfindet. Damit aber ist fiir jeden Menschen die Gefahr
gegeben, dafl er die dem Herrn ausschliefilich geschenkte Liebe doch mit einem
Menschen teilt und so Gott gegeniiber ,Ehebruch“ begeht. ,Der Geist ist ja willig,
aber das Fleisch ist schwach® (Mt 26,41). Nicht um diese Gefahr aufzuheben — das
ist unmoglich —, aber um sich mehr gegen sie, soweit das moglich ist, zu wappnen,
geht der Mensch Gott gegeniiber die heiligste Bindung ein, die es iiberhaupt gibt, die
Bindung durch ein Geliibde. In der Stunde der Gefahr soll der Gedanke an die Hei-
ligkeit des Gott gegebenen Versprechens und an die Furchtbarkeit des Treubruchs
den Willen starken.

Auch hier zeigt der Vergleich mit der Ehe, was die Geliibdebindung erreichen
will. In dem Augenblick, da zwei Menschen den Bund fiirs Leben schlieffen, bediir-
fen sie, soweit es auf ithren Willen ankommt, nicht der rechtlichen Sicherung ihrer
gegenseitigen Treue durch den beide Teile bindenden Vertrag. Aber im Laufe des
Lebens wird die rechtliche Bindung und strenge Verpflichtung nur zu oft die Aufgabe
haben, die Treue der Liebe — und damit die Lauterkeit der Liebe selbst — zu sichern.
Insofern ist der Ehevertrag selbst schon Ausdruck der gegenseitigen Liebe und Hin-
gabe. Ebensowenig bedarf der Mensch, der, dem Rufe Gottes folgend, den Weg
der Jungfriulichkeit wihlt, einer eigenen Bindung und Verpflichtung zur Bestéindig-
keit der Hingabe an den Herrn. Aber im Laufe des Lebens kann eine solche Bindung
und Verpflichtung sehr wohl notwendig werden, um die Lauterkeit und Ausschlief-
lichkeit der Hingabe an den Herrn zu bewahren. So ist das Geliibde geradezu Aus-
druck der ungeteilten Liebe, der Ganzhingabe an den Herrn. Das um so mehr, als,
wie die Erfahrung zeigt, die Gefdhrdung und eigentliche Bewdhrung des Berufes
der Jungfriulichkeit nicht schon in den ersten (jungen) Jahren liegt, sondern spiter.

12 _Wird ein Gelibde abgelegt unter dem EinfluR schwerer und ungerechterweise einge-
fisfter Furcht, dann ist es von Rechts wegen nichtig (CIC can. 1307 § 3). — Auch der gna-
denhafte Ruf Gottes zwingt den Menschen nicht zum Verzidht auf die Ehe, da er ein
Rat ist.



102 Wilhelm Bertrams

Die Auffassung, dafl die Jungfriulichkeit aus ihrer Natur heraus zum Geliibde
bestindiger Keuschheit fiihrt, macht auch die Enzyklika ,Sacra Virginitas sich zu
eigen, indem sie auf die Lehre des hl. Thomas von Aquin und des hl. Bonaventura
hinweist, die, mit Berufung auf den hl. Augustinus, das Gelubde als Wesenselement
des Standes der Jungfriulichkeit bezeichnen: niemand gehort nach ihnen zum Stand
der Jungfriulichkeit ohne das Geliibde bestindiger Keuschheit. Pius XII. unter-
streicht diese Auffassung noch einmal dadurch, daf er die vollkommene Verwirkli-
chung des Rates Christi, auf die Ebe um des Himmelreiches willen zu verzichten, nur
dort sieht, wo der Mensch das Geliibde bestindiger Keuschheit ablegt!s. Bei einem
bloflen Vorsatz stiinde einer eventuellen Willensinderung in bezug auf eine Ehe
an sich nichts entgegen; auf dieses Recht hitte der Mensch Gott gegeniiber in diesem
Fall nicht verzichtet. Er hitte, auch wenn der Vorsatz ernst und immerwahrend ge-
meint wire, die Hingabe an den Herrn nicht unwiderruflich vollzogen; er hatte ihr
nicht den Charakter der Ganzhingabe gegeben.

Der Papst weist darum in seinem Rundschreiben ausdriicklich zuriic, daf es bes-
ser und vollkommener sei, kein Geliibde zu machen und nur einen entsprechenden
Vorsatz zu fassen?4. Diese Auffassung, es sei besser und vollkommener, nur einen
Vorsatz zu fassen, aber kein Gelilbde zu machen, geht von der Voraussetzung aus,
daB es sittlich wertvoller sei, das Opfer der Jungfriulichkeit jeden Tag von neuem
zu bringen, ohne dazu verpflichtet zu sein, als durch ein Geliibde sich dazu verpflichtet
zu haben. Das ist jedoch schon deshalb irrig, weil auch der Mensch, der das Geliibde
ablegt, das Opfer jeden Tag neu in voller Freiheit bringt und bringen muf}; das Ge-
liitbde hebt die Freiheit des Willens nicht auf. Soweit aber die ethische Freiheit, eine
Ehe einzugehen, genommen ist — eben durch das Geliibde —, liegt in dieser Selbst-
bindung — wie oben ausgefithrt wurde — geradezu ein Beweggrund, der fiir die Ge-
liibdebindung des jungfriulichen Menschen spricht.

II1. Priestertum und Jungfriulichkeit

Fiir den Priester nun ist es bedeutsam, dafl die Enzyklika betont — obwohl das
natiirlich immer die Lehre der Kirche war!s —, der Sinn des Zélibates (als Ehelosig-

13 Tatsichlich verwirklichen jene am meisten und am vollkommensten den Ausspruch
Christi iiber den dauernden Verzicht auf die Ehe, die sich durch ein ewiges Gelibde dazu
verpflichten® (ebd. 165).

4 Man kann nicht mit Recht behaupten, daf der Vorsatz jener, die sich einen Weg zum
Widerruf offenhalten wollen, besser und vollkommener sei” (ebd. 165).

15 Wenn Jnngfriulichkeit und Zélibat als zwei Formen des Standes der gottgeweihten
Keuschheit unterschieden werden — etwa im Tridentinum (Denzinger 981) —, dann ist Jung-
fraulichkeit im Sinne unverletzter Keuschheit zu verstehen, wihrend der Zélibat die unver-
letzte Keuschheit nicht notwendig voraussetzt. Oder aber als Jungfraulichkeit wird der Stand
der gottgeweihten Keuschheit bei der Fran bezeichnet, als Zélibat beim Manne. Die En-
zyklika macht diese Unterscheidungen nicht; sie bezeichnet als Jungfrdulichkeit im Sinne der
alten Kirche den Stand der gottgeweihten Keuschheit: ,Unzihlbar ist die Schar derer, die
seit den Anfingen der Kirche bis anf unsere Zeit ihre Keuschheit Gott dargebracht haben,
sei es, daR sie ihre Jungfraulichkeit unberiihrt bewahrten, sei es, daf} sie nach dem Tod ibres
Ehegefdhrten Gott ihren Witwenstand dauernd weihten, sei es, dafl sie, ihre Siinden
bereuend, ein véllig keusches Leben wihlten ... Was also die Kirchenviter iber die Hoheit
und das Verdienst der Jungfriulichkeit lehrten, soll fiir sie alle Einladung, Festigung und
Bestirkung sein® (ebd. 162 f).



Priestertum, Jungfriulichkeit und Keuschheitsgelibde 103

keit) sei die Jungfraulichkeit!®. Sic wendet sich darum in der gleichen Weise an die
Priester und an alle, die Priester werden wollen, wie an die Religiosen und an jene,
die in der Welt ein jungfriuliches Leben fithren. Die innere Begriindung dafiir, daf§
Zolibat nicht einfach Ehelosigkeit bedeutet, liegt darin, dafl der Ehelosigkeit als sol-
cher ein sittlicher Wert nicht zukommt, sondern nur dem Verzicht auf die Ehe um
des Himmelreiches willen, der Jungfraulichkeit,

Damit gilt alles, was oben von der Jungfriulichkeit gesagt wurde, auch vom Zoli-
bat des Priesters. Dariiber hinaus diirfte mit der oben gegebenen Darlegung des Sin-
nes der Jungfriulichkeit auch die eigentliche, in der Natur der Jungfraulichkeit lie-
gende, theologische Begriindung der Uerpflichtung des Zdlibates gegeben sein, eine
Begriindung, die schon fiir sich allein (neben anderen, damit in engerer oder wei-
terer Bezichung stehenden Griinden) geniigt, um die Jungfriulichkeit als den dem
Amt des Priesters héchst entsprechenden Stand aufzuweisen.

Priester sein heifit Mittler der Menschen bei Gott sein. Christus, der Mittler der
Mensdhheit bei Gott, hatte die Menschen aus der Gottesferne in die Gottesndhe, zur
Vereinigung mit Gott in der unmittelbaren, beseligenden Anschauung Gottes zu fith-
ren. In dieser seiner Aufgabe sieht die Theologie die Begriindung dafiir, dafl er auch
in seinem sterblichen Leben schon mit der unmittelbaren Gottesschau begabt war:
mufBte er doch selbst dort sein, wohin er die Menschen fithren wollte, in der unmittel-
baren Gottesschaul?.

Der Priester, dessen Priestertum Anteil an dem einen Priestertum des Neuen
Bundes, dem Priestertum Christi ist, hat die Menschen zu jener Vereinigung mit
Gott zu fithren, die Voraussetzung fiir die jenseitige Gottesschau ist, zur Vereini-
gung mit Gott in der Liebe. Er muf} also wie Christus der Herr dort sein, wohin er
die Menschen fiithren soll: mit Gott vereint in der Liebe, soweit das hienieden még-
lich ist. Das aber heift, dafl der Priester in dem Mafe Priester ist, als er seine Liebe
Gott schenkt. Mit anderen Worten: Wenn er die Menschen zur Hingabe an Gott
fithren soll, so muf} in seinem Leben die ausschliefliche Ganzhingabe an Gott, die
Lebensgemeinschaft mit dem Herrn, aufleuchten.

Dazu kommt (als wohl nicht weniger wesentlich), dafl Christus sein Mittleramt
vor allem durch die Hingabe seines Lebens im Opfer am Kreuz austibte. Nur im Zei-
chen des Kreuzes kann darum auch der Priester die Menschen zu Gott fithren. Des-
halb ist er berufen, das Kreuzesopfer des Herrn auf unseren Altiren zu erneuern.
Ja, als Reprisentant Christi muf§ er opfern, wie Christus selbst; er muf8 also mit
Christus auch Opfergabe sein, sein Leben mit Christus dem Vater darbringen.

18 Wenn aber eines der drei Geliibde des Ordensstandes auf dieser vollkommenen
Keuschheit beruht, und wenn diese von den Klerikern mit den héheren Weihen in der latei-
nischen Kirche und von den Mitgliedern der Weltlichen Institute verlangt wird, so bliht
sie gleichwohl auch bei nicht wenigen, die ganz dem Laienstand angehdren® (ebd. 163).

17 _Ad hunc autem finem beatitudinis homines reducuntur per Christi humanitatem, ...
et ideo oportuit, quod cognitio beata in Dei visione consistens, excellentissime Christo
bominij conveniret: quia semper causam oportet esse potiorem causato® (S. Thomas, S. th.
p I11. qu 9,2 2) — ,Der Mensch Jesus Christns als Mittler zwischen uns und Gott war be-
stimmt, die Menschen zur Anschanung Gottes zu fithren... So mufite er also in dieser (in
seiner Menschheit) vor allem selbst das ewige Leben in vollkommenster Weise besitzen. ..
So geziemte es sich, dafl er, der uns das ewige Leben erwarb, damals, als er es uns erwarb,
selbst im fB)esitze desselben war® (J. Kleutgen, Die Theologie der Vorzeit, 1L Bd., Minster
1870, 2791).



104 Wilhelm Bertrams

Dieses Ganzopfer seines Lebens bringt der Priester am sinnfélligsten dadurch, dafl
er die Jungfraulichkeit auf sich nimmt, insofern diese als Stand eine stete Teilnahme
am Kreuze Jesu Christi, und so ein unblutiges Martyrium, ein Opfer das ganze Le-
ben hindurch, Tag fiir Tag, in Vereinigung mit dem Opfer des Hohenpriesters Jesus
Christus bedeutet.

Bei dieser Hinordnung des Priestertums auf den Stand der Jungfriulichkeit ist
natiirlich auch das Geliibde bestindiger Keuschheit die fiir den Priester entspre-
chende Weise, die Jungfriulichkeit auf sich zu nehmen. Alles, was oben gesagt wurde
iiber die innere Verbindung von Jungfréiulichkeit und Keuschheitsgeliibde, wird vom
Priestertum her noch eigens unterstrichen.

Der Hinweis der Enzyklika auf die innere Verbindung von Jungfraulichkeit und
Keuschheitsgeliibde, die Feststellung, daff der Wille zur Jungfraulicikeit im Ge-
libde der bestindigen Keuschheit seinen vollkommensten Ausdruck finde, bedeutet
also fiir den Priester die Aufforderung zum Keuschheitsgeliibde in jener Tiefe des
inneren, iibernatiirlichen Lebens der Kirche, aus der schliefflich ihr ganzes Rechts-
leben hervorgeht, und in die es wieder einmiindet!s.

Wo der Wille zum Gelitbde fehlt - das zeigt die Erfahrung, und damit bestatigt
das Leben!? die theologisch begriindete Forderung des Geliibdes —, da wird der Zo-
libat nur zu leicht als von aufen auferlegte Last empfunden. Dann aber erhebt sich
der Zolibat nicht zur Jungfriulichkeit. Nur als Jungfrdulichkeit aber hat der Zoli-
bat Sinn und Wert in der Kirche und vor Gott. Nur als Jungfriulichkeit wird der
Zolibat fruchtbar in der Hingabe an die Kirche, an die Gemeinde, in echter Liebe
zu den Menschen?.

18 Siehe dazu vom Verfasser: Die rechiliche Grundlage der Zolibatsverpflichtung, Geist
und Leben, 1951, 229 f. — De fonte obligationis caelibatus clericorum in sacris, Periodica
de re morali canonica liturgica, 1952, 127 ff. — De voto castitatis clericorum saecularium,
ebenda, 1955, Fasc. I1. (erscheint demnachst).

19 Siehe dazu, um neuere Beispiele zu iibergehen, die Denkschrift gegen den Zélibat in:
Joh. Adam Méhler, Der ungeteilte Dienst, Salzburg—Leipzig 1938. (Mit Recht hat man die-
ses vor mehr als hundert Jahren geschriebene Biichlein ,von Gréfle und Fahrnis jungfriu-
lichen Priestertums“ in unserer Zeit neu herausgegeben).

20 Dieser Artikel geht nicht auf die wertvollen Ausfithrungen von Herbert Doms (Uom
Sinn des Zilibates, Minster 1954) ein; nicht nur, weil der Verfasser das Biichlein erst kennen-
lernte, nachdem dieser Artikel geschrieben war, sondern vor allem, weil das hier Gesagte
die Gedanken von Doms ergénzt. Daf} freilich die Jungfridulichkeit im paradiesischen Ur-
stand keinen besonderen sittlichen Wert gehabt hitte, dieser Wert vielmehr von der Erb-
siinde abhingig sei (S. 51), diirfte wohl nicht stimmen. Die fiir diese Auffassung herangezo-
gene Stelle des hl. Thomas (S. th. I. qu 98, a 2 ad 3) stellt nur heraus, dafl der Sinn der Jung-
friulichkeit im paradiesischen Urstand nicht die Uberwindung der Unordnung des sinnlichen
Strebens gewesen sein konne, da diese Unordnung erst mit der Siinde einsetzte. Die Ausfiih-
rungen tiber den Sinngehalt der Jungfriulichkeit, die Thomas vorbringt, wo er ex professo
die Jungfrdulichkeit behandelt (S. th. 11, 1lae, qu 152, a3 und 4), haben jedoch ihr volles
Gewicht auch fiir den paradiesischen Urstand.

»Der Gedanke einer Ehe Jesu ist daher aus der Idee seiner Mittlerstellung heraus in der
verwirklichten Heilsordnung fiir uns unvollziehbar® (S. 46). Das ist gewif so. Aber audh,
wenn Christus das Menschengeschlecht nicht zu erldsen gehabt hitte, wire er jungfraulich
geblieben. Und der Priester, der den Zélibat auf sich nimmt, um Christus zu reprisentieren,
reprasentiert Christus auf diese Weise wegen der spezifischen Hingabe an Gott, die in
der Jungfriulichkeit liegt. In diesem Sinne fithrt die Frage nach dem Sinn der Jungfriu-
lichkeit des Herrn und des Priesters unbedingt zu der Frage nach dem Sinngehalt der Jung-
friulichkeit in sich.





