Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde (II. Teil)

Von Henri Rondet S.]J., Grenoble

Eine Geschichte der Theologie der Siinde wiirde einen dicken Band fiillen. Aber
dieser ist noch nicht geschrieben, und wir haben leider auch kaum Monographien
tber die Morallehre der Kirchenviter und der groflen scholastischen Theologen.
So wird es also nicht unniitz sein, einige Hauptlinien auszuziehen, um so den Weg
fir Einzeluntersuchungen vorzubereiten. Zunichst wollen wir uns vor Augen
halten, dafl die Offenbarung mit dem Tode der Apostel abgeschlossen ist und die
weitere Entwicklung nicht mehr den gleichen Charakter wie vorher hat. Von den
Anfingen der Offenbarung bis zum Tode des letzten Apostels vollzieht sich eine
objektive Entwicklung derselben in Form eines fortschreitenden Wachstums; seither
handelt es sich nur mehr um ein bewufitseinsméfliges Ergreifen der geoffenbarten
Gegebenheiten und um eine Reflexion {iber dieselben.

Diese Reflexion wendet sich verschiedenen Gebieten der christlichen Moral zu,
je nach den Problemen, die durch die jeweilige Situation, durch berechtigte oder
irrige Meinungen aufgeworfen werden.

1. Siinde und Freiheit

Die christliche Moral setzt voraus, dafl der Mensch frei ist. Aber von Anfang
an trifft sie auf den Determinismus der heidnischen Theorien, auf den vulgiren
Fatalismus oder den stoischen Monismus. Darum heben die christlichen Apologeten
die menschliche Freiheit besonders hervor. So legt z. B. Justin, um nur von ihm
zu sprechen, groflen Nachdruck auf das kommende Gericht, auf die Belohnungen
und die Strafen, die den Menschen je nach seiner eigenen freien Wahl erwarten.
Im 2. Jahrhundert stellt die gnostische Krise das gleiche Problem. Die Neuerer
unterscheiden drei Klassen von Christen: die einen sollen von vornherein gerettet
sein, die anderen von vornherein verdammt, wihrend nur eine dritte die Fihig-
keit hitte, zwischen den Giitern und Ubeln des Jenseits zu wihlen. Diese Drei-
teilung entspricht oft einer Unterscheidung zwischen den ihres Heiles sicheren
Gnostikern, den im voraus verdammten Juden, Heiden oder Renegaten und
schliefilich den gewohnlichen Christen. Diese These ist offenkundig mit dem christ-
lichen Glauben unvereinbar. Sie findet daher in Irendus und Klemens von Alexan-
drien hellsichtige Gegner, und noch Origines wird sie bekdmpfen. Die gnostische
Gefahr macht bald einer anderen Platz. Der Manichdismus verneint zwar nicht
ausdriicklich die menschliche Freiheit, geht aber doch oft mit dem astrologischen
Determinismus zusammen. Mit dem spanischen Priszillianismus spater ist es das
gleiche. Auf dem Grunde dieser mehr oder weniger zusammenhingenden Theorien
spiirt man die alten, aus der Schicksalsvorstellung bezogenen, heidnischen Ein-
winde durch. Der Mensch mag tun, was er will; sein Schicksal ist im voraus
bestimmt. Die Stoiker von Rang leiten daraus eine Lehre seelischer Grofle ab, der
einfache Mann aber folgert: geben wir unseren Instinkten nach, lassen wir uns
treiben. Gegen solche inneren Haltungen, die Quelle aller moglichen Fehler, wen-



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 107

det sich energisch Augustin. Der Mensch ist frei, sagt er; sich selbst, nicht dem
Mars oder der Venus muf er den begangenen Mord oder Ehebruch zur Last legen.
Diese Antwort des gesunden Menschenverstandes wird bis zum Ende der Zeiten
auch die der Kirche sein.

2. Siindenlehre und Eschatologie

Der Mensch ist frei und verantwortlich fiir sein Tun; nach dem guten oder
schlechten Gebranch seiner Freiheit wird er gerichtet. Wie aber ist das endgiltige
Los der verschiedenen Christen? Wenn auch die gnostische Aufteilung der Men-
schen in drei Kategorien unannehmbar ist, so stellen sich in bezug auf die ewigen
Sanktionen doch verschiedene Probleme. Christus wird am Tage des Gerichtes die
Bocke von den Schafen scheiden. Aber die Unfrommen und die Siinder? Werden
die fiir immer von den Guten getrennt werden? Im 2. Jahrhundert zweifelten
Irendus und Justin nicht daran, aber im 3. beginnt Origines dies in Frage zu
zichen. Fiir ihn ist der Mensch nicht eine Zusammensetzung aus Seele und Leib,
sondern cin gefallener Geist, der fiir eine voransgegangene Schuld in einem ver-
ganglichen und sterblichen Fleisch gefangengehalten wird. Das gegenwirtige
Leben ist eine Strafe und ein Mittel zur Erlosung. Die innere Logik dieses Gedan-
kens auf die Spitze treibend, erdachte sich der alexandrinische Lehrer aufeinander-
folgende Wiedergeburten und fortgesetzte Reinigungen. Darin widersprach er
sich tibrigens auch selbst. Denn man wird schwerlich die Vorstellung einer unbe-
stimmten Zahl von Priffungen — nicht einmal der Himmel erscheint definitiv ~ mit
seiner Lehre von der allgemeinen Errettung vereinen kénnen. Diese indessen steht
im Vordergrund: keine Holle mehr, sondern nur eine Reihe von Liuterungen.

In ihrer extremen Form verworfen, findet diese These im Verlauf leidenschaft-
licher Diskussionen, in denen Hieronymus und Rufin einig gehen, in der gemafig-
ten Form der Rettung aller Christen ein auflerordentlich ginstiges Geschick. Die
Dreiteilung der Gnostiker war die absurde Losung eines wirklichen Problems. Im
4. Jahrhundert meinen viele Lehrer, dafl bei der Auferstehung die Ungldubigen
und die Apostaten nicht gerichtet wiirden, da sie keine Glieder des Leibes Christi
sind und der Kirche als der Arche des Heiles nicht angehoren; ebensowenig die
Gerechten, die ihrer Taufe tren blieben, sondern nur die Siinder, d. h. jene Chri-
sten, die wegen eines sehr schlechten Lebens durch das von S.Paulus erwihnte
(1 Kor 3,15) reinigende Feuer hindurchgehen miissen.

Die gemilderte origenistische These von der allgemeinen Errettung war fiir
einige Zeit die gelaufige und hat auch in der Liturgie Spuren hinterlassen, bis sie
in Augustin einen entschiedenen Gegner fand. Dieser besteht nachdriicklich auf den
Schrifttexten, in demen der Apostel daran erinnert, dafl ,weder die Unkeuschen
noch die Gotzendiener, weder die Geizigen noch die Trinker, noch die Verlesm-
der ... in das Reich der Himmel eingehen werden* (Gal 5,19-21). These und
Gegenthese trugen dazu bei, die Lehre vom Fegfeuer zu kldren. Die ,barmherzigen
Viter® wiegen sich, wenn sie die Errettung aller Christen behaupten, in falscher
Hoffnung, aber zu Recht setzen sie den Akzent auf die Existenz eines reinigenden
Feuers. Augustin unterstreicht zu Recht, dafl jeder Christ seine Verdammung ver-
schulden kann, mag er auch nicht bis zur Apostasie gehen; aber er gefdhrdet die



108 Henri Rondet

Ausdriicklichkeit der Lehre vom Reinigungsort. Zum Gliick sind seine Schiiler hier
weniger zuriickhaltend. Zu Beginn des 6. Jahrhunderts erinnert Caesarius in seinen
Predigten hiufig daran, daf die mittelmdfigen Christen ihr Heil nur mit Mihe
wirken und dafl man die reinigenden Strafen im Jenseits nicht leichtnehmen diirfe.
Gregor d. G. ist noch deutlicher.

Die Entwicklung der Theologic der Siinde ist, wie man sieht, mit dem Fort-
schritt der Lehre von den letzten Dingen verbunden. Die Geschichte der christ-
lichen Eschatologie ist vielgestaltig; wir haben hier nur cinige Ziige derselben
hervorgehoben. Aber man versteht jetzt, daf die Unterscheidung zwischen Tod-
sinde und lafilicher Siinde, mag sic auch noch wenig geklirt sein, zusammenhingt
mit einer sauberen Unterscheidung zwischen Hélle und Fegfeuer. Am Ende des
patristischen Zeitalters unterscheiden die lateinischen Viter klar zwischen schweren
Siinden (crimina mortalia) und leichten Siinden (venialia, minuta), die man im
anderen Leben biiflen mufi.

8. Siindenlehre und Bufidisziplin

Zum richtigen Verstidndnis der diese Unterscheidung berithrenden Texte muf
man die Geschichte der Siinde noch einmal von einem anderen Gesichtspunkt aus,
nimlich dem der Bufldisziplin, aufnehmen. Das Sakrament der Bufe wurde von
Jesus Christus cingesetzt, aber der Herr hat die Macht der Siindenvergebung seiner
Kirche anvertraut. Zu Petrus hat er gesagt, man miisse nicht siebenmal, sondern
sieben mal siebzigmal vergeben und in seinen Gleichnissen von der Barmherzigkeit
hat er gezeigt, dafl keine Siinde so schwer ist, daf} Gott sich weigerte, sie zu ver-
zeihen. Doch die christliche Tradition verstand diese Sitze nur langsam. Sie stief}
sich an anderen Schriftstellen, die gewisse Vergehen von der Verzeihung auszu-
schlieBen schiecnen (Mt 12,31; 1 Joh 5,16; Hebr 6,4-7; 10, 26-31). S. Paulus hat
den korinthischen Blutschdnder exkommuniziert (1 Kor 5,5), — hat er ihn aber auch
wieder aufgenommen? Als im 2. Jh. Hermas eine Art aufierordentlichen Jubel-
jahres fiir die mittelmafigen Christen predigt, erweckt das den FEindruck einer
Reaktion gegen cine sehr verbreitete rigoristische Mentalitit. Wir neigen sogar
zu dem Gedanken, dafl das Jubeljahr des Hermas einzig darin bestand, den
Gefallenen eine Bufie innerhalb der Kirche zu erlauben, ohne daf man ihnen die
Absolution im strengen Sinne des Wortes zugestanden hitte. Doch die Tatsache
einer kirchlichen Bufipraxis ist schon eine Garantic fiir das Heil: Wenn Christus
wiederkommt, wird er die biiRenden Siinder in der Gemeinde der Gliubigen
finden.

Wie dem auch sei, am Ende des 2. Jahrhunderts ist eine Buflinstitution in Ubung,
die im wesentlichen schon endgiiltig ist. Diese &ffentliche Bufle vervollkommnet
sich und setzt sich durch, mit ihren Vorziigen und Mingeln. Mit der Zeit wird sie
ein ziemlich schwerer Apparat, so schwer, daf Johannes Chrysostomus und Augu-
stin sich um ihre Weiterentwicklung mithen, bis sie durch cine in ihren Griinden
noch schlecht geklirte Wendung den festgesetzten Bufileistungen der irischen
Monche und schlieflich der strengen Privatbufle, wiec wir sie kennen, weicht.

Diese Geschichte haben wir hier nicht im einzelnen zu behandeln, doch steht sie
in einer Wedhselbezichung zu einer Vertiefung der Theologie der Siinde. Die.



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 109

6ffentliche Bufie hat einen stark sozialen Charakter. Sie beginnt mit einem Aus-
schluBl aus der Kirchengemeinschaft, der Exkommunikation, die aber das Heil des
Siinders bezweckt; der sich ihr unterwerfende Siinder ist durch seine Siinde unsicht-
bar schon ausgeschlossen und willigt ein, dafl diese Aussonderung nun vor aller
Augen offenbar wird. Doch dieser Schritt ist bereits der Anfang einer Wieder-
eingliederung, der Ausschluf} eine teilweise Aufhebung des Ausgeschlossenseins.
Fiir das kranke Glied iibernimmt die Kirche die Sorge, sie bindet es nur, um es
eines Tages zu 10sen. Sie handelt hier wie ein Arzt, der einen Verband anlegt,
sagt Augustin, und verbindet, um zu heilen und ihn dann spiter zu 16sen. Der
Leib heilt die Verwundungen seiner Glieder. Die Siinde selbst erscheint zugleich in
einer ekklesiologischen Dimension. Der Siinder hat Gott beleidigt, — ohne dies gibe
es keine eigentliche Siinde; aber er hat auch den Leib Christi verwundet, einen
Infektions- und Faulnisherd in die Kirche hineingetragen. Wollte jeder so han-
deln, so wiirde am Ende der Leib vergiftet. Es gibt also in aller Sinde eine im
vollen Sinne des Wortes soziologische Dimension und dies um so mehr, wenn die
Siinde in ihren Motiven und ihren Auflerungen ein Vergehen gegen die Gemein-
schaft ist. ,Sage nicht: ich habe ja nur gegen einen Menschen gesiindigt®, ruft
Augustin aus, ,nein, deine Sinde trifft Gott selbst!® und S. Johannes kommen-
tierend, zeigt der Lehrer der Liebe, dafl die beiden ersten Gebote des Gesetzes
nur eines sind, weil man in Christus zugleich Gott und die Menschen trifft.

Unter diesem ekklesiologischen Gesichtspunkt mufl man die berithmte Frage der
unvergebbaren Siinden beurteilen. Eine Reihe von Historikern nimmt an, die
Kirche habe lange Zeit hindurch abgelehnt, Ehebrechern, Mérdern und Apostaten
Verzeihung zu gewidhren, aber schlieBlich und endlich habe sie eingewilligt, sie
wieder aufzunehmen; ein Bischof Callistus (der Papst dieses Namens oder ein
anderer) habe um 220 den Unziichtigen die Absolution erteilt; die Apostaten seien
auf verschiedenartige Weisen zur Zeit der dezischen Verfolgung wiederaufgenom-
men worden (255) und schlieflich hatten sogar die Morder Verzeihung gefunden.
Diese Theorie, so unannchmbar sie auch in der Harnackschen Form -ist (nach der
von der Kirche eine Macht beansprucht worden sei, die Christus ihr nicht gegeben
habe), ist an sich mit dem katholischen Glauben nicht unvereinbar. Danach hitte
die Kirche langsam, unter dem Druck der Umstdnde, {iber die Ausdehnung ent-
schieden, die sie ihrer Befugnis geben sollte. Auch wenn man diese Interpretation
der Tatsachen ablehnen muf}, so ist doch nicht zu bestreiten, dafl es in der Frage
der Siindenvergebung in der alten Kirche einen Fortschritt gegeben hat zu einer
groferen Milde hin, deren letzte Stufe in der mehrfachen Gewihrung der Bufie
besteht.

Jedenfalls muBl man aus diesen Tatsachen fir die Theologie der Siinde mehrere
Folgerungen ableiten. Man unterscheidet, zumindest ﬂraktisch, wenn nicht theo-
retisch, zwischen der Schuld und der Siithne, zwischen der Siinde und der Strafe,
die sie nach sich zieht, wobei der Akzent mehr auf der Wiedergutmachung als
auf der Vergebung liegt. Man unterwirft schlieflich der Bule nur sehr schwere
Siinden, Vergehen, die ihrer Natur nach vom Leibe Christi ausschlieRen. Die an-
deren Vergehen werden nach Augustin durch das Beten des Vaterunsers, durch
Fasten oder Almosengeben gesiihnt. Im ganzen gesehen ist das christliche Gewissen



110 Henri Rondet

noch grob; die Seclenhirten passen sich dem an, dhnlich wie unsere Missionare
mit den neubekchrten Heidenchristen verfahren. Um die Gewissen zu bilden,
verfallt man auf drastische Mittel. Basilius hat uns Buflsatze hinterlassen, die uns
erschaudern machen. Auf dreimaliges Befragen seines Freundes Amphilochus, des
Bischofs von Ikonium, teilt er diesem die von den Konzilien vorgesehenen Bufi-
leistungen mit: 15 Jahre Bufie fiir einen Ehebruch, 7 Jahre fiir Unzucht, 20 Jahre
fiir (freiwilligen) Mord und 10 Jahre fir (unfreiwilligen) Totschlag, lebenslangliche
Bufle fiir die Apostaten. Diese Briefe sind wie ein juristischer Kodex auszulegen,
da ihre Ausdriicke oft eine technische Bedeutung haben: eine Frau, die sich der
Abtreibung schuldig gemacht hat, erhilt die gleiche Strafe wie die Unziichtigen.
Die Gesetzgebung ist nicht immer einheitlich, nicht einmal innerhalb dieser drei
Briefe des gleichen Verfassers, aber sie offenbart einen bestimmten Geist. Ist sie
vielleicht vom novatianischen Rigorismus beeinflufit? Es ist moglich, aber halten
wir hier vor allem den Gedanken fest, dafl die Moral immer noch grob ist, wenig-
stens bei den gewéhnlichen Christen, denn es gibt zu dieser Zeit in der Kirche auch
Heiligkeit von einer wunderbaren Zartheit. Als die offentliche Bufle den fest-
liegenden Bufisitzen der irischen Monche weicht, ist die nun anders geartete Siihne
(Pilgerfahrten, freiwillige Verbannung, Gebet usw.) deswegen nicht weniger furcht-
bar. Bis sich das Gewissen des Durchschnittschristen bildete, brauchte es seine Zeit.
Die Kasuisten waren noch nicht in Sicht!

Die Unterscheidung zwischen Todstinde und ldBlicher Sinde steht eindeutig
fest, aber sie hat noch nicht die Prizision der spiteren Scholastiker. Der Katalog
der schweren Siinden grindet zum Teil auf der Schrift, vor allem auf Paulus, aber
ist doch auch stark zeitgeschichtlich bedingt und bisweilen vom Kodex Theodosia-
nus inspiriert (Grabschindungen ...). Man sucht ihn nicht vernunftméflig zu be-
griinden. Dazu kommt, dafl man nicht immer klar das Freiwillige vom Unfreiwil-
ligen unterscheidet und dafl soziale Gegebenheiten und Psychologie noch micht
miteinander verbunden werden. Wir sahen schon, dafl Basilius fir einen aus
Unbesonnenheit begangenen Totschlag lediglich die Sithne minderte. Derselbe
bemerkt, dafl zur Kriegszeit begangene Totungen (juristisch) micht als Mord zu
betrachten seien, sicht aber — zur gréfleren Sicherheit — dennoch drei Jahre offent-
licher Bufle vor. Wir wissen, wie er die Leute behandelte, die sich wieder ver-
heirateten. In diesem Punkt wird das byzantinische Recht die Strenge der Kappa-
dozier behalten.

4. Probleme des geistlichen Lebens

Die Verbindung zwischen dem sozialen, juristisch-sakramentalen, und dem per-
sonlichen, psychologisch-sakramentalen Gesichtspunkt ist also noch nicht hergestellt.
Man bemiht sich indessen von Anfang an, Briicken zu schlagen. Hermas, im 2. Jahr-
hundert, begniigt sich nicht damit, eine Art Jubiliumsjahr zu predigen, das den
unter der Verfolgung Gestrauchelten erlaubte, sich zu rehabilitieren und die Ver-
zeihung Gottes zu erlangen. Er ist ein Moralist, dem es nicht an feinem Gespiir
fehlt. Er weifl die Entwicklung des Zornes in der Seele zu analysieren, die Ver-
heerungen der Leidenschaften zu studieren, sowie zu bemerken, dal man ein boses
Begehren durch ein entgegengesetzes verjagt, und die Wirksamkeit des guten und
des bosen Engels zu unterscheiden. Mehr noch als mit einzelnen Vergehen beschaf-



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 111

tigt er sich mit den Tugenden und Lastern. Jene werden durch 12 Jungfrauen ver-
sinnbildet, diese durch 12 schwarzgekleidete Frauen. Die Laster, die das Eingehen
in das Himmelreich verwehren, sind: Unglaube, Unenthaltsamkeit, Ungehorsam,
Betrug, religiose Unlust, Bosheit, Ausschweifung, Zorn, Falschheit, Raserei, Ver-
leumdung und Haf. Hermas versucht, eine Liste der Kapitalsiinden aufzustellen,
indem er vier seiner Laster (die vier ersten der Aufzihlung) den vier Grundtugen-
den: Glaube, MiBigkeit, Starkmut und Geduld gegeniiberstellt. Er warnt seine
Gliubigen vor der Entmutigung, dem Zweifel, dem Mangel an Vertranen auf die
Wirksamkeit des Gebetes, vor der Traurigkeit, die mehr als alles andere dazu
beitrdgt, dafl wir uns verlieren und den Heiligen Geist verjagen, und klagt die
bosen Begierden an, die den Menschen versklaven und zum Tode fiihren.

Man muf} bis zu Klemens von Alexandrien gehen, um dhnliche Entwicklungen zu
finden. Auch Klemens ist Moralist. Es geniigt ihm nicht, die Exzesse des Heiden-
tums zu brandmarken, die Christen vor Luxus, Putz, Vorliebe fiir Schauspiele und
noch mehr vor Unmifligkeit und Schamlosigkeit zu warnen; er predigt ein sehr
hohes Ideal; doch, Grieche mit den Griechen, bleibt er von der Vorstellung gefangen,
daf Wissen und Tugend dasselbe seien. Glicklicherweise iibersteigt er das heid-
nische Ideal dadurch, dafl er in Christus das Vorbild aller Vollkommenheit zeigt.
Die Stoiker sagten, das Mafl der Tugend sei der Weise selbst; als Christ begreift
Klemens, daf} einzig Christus uns ein Beispiel vollkommenen Lebens gibt.

Origenes denkt nicht anders; er hat sich sogar noch sehr viel mehr von dem plato-
nischen und stoischen Ideal freigemacht. Wenn er die traditionelle eschatologische
Lehre in Gefahr bringt, so gewiff nicht, um die evangelische Moral zu opfern.
Origenes hat von der Siinde einen sehr schriftgemiBen Begriff. Er weif, daf sie ein
Ehebruch ist, durch den die Seele sich vom Heiligen Geist scheidet und von Gott
abwendet. Die Siinde ist weiter eine Krankheit, eine Verwundung, die, in einem
Augenblick geschehen, nur sehr langsam zu heilen ist. Christus ist der gottliche Arzt
und die Biicher der heiligen Schrift die angemessenen und von ihm bereiteten Heil-
mittel. Aber der Mensch hért nicht auf, sich freiwillig zu verwunden, die Siinde
als ein fremdes Leben in sich einziehen zu lassen. Er fillt in die Sklaverei und
wird Diener der Siinde, weil er nicht Diener der Gerechtigkeit sein will. Die Siinde
ist das in das Feld des Familienvaters gesate Unkraut, der Siinder der unfrucht-
bare Feigenbaum, seine Seele das auf den Sand gebaute Haus, das der Sturm
davontragen wird. Feinfiihlig gegeniiber den inneren Haltungen der Seele, gegen-
iiber der allgemeinen Ausrichtung eines Lebens, zeigt Origenes, daf} die Bezeichnung
Siinder ein gewohnheitsmdfiiges Betragen impliziert; nicht denjenigen nennt man
ja Arzt, der eine Wunde verbindet, und nicht denjenigen einen Gerechten, der ein
gutes Werk tut; ebenso wenig ist der ein Siinder, der eine Uberraschungssiinde
begeht. Wie in der Kirche selbst leben in ein und demselben Menschen bisweilen
Laster und Tugenden nebeneinander, wie gute und schlechte Pflanzen und Baume
in einem Garten. QOrigenes scheidet klar die Tat von der sie anregenden Absicht; es
geniigt nicht, das Gute zu tun, man muf} es anch wegen Gott und nach seinem heili-
gen Willen tun (propter Deum et secundum Deum). Was den Menschen beschmutzt,
wiederholt er mit dem Evangelium, sind die schlechten Gedanken, die aus dem
Herzen kommen. Origenes hat die Ewigkeit der Héllenstrafe in Zweifel gezogen,



112 Henrt Rondet

aber er hat dafiir den Uberlegungen, daff die Siindenstrafe aus der Siinde selbst
hervorgeht, den Weg gedffnet. Das Feuer, das den Siinder verzehren wird, ent-
ziindet und schiirt er selbst durch die Siinde ...

Fin griindliches Studium der Geschichte der Theologie der Siinde wiirde wieder
einmal den betrichtlichen Einfluf des Origenes zeigen; wir greifen hier nur ein
Beispiel heraus, das des hl. Ambrosius. Ambrosius ist abhingig von Philo, aber die
hl. Schrift liest er als Christ, im Geiste des Origenes. Bei der Erklirung des Berich-
tes iiber die Heilung der Schwiegermutter Petri schreibt er jene Worte, die uns die
Kirche zweimal jdhrlich im Brevier vorhilt: ,Unser Fieber, das ist unser Geiz,
unser Fieber ist die Begierlichkeit, der Ehrgeiz, die Unzucht und der Zorn®.

Fiir die Siinde hat er Bilder wie ein christlicher Platoniker: Sklaverei, Gewicht,
Leim, der an den Fliigeln der Seele klebt, oder auch Riff, Sturz, Entbloflung, Ab-
sonderung, Aufbruch des verlorenen Sohnes, — weiter Verletzung, Fieber, Rost,
Lepra, Geschwiir, Verwesung, Fiulnis, — schlieflich Untergang, Grab. Die Siinde
fithrt znm Tod.

Bei Gregor von Nazianz und Gregor von Nyssa wiirde man zweifellos dhnliche
Dinge finden. Basilius spricht mehr die Sprache der Kanonisten, doch wollen wir
nicht vergessen, dafl er anch einer der Organisatoren des monastischen Lebens ist.
In diesem wird die Innerlichkeit betont, die den meisten Christen fehlt, jenen
grobschldchtigen Gliubigen, die oft zum Arger ihrer Hirten Heiden geblieben sind.
Die freiwillige Annahme einer Regel, die Gebriuche des ménchischen Schuld-
bekenntnisses werfen ein Licht auf die Gesinnungen. Das christliche Gewissen ver-
feinert sich, es legt von nun an den Akzent auf jene Tiefen der Secle, aus denen
die offenkundigen, schweren oder leichten Vergehen des Menschen entspringen. Her-
mas hatte einen Katalog der Kapitalsiinden versucht, die geistlichen Schriftsteller
von Cassian bis Gregor suchen Listen der schweren und lafllichen Siinden aufzu-
stellen.

5. Die augustinische Stindentheologie

Einer unter allen Kirchenvatern verdient eine etwas weniger kursorische Behand-
lung: Augustin. Was Siinde ist, wufite Augustin aus Erfahrung. In seinen Bekennt-
nissen hat er die Tragik eines allen Unordnungen ausgelieferten Lebens beschrieben,
ebenso aber auch das Erbarmen Gottes gegentiber dem Siinder. Die Gnade hat ihn
in seinen Verschanzungen aufgesucht, ihn den falschen Lichtern und den Finster-
nissen des Manichdismus entrissen; sie half ihm, den platonischen Idealismus hinter
sich zu lassen, und Christus, das wahre Licht, den g6ttlichen Seelenarzt zu finden.
Noch niemand hatte so von der Siinde gesprochen wie Augustin. Als Seelenhirt
verwendet er alle von der Kirche ihm dargebotenen Mittel zur Heilung und Rettung
der Siinder.

Siinde ist fiir ihn eine Verirrung, durch die sich der Mensch von Gott abwendet
und zu den Geschopfen geht, um sie gegen die von Gott gewollte Ordnung zu
besitzen. In den geschaffenen Giitern sucht er Gott, aber, anstatt sie zu diberschreiten
und sich ihrer nur als Mittel zu seinem Ziel zu bedienen, bleibt er bei thnen stehen,
um sie zu geniefen. Uti, frui; Gebrauchen oder Genieflen: die ganze augustinische
Moral wird von dieser Unterscheidung beherrscht. Es gibt Grade bei dieser Flucht



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 113

vor Gott. Die grofle Siinde, die Siinde, aus der alle anderen hervorgehen, ist der

Hochmut. Initium peccati superbia (Sir 10,15). Der Hochmut hat Satan ins Ver-

derben gestiirzt und ebenso Adam und Eva; er ist eine Art Apostasie, da der

. Mensch ausschliefllich von sich selbst abhingen will. Doch, indem er versucht, sich
von der géttlichen Vormundschaft zu befreien, fillt er in die Gewalt anderer Her-
ren; frei wollte er sein und wird Sklave; getrennt von Gott, ist er auch getrennt von
der Welt und getrennt von sich selbst. Sein Fleisch widersetzt sich ihm und die
{leischliche Begierlichkeit ist das Brandmal seiner Knechtschaft. Doch ist die Begier-
lichkeit anch geistiger Ordnung; sie ist eine instinktive, auf Egoismus gegriindete
Vorliebe fiir das Bése. Der sich vom Licht abwendende Siinder versinkt langsam in
den Finsternissen. Augustin sieht sehr tief, wenn er sagt, die Siinder ,tragen tiber-
all ihre Nacht mit sich® (ubique gerunt secum suam noctem). S. Johannes sagt: am

* Griindonnerstag ging Judas hinaus und es war Nacht, Aungustinus fiigt hinzu: und
der hinausging, war selbst die Nacht (et ipse qui exivit erat nox).

Diese Metaphysik der Siinde beherrscht sowohl deren psychologische als auch
deren soziologische Aspekte. Augustin hat mehrfach die Versuchung analysiert und
Gregor d. G. braucht spiter nur seine Unterscheidung zwischen Anreiz, Lust und
Zustimmung aufzunehmen. Wenn auch die augustinischen Bilder weniger reich sind
als die des Origenes oder Ambrosius, so besteht er doch ebensosehr auf der Vor-
stellung der Siinde als Krankheit, Verwundung und Tod der Seele. Die Hanfung
14Blicher Siinden vergleicht er, um ihre Gefahr einsichtig zu machen, mit Insekten-
stichen, mit winzigen Verletzungen, die in ihrer Vervielfaltigung den Ruin der
Seele mit nicht weniger Sicherheit verursachen als eine Todsiinde. Wie Kérner sind
die 1iflichen Siinden, sagt er auch, die einzeln anf dem Boden einer Scheune oder
dem Deck eines Schiffes angehduft werden; eines Tages fallt die Scheune ein, sinkt
das Schiff. Er spricht ferner von Rissen im Schiffsrumpf; unablissig mufl man das
Tropfen auf Tropfen eindringende Wasser wieder in das Meer schiitten, will man
nicht eines Tages das Boot kentern sehen. Diese Vergleiche erheischen Kritik, sie
treffen nicht das, was die spateren Theologen von den Wirkungen der lifilichen
Sinde sagen; aber sie lassen die Bedrohung der Seele durch die Lauheit gut
verstehen.

Dafl Aungustin die deterministischen Theorien bekdmpft, den astrologischen Fata-
lismus und das stoische Schicksal unter ihrer gelehrten wie ihrer vulgiren Form
ablehnt, haben wir schon gesagt; doch, in den von Pelagius er6ffneten Weg einzu-
biegen, weigert er sich. Pelagius behauptete wie die Stoiker und wie auch der
Aszetismus des Jovinian, der Mensch sei allein Herr seines Schicksals. Gott habe ihm
die Freiheit gegeben und das geniige. Augustin aber weil aus Erfahrung, dafl der
Mensch ohne die Gnade Christi nichts vermag, und verteidigt zwanzig Jahre hin-
durch die Sache Gottes gegen Pelagius und alles, was nach Pelagianismus schmeckt.
In diesem Kampf ist er gelegentlich zu weit gegangen, und seine Pridestinations-
theologie erfordert eine Zurechtriickung. Glicklicherweise aber hat er uns gezeigt,
dafl der Mensch weniger frei als vielmehr emp{anglich fiir Befreiung ist. Die Frei-
heit als Wahlvermdgen ist gewif, aber die einander folgenden Stellungnahmen des
Menschen fiigen sich zu einer Dynamik, einer Gesamtorientierung zusammen, Die
Gnade ist in uns die Schépferin der Freiheit; sie befreit den Siinder allmahlich aus



114 Henrt Rondet

seinen selbstgeschmiedeten Ketten und hilft ihm, iiber seine siindhaften Gewohn-
heiten zu triumphieren. Wenn nach Augustin eir Bild das geistliche Leben treffend
illustriert, dann das der Gefangenschaft. Unaufhérlich kommt er darauf zuriick und
zeigt, wie von der ersten Siinde an der Mensch der Gefangene der Welt und seiner
selbst geworden ist. Will er aus diesem Gefingnis herauskommen, so bedarf er
dulerer und innerer Hilfe. Die Befreiung des gefangenen Willens geschieht fort-
schreitend, und hier geht nun das Bild des Gefingnisses mit dem der Krankheit
zusammen: Der freie Wille ist um so freier, je gesiinder er ist; um so gesiinder, je
mehr er der gottlichen Barmherzigkeit und Gnade unterworfen ist (voluntas libera
erit tanto liberior quanto sanior, tanto autem sanior quanto divinae misericordiae
gratiaeque subjectior). Und damit kommentiert Augustin nur S. Johannes, der
sagt: die Wahrheit wird eudh frei machen . .. Wenn der Sohn euch frei gemacht hat,
seid ihr wahrhaft frei (Jo 8, 32, 36).

Indem er die Gegebenheiten der Schrift vertieft, zeigt Augustin, daf nicht allein
der Siinder, sondern auch der Gerechte erst auf dem Weg zur Freiheit, zur voll-
kommenen Gesundheit ist. Anfangs vereinfacht Augustin die Probleme, dann aber
versteht er die Stellen, an denen Paulus die Gefangenschaft des Menschen beschreibt:
(R6m 7,1-25) gerade auch von den Gerechten. Der Mensch ist durch die Taufe
gerechtfertigt, die Siinde zerstort und der Heilige Geist in diese Seele eingezogen,
um darin zu wohnen; doch es bleibt ein Hang zur Siinde, der sich bei den Besten
durch gelegentliche Fehltritte offenbart. Johannes bezeugt uns diese Lehre (1 Jo 1, 8)
und Augustin verteidigt sie mit umso groflerer Uberzeugung, als er die in ihr aus-
gedriickte Wahrheit in sich selbst verwirklicht weifl. Auf dem von ihm angeregten
Konzil zu Karthago {418) erklirt die Kirche, daf niemand ohne Siinde sein kann;
wollten die Gerechten von sich sagen, sie seien absolut rein, so wiren sie Ligner.
Diese Lehrmeinung schliefft die Unterscheidung von Todsiinde und 1iflicher Siinde
ein, wenn auch noch in verhiillter Form und ohne klare Scheidung von freiwilliger
1aflicher Siinde und halbfreiwilliger.

Wenn auch Augustin auf der Siinde besteht, so fithrt er doch ebenso vor Augen,
daB jeder Siinder die Verzeihung erlangen kann. In der Bufifrage zieht er aus der
fortschreitenden Milde der Kirche den Schluff, indem er schreibt: in aller Siinde
verliert die heilige Mutter Kirche nicht ihr Erbarmen (in quibuscumque peccatis non
perdit viscera sancta mater Ecclesia). Die gleiche Lehre entwickelt er in seinen
Predigten iiber die Totenerwedkungen im Evangelium. Das Jairustéchterlein ist ihm
das Symbol der Uberraschungssiinde; der Sohn der Witwe von Naim, den man
schon zu Grabe tragt, das Symbol des Siinders, der aus freiem Willen gesiindigt hat,
und Lazarus, der schon drei Tage im Grabe weilt, der Typ des eingefleischten
Siinders, von dem man sagen kann: ,Es ist nichts mehr zu machen, er riecht schon,
er vergiftet die Atmosphire“. Indessen, sagt Augustin, ist die Gnade Gottes in
jedem dieser Fille stark genug, um die Seele wiederzuerwedken, und die Kirche
michtig genug, um ihr Verzethung zu erlangen,

Die Auferwedkung des Lazarus dient mit Recht zur Illustrierung der Wirksam-
keit der Absolution. Am Anfang seiner Siinde hat die Kirche den Siinder gebunden,
nun 16st sie ihn und 1288t ihn gehen. Er ist wiederum ein lebendiges Glied des Leibes



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 115

Christi; der Heilige Geist als die Seele des Leibes der Kirche belebt auch diese
Seele aufs neue. Bei Augustin hat der Begriff der Siinde einen betont kirchlichen
Charakter. Gegen die Donatisten gewandt, wiederholt er, da die Siinder zur
Kirche gehoéren, wie das Unkraut im Feld des Vaters, wie die Spreu auf der Tenne
mit dem Weizen vermischt ist. Niemand weif}, ob nicht eines Tages dieser Siinder
gerechtfertigt wird, und jener Gerechte die Kirche verlifit. Am Ende seines Lebens
neigt Augustin als unvershnlicher Theoretiker der Vorherbestimmung dazu, den
Abgrund, der die sichtbaren Wirklichkeiten von dem unsichtbaren Bereich der See-
len scheidet, noch mehr zu betonen. Als Seelenhirt indessen versteht er sehr wohl,
dafl die Zugehorigkeit zum Leibe Christi auch durch dufiere Haltungen gekenn-
zeichnet ist. Viele Bifler lassen es an Aufrichtigkeit fehlen, diejenigen aber, die
bereit sind, sich aus ganzem Herzen der 6ffentlichen Bufie zu unterziehen, bringen
damit ihr Verlangen nach einer tieferen Zugehorigkeit zum Leibe Christi zum Aus-
druck. Sie kommen einer nach dem andern vor den Bischof, um sich die Hande auf-
legen zu lassen, und diese wiederholte Handauflegung ist gleichsam ein wirksames
Zeichen der erneuverten Kirchengemeinschaft. Die fortschreitende Rechtfertigung,
das Werk der Gnade, wird auch fortschreitend durch liturgische Gesten bekundet.
Wie wir oben schon sagten, sucht Augustin die den Bediirfnissen der Seelen noch -
schlecht angepafite Buflinstitution geschmeidiger zu machen. Die 6ffentliche Bufle
wird nicht wiederholt; wer sich ihr unterwarf, mufl fortan als Christ des zweiten
Kreises der kirchlichen Gemeinschaft leben. Zwischen dieser sakramentalen Ver-
gebung und der ganz privaten, die fiir die lifllichen Siinden das Beten des Vater-
unsers, das Fasten und Almosengeben bewirken, scheint Augustin fiir Vergehen,
die wohl von der Eucharistie ausschlossen, aber nicht so ernst und offenkundig
waren, dafl sie die juristische Exkommunikation des Buforums verdient hitten,
eine mildere Bufle praktiziert zu haben. Wenn dem so ist, hitten wir bei Augustin
eine dreifache Unterscheidung fiir die Schwere der Siinde; doch bleibt die Frage
dunkel, und wir bestehen nicht darauf.

Interessanter wire es, die von Augustin beigesteuerten Lésungen zum Problem
der Wandlungen des sittlichen Bewufltseins zu studieren. Wie konnte Gott die
Polygamie gutheiflen? wie den Juden bei ihrer Flucht die Pliinderung der agyp-
tischen Rejchtiimer erlauben? Augustin bemerkt dazu, daff Zeiten und Orte von-
einander verschieden seien und jede Epoche ihre eigene Sittlichkeitsstufe habe. Es
gibt nimlich seltsame Entwicklungen: um einen Dieb zu verjagen, 148t man ikn
von einem Hunde beiflen; das heifit: Gott bedient sich eines siindigen Volkes, um
einen anderen Siinder zu bestrafen. Doch, wenn man auch bei ihm die Prinzipien
findet, die in dieser Sache der Scholastik — manchmal gezwungen — als Antwort
dienen werden, so hat er doch diese Frage nicht um ihrer selbst willen studiert.
Ebensowenig hatte er die Absicht, eine strenge Definition der Siinde zu geben. Die-
jenige, die von den Scholastikern vertreten wird: die Siinde ist eine Tat oder ein
Wort oder ein Verlangen gegen das ewige Gesetz (peccatum est factum vel dictum
vel concupitum contra aeternam legem), ist nur beiliufig gegeben. Doch wenn
diese gleidien Scholastiker die Siinde definieren als eine freiwillige Abwendung
von Gott durch eine unerlaubte Hinwendung zu den Kreaturen (aversio voluntaria
a Deo per conversionem illicitam ad creaturas), so tun sic damit nichts anderes,



116 Henri Rondet

als die wesentliche Lehre Augustins auf eine Formel bringen. Und diese Formel
ist zugleich der Ausdruck seiner Erfahrung.

Den Vorstellungen von Augustin mii8te man die Cassians gegeniiberstellen, der
die monastische Praxis darlegt und eine Definition der Kapitalsinden versucht. Auch
Caesarius und Gregor dem Groflen miifite man eine ernsthafte Studie widmen. Erste-
rer wettert gegen die Laster der Gallo-Romanen und zihlt die Siinden auf, die
vom Himmelreich ausschliefen. Ein Versuch der Gegeniiberstellung der Texte schien
uns die Laster nach der Hiufigkeit, mit der sie auftreten, wie folgt zu klassifizieren:
Unzucht, Trunkenheit, Hochmut, Neid, Geiz, falsches Zeugnis, Diebstahl, Ehe-
bruch, Hafl und Zorn, Aberglaube, Mord, Betrug und Hiresie. Dies sind die
Kapital- oder Todsiinden (peccata capitalia, mortalia); die Liste der kleinen oder
Iafilichen Siinden (minuta, venialia) ist schwieriger aufzustellen. Die Trunkenheit,
von der Caesarius reichlich und mit Hlustrationen spricht, ist eine lafiliche Siinde,
die erst zur Todstinde wird, wenn sie zur eingewurzelten Gewohnheit wird. Der
Begriff der laflichen Siinde ist mit der Lehre von den reinigenden Leiden verbun-
den, wobei zwischen dem Siihneleiden hier auf Erden und den Leiden des Fege-
feuers ein enger Zusammenhang besteht.

Vom Moénch zum Bischof geworden, predigte Caesarius vor Gemeinden von
Schlemmern und Trinkern; Gregor der Grofie ist Monch geblieben, Nachfolger von
Basilius, Augustin und selbst von Cassian. Er tragt zur Bereicherung des Reper-
toirs der Seelenfiihrer bei. Ein guter Teil des patristischen Erbes auf dem Gebiet der
Moral geht durch ihn in das Mittelalter ein. Inzwischen hat dann die Buflinstitution
ticfgreifende Umwandlungen erfahren. Lag vorher der Akzent auf der Genug-
tuung, so liegt er jetzt auf dem Bekenntnis. Die Ankunft der Barbaren bedeutet
einen Riickschritt, und in den Bufibiichern des hohen Mittelalters findet man immer
wieder noch grobere Vergehen als bei den Halbchristen des 4. und 5. Jahrhunderts.
Doch zu gleicher Zeit wird das Monchtum aufbliihen, eine neue geistliche Literatur
entstehen, und schliefflich bildet sich unter Annahme der aristotelischen Ethik und
ihrer Klassifizierung der Laster und Tugenden eine christliche Moral, vornehmlich
augustinischer Prigung, heraus. Entsprechend einem historischen Gesetz stellt sich
pun der iber seine Verpflichtungen reflektierende Geist klar die Probleme: die
Unterscheidung der Siinden nach Gattung und Art, den Einflu der Unwissenheit,
der Gewohnheit sowie der Leidenschaft auf die Freiwilligkeit der menschlichen
Handlungen. Man unterscheidet klarer zwischen Schuld und Strafe, freiwilliger
und halbfreiwilliger Siinde; laflicher Stinde und Todsiinde, zwischen der Siinde als
Akt und der Siinde als Zustand, als Beraubung der heiligmachenden Gnade. Viel-
leicht verliert man an Reichtum der Intuition, was man an Klarheit der Darlegung
gewinnt, aber es sind dennoch authentische und oft definitive Entwicklungen.





