
Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde (II. Teil) 

Von Henri R o n d e t S. J., Grenoble 

Eine Geschichte der Theologie der Sünde würde einen dicken Band füllen. Aber 
dieser ist noch nicht geschrieben, und wir haben leider auch kaum Monographien 
über die Morallehre der Kirchenväter und der großen scholastischen Theologen. 
So wird es also nicht unnütz sein, einige Hauptlinien auszuziehen, um so den Weg 
für Einzeluntersuchungen vorzubereiten. Zunächst wollen wir uns vor Augen 
halten, daß die Offenbarung mit dem Tode der Apostel abgeschlossen ist und die 
weitere Entwicklung nicht mehr den gleichen Charakter wie vorher hat. Von den 
Anfängen der Offenbarung bis zum Tode des letzten Apostels vollzieht sich eine 
objektive Entwicklung derselben in Form eines fortschreitenden Wachstums; seither 
handelt es sich nur mehr um ein bewußtseinsmäßiges Ergreifen der geoffenbarten 
Gegebenheiten und um eine Reflexion über dieselben. 

Diese Reflexion wendet sich verschiedenen Gebieten der christlichen Moral zu, 
je nach den Problemen, die durch die jeweilige Situation, durch berechtigte oder 
irrige Meinungen aufgeworfen werden. 

1. Sünde und Freiheit 

Die christliche Moral setzt voraus, daß der Mensch frei ist. Aber von Anfang 
an trifft sie auf den Determinismus der heidnischen Theorien, auf den vulgären 
Fatalismus oder den stoischen Monismus. Darum heben die christlichen Apologeten 
die menschliche Freiheit besonders hervor. So legt z. B. Justin, um nur von ihm 
zu sprechen, großen Nachdruck auf das kommende Gericht, auf die Belohnungen 
und die Strafen, die den Menschen je nach seiner eigenen freien Wahl erwarten. 
Im 2. Jahrhundert stellt die gnostische Krise das gleiche Problem. Die Neuerer 
unterscheiden drei Klassen von Christen: die einen sollen von vornherein gerettet 
sein, die anderen von vornherein verdammt, während nur eine dritte die Fähig- 
keit hätte, zwischen den Gütern und Übeln des Jenseits zu wählen. Diese Drei- 
teilung entspricht oft einer Unterscheidung zwischen den ihres Heiles sicheren 
Gnostikern, den im voraus verdammten Juden, Heiden oder Renegaten und 
schließlich den gewöhnlichen Christen. Diese These ist offenkundig mit dem christ- 
lichen Glauben unvereinbar. Sie findet daher in Irenäus und Klemens von Alexan- 
drien hellsichtige Gegner, und noch Origines wird sie bekämpfen. Die gnostische 
Gefahr macht bald einer anderen Platz. Der Manichäismus verneint zwar nicht 
ausdrücklich die menschliche Freiheit, geht aber doch oft mit dem astrologischen 
Determinismus zusammen. Mit dem spanischen Priszillianismus später ist es das 
gleiche. Auf dem Grunde dieser mehr oder weniger zusammenhängenden Theorien 
spürt man die alten, aus der Schicksalsvorstellung bezogenen, heidnischen Ein- 
wände durch. Der Mensch mag tun, was er will; sein Schicksal ist im voraus 
bestimmt. Die Stoiker von Rang leiten daraus eine Lehre seelischer Größe ab, der 
einfache Mann aber folgert: geben wir unseren Instinkten nach, lassen wir uns 
treiben. Gegen solche inneren Haltungen, die Quelle aller möglichen Fehler, wen- 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 107 

det sich energisch Augustin. Der Mensch ist frei, sagt er; sich selbst, nicht dem 
Mars oder der Venus muß er den begangenen Mord oder Ehebruch zur Last legen. 
Diese Antwort des gesunden Menschenverstandes wird bis zum Ende der Zeiten 
auch die der Kirche sein. 

2. Sündenlehre und Eschatologie 

Der Mensch ist frei und verantwortlich für sein Tun; nach dem guten oder 
schlechten Gebrauch seiner Freiheit wird er gerichtet. Wie aber ist das endgültige 
Los der verschiedenen Christen? Wenn auch die gnostische Aufteilung der Men- 
schen in drei Kategorien unannehmbar ist, so stellen sich in bezug auf die ewigen 
Sanktionen doch verschiedene Probleme. Christus wird am Tage des Gerichtes die 
Böcke von den Schafen scheiden. Aber die Unfrommen und die Sünder? Werden 
die für immer von den Guten getrennt werden? Im 2. Jahrhundert zweifelten 
Irenäus und Justin nicht daran, aber im 3. beginnt Origines dies in Frage zu 
ziehen. Für ihn ist der Mensch nicht eine Zusammensetzung aus Seele und Leib, 
sondern ein gefallener Geist, der für eine vorausgegangene Schuld in einem ver- 
gänglichen und sterblichen Fleisch gefangengehalten wird. Das gegenwärtige 
Leben ist eine Strafe und ein Mittel zur Erlösung. Die innere Logik dieses Gedan- 
kens auf die Spitze treibend, erdachte sich der alexandrinische Lehrer aufeinander- 
folgende Wiedergeburten und fortgesetzte Reinigungen. Darin widersprach er 
sich übrigens auch selbst. Denn man wird schwerlich die Vorstellung einer unbe- 
stimmten Zahl von Prüfungen - nicht einmal der Himmel erscheint definitiv - mit 
seiner Lehre von der allgemeinen Errettung vereinen können. Diese indessen steht 
im Vordergrund: keine Hölle mehr, sondern nur eine Reihe von Läuterungen. 

In ihrer extremen Form verworfen, findet diese These im Verlauf leidenschaft- 
licher Diskussionen, in denen Hieronymus und Rufin einig gehen, in der gemäßig- 
ten Form der Rettung aller Christen ein außerordentlich günstiges Geschick. Die 
Dreiteilung der Gnostiker war die absurde Lösung eines wirklichen Problems. Im 
4. Jahrhundert meinen viele Lehrer, daß bei der Auferstehung die Ungläubigen 
und die Apostaten nicht gerichtet würden, da sie keine Glieder des Leibes Christi 
sind und der Kirche als der Arche des Heiles nicht angehören; ebensowenig die 
Gerechten, die ihrer Taufe treu blieben, sondern nur die Sünder, d. h. jene Chri- 
sten, die wegen eines sehr schlechten Lebens durch das von S.Paulus erwähnte 
(1 Kor 3,15) reinigende Feuer hindurchgehen müssen. 

Die gemilderte origenistische These von der allgemeinen Errettung war für 
einige Zeit die geläufige und hat auch in der Liturgie Spuren hinterlassen, bis sie 
in Augustin einen entschiedenen Gegner fand. Dieser besteht nachdrücklich auf den 
Schrifttexten, in denen der Apostel daran erinnert, daß •weder die Unkeuschen 
noch die Götzendiener, weder die Geizigen noch die Trinker, noch die Verleum- 
der ... in das Reich der Himmel eingehen werden" (Gal 5,19-21). These und 
Gegenthese trugen dazu bei, die Lehre vom Fegfeuer zu klären. Die •barmherzigen 
Väter" wiegen sich, wenn sie die Errettung aller Christen behaupten, in falscher 
Hoffnung, aber zu Recht setzen sie den Akzent auf die Existenz eines reinigenden 
Feuers. Augustin unterstreicht zu Recht, daß jeder Christ seine Verdammung ver- 
schulden kann, mag er auch nicht bis zur Apostasie gehen; aber er gefährdet die 



108 Henri Rondet 

Ausdrücklichkeit der Lehre vom Reinigungsort. Zum Glück sind seine Schüler hier 
weniger zurückhaltend. Zu Beginn des 6. Jahrhunderts erinnert Caesarius in seinen 
Predigten häufig daran, daß die mittelmäßigen Christen ihr Heil nur mit Mühe 
wirken und daß man die reinigenden Strafen im Jenseits nicht leichtnehmen dürfe. 
Gregor d. G. ist noch deutlicher. 

Die Entwicklung der Theologie der Sünde ist, wie man sieht, mit dem Fort- 
schritt der Lehre von den letzten Dingen verbunden. Die Geschichte der christ- 
lichen Eschatologie ist vielgestaltig; wir haben hier nur einige Züge derselben 
hervorgehoben. Aber man versteht jetzt, daß die Unterscheidung zwischen Tod- 
sünde und läßlicher Sünde, mag sie auch noch wenig geklärt sein, zusammenhängt 
mit einer sauberen Unterscheidung zwischen Hölle und Fegfeuer. Am Ende des 
patristischen Zeitalters unterscheiden die lateinischen Väter klar zwischen schweren 
Sünden (crimina mortalia) und leichten Sünden (venialia, minnta), die man im 
anderen Leben büßen muß. 

3. Sündenlehre und Bußdisziplin 

Zum richtigen Verständnis der diese Unterscheidung berührenden Texte muß 
man die Geschichte der Sünde noch einmal von einem anderen Gesichtspunkt aus, 
nämlich dem der Bußdisziplin, aufnehmen. Das Sakrament der Buße wurde von 
Jesus Christus eingesetzt, aber der Herr hat die Macht der Sündenvergebung seiner 
Kirche anvertraut. Zu Petrus hat er gesagt, man müsse nicht siebenmal, sondern 
sieben mal siebzigmal vergeben und in seinen Gleichnissen von der Barmherzigkeit 
hat er gezeigt, daß keine Sünde so schwer ist, daß Gott sich weigerte, sie zu ver- 
zeihen. Doch die christliche Tradition verstand diese Sätze nur langsam. Sie stieß 
sich an anderen Schriftstellen, die gewisse Vergehen von der Verzeihung auszu- 
schließen schienen (Mt 12,31; 1 Joh5,16; Hebr 6,4-7; 10,26-31). S. Paulus hat 
den korinthischen Blutschänder exkommuniziert (1 Kor 5,5), - hat er ihn aber auch 
wieder aufgenommen? Als im 2. Jh. Hermas eine Art außerordentlichen Jubel- 
jahres für die mittelmäßigen Christen predigt, erweckt das den Eindruck einer 
Reaktion gegen eine sehr verbreitete rigoristische Mentalität. Wir neigen sogar 
zu dem Gedanken, daß das Jubeljahr des Hermas einzig darin bestand, den 
Gefallenen eine Buße innerhalb der Kirche zu erlauben, ohne daß man ihnen die 
Absolution im strengen Sinne des Wortes zugestanden hätte. Doch die Tatsache 
einer kirchlichen Bußpraxis ist schon eine Garantie für das Heil: Wenn Christus 
wiederkommt, wird er die büßenden Sünder in der Gemeinde der Gläubigen 
finden. 

Wie dem auch sei, am Ende des 2. Jahrhunderts ist eine Bußinstitution in Übung, 
die im wesentlichen schon endgültig ist. Diese öffentliche Buße vervollkommnet 
sich und setzt sich durch, mit ihren Vorzügen und Mängeln. Mit der Zeit wird sie 
ein ziemlich schwerer Apparat, so schwer, daß Johannes Chrysostomus und Augu- 
stin sich um ihre Weiterentwicklung mühen, bis sie durch eine in ihren Gründen 
noch schlecht geklärte Wendung den festgesetzten Bußleistungen der irischen 
Mönche und schließlich der strengen Privatbuße, wie wir sie kennen, weicht. 

Diese Geschichte haben wir hier nicht im einzelnen zu behandeln, doch steht sie 
in einer Wechselbeziehung zu einer Vertiefung der Theologie der Sünde. Die 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 109 

öffentliche Buße hat einen stark sozialen Charakter. Sie beginnt mit einem Aus- 
schluß aus der Kirchengemeinschaft, der Exkommunikation, die aber das Heil des 
Sünders bezweckt; der sich ihr unterwerfende Sünder ist durch seine Sünde unsicht- 
bar schon ausgeschlossen und willigt ein, daß diese Aussonderung nun vor aller 
Augen offenbar wird. Doch dieser Schritt ist bereits der Anfang einer Wieder- 
eingliederung, der Ausschluß eine teilweise Aufhebung des Ausgeschlossenseins. 
Für das kranke Glied übernimmt die Kirche die Sorge, sie bindet es nur, um es 
eines Tages zu lösen. Sie handelt hier wie ein Arzt, der einen Verband anlegt, 
sagt Augustin, und verbindet, um zu heilen und ihn dann später zu lösen. Der 
Leib heilt die Verwundungen seiner Glieder. Die Sünde selbst erscheint zugleich in 
einer ekklesiologischen Dimension. Der Sünder hat Gott beleidigt, - ohne dies gäbe 
es keine eigentliche Sünde; aber er hat auch den Leib Christi verwundet, einen 
Infektions- und Fäulnisherd in die Kirche hineingetragen. Wollte jeder so han- 
deln, so würde am Ende der Leib vergiftet. Es gibt also in aller Sünde eine im 
vollen Sinne des Wortes soziologische Dimension und dies um so mehr, wenn die 
Sünde in ihren Motiven und ihren Äußerungen ein Vergehen gegen die Gemein- 
schaft ist. •Sage nicht: ich habe ja nur gegen einen Menschen gesündigt", ruft 
Augustin aus, •nein, deine Sünde trifft Gott selbst!" und S. Johannes kommen- 
tierend, zeigt der Lehrer der Liebe, daß die beiden ersten Gebote des Gesetzes 
nur eines sind, weil man in Christus zugleich Gott und die Menschen trifft. 

Unter diesem ekklesiologischen Gesichtspunkt muß man die berühmte Frage der 
unvergebbaren Sünden beurteilen. Eine Reihe von Historikern nimmt an, die 
Kirche habe lange Zeit hindurch abgelehnt, Ehebrechern, Mördern und Apostaten 
Verzeihung zu gewähren, aber schließlich und endlich habe sie eingewilligt, sie 
wieder aufzunehmen; ein Bischof Callistus (der Papst dieses Namens oder ein 
anderer) habe um 220 den Unzüchtigen die Absolution erteilt; die Apostaten seien 
auf verschiedenartige Weisen zur Zeit der dezischen Verfolgung wiederaufgenom- 
men worden (255) und schließlich hätten sogar die Mörder Verzeihung gefunden. 
Diese Theorie, so unannehmbar sie auch in der Harnackschen Form ist (nach der 
von der Kirche eine Macht beansprucht worden sei, die Christus ihr nicht gegeben 
habe), ist an sich mit dem katholischen Glauben nicht unvereinbar. Danach hätte 
die Kirche langsam, unter dem Druck der Umstände, über die Ausdehnung ent- 
schieden, die sie ihrer Befugnis geben sollte. Auch wenn man diese Interpretation 
der Tatsachen ablehnen muß, so ist doch nicht zu bestreiten, daß es in der Frage 
der Sündenvergebung in der alten Kirche einen Fortschritt gegeben hat zu einer 
größeren Milde hin, deren letzte Stufe in der mehrfachen Gewährung der Buße 
besteht. 

Jedenfalls muß man aus diesen Tatsachen für die Theologie der Sünde mehrere 
Folgerungen ableiten. Man unterscheidet, zumindest praktisch, wenn nicht theo- 
retisch, zwischen der Schuld und der Sühne, zwischen der Sünde und der Strafe, 
die sie nach sich zieht, wobei der Akzent mehr auf der Wiedergutmachung als 
auf der Vergebung liegt. Man unterwirft schließlich der Buße nur sehr schwere 
Sünden, Vergehen, die ihrer Natur nach vom Leibe Christi ausschließen. Die an- 
deren Vergehen werden nach Augustin durch das Beten des Vaterunsers, durch 
Fasten oder Almosengeben gesühnt. Im ganzen gesehen ist das christliche Gewissen 



110 Henri Rondet 

noch grob; die Seelenhirten passen sich dem an, ähnlich wie unsere Missionare 
mit den neubekehrten Heidenchristen verfahren. Um die Gewissen zu bilden, 
verfällt man auf drastische Mittel. Basilius hat uns Bußsätze hinterlassen, die uns 
erschaudern machen. Auf dreimaliges Befragen seines Freundes Amphilochus, des 
Bischofs von Ikonium, teilt er diesem die von den Konzilien vorgesehenen Buß- 
leistungen mit: 15 Jahre Buße für einen Ehebruch, 7 Jahre für Unzucht, 20 Jahre 
für (freiwilligen) Mord und 10 Jahre für (unfreiwilligen) Totschlag, lebenslängliche 
Buße für die Apostaten. Diese Briefe sind wie ein juristischer Kodex auszulegen, 
da ihre Ausdrücke oft eine technische Bedeutung haben: eine Frau, die sich der 
Abtreibung schuldig gemacht hat, erhält die gleiche Strafe wie die Unzüchtigen. 
Die Gesetzgebung ist nicht immer einheitlich, nicht einmal innerhalb dieser drei 
Briefe des gleichen Verfassers, aber sie offenbart einen bestimmten Geist. Ist sie 
vielleicht vom novatianischen Rigorismus beeinflußt? Es ist möglich, aber halten 
wir hier vor allem den Gedanken fest, daß die Moral immer noch grob ist, wenig- 
stens bei den gewöhnlichen Christen, denn es gibt zu dieser Zeit in der Kirche auch 
Heiligkeit von einer wunderbaren Zartheit. Als die öffentliche Buße den fest- 
liegenden Bußsätzen der irischen Mönche weicht, ist die nun anders geartete Sühne 
(Pilgerfahrten, freiwillige Verbannung, Gebet usw.) deswegen nicht weniger furcht- 
bar. Bis sich das Gewissen des Durchschnittschristen bildete, brauchte es seine Zeit. 
Die Kasuisten waren noch nicht in Sicht! 

Die Unterscheidung zwischen Todsünde und läßlicher Sünde steht eindeutig 
fest, aber sie hat noch nicht die Präzision der späteren Scholastiker. Der Katalog 
der schweren Sünden gründet zum Teil auf der Schrift, vor allem auf Paulus, aber 
ist doch auch stark zeitgeschichtlich bedingt und bisweilen vom Kodex Theodosia- 
nus inspiriert (Grabschändungen . . .). Man sucht ihn nicht vernunftmäßig zu be- 
gründen. Dazu kommt, daß man nicht immer klar das Freiwillige vom Unfreiwil- 
ligen unterscheidet und daß soziale Gegebenheiten und Psychologie noch nicht 
miteinander verbunden werden. Wir sahen schon, daß Basilius für einen aus 
Unbesonnenheit begangenen Totschlag lediglich die Sühne minderte. Derselbe 
bemerkt, daß zur Kriegszeit begangene Tötungen (juristisch) nicht als Mord zu 
betrachten seien, sieht aber - zur größeren Sicherheit - dennoch drei Jahre öffent- 
licher Buße vor. Wir wissen, wie er die Leute behandelte, die sich wieder ver- 
heirateten. In diesem Punkt wird das byzantinische Recht die Strenge der Kappa- 
dozier behalten. 

4. Probleme des geistlichen Lebens 

Die Verbindung zwischen dem sozialen, juristisch-sakramentalen, und dem per- 
sönlichen, psychologisch-sakramentalen Gesichtspunkt ist also noch nicht hergestellt. 
Man bemüht sich indessen von Anfang an, Brücken zu schlagen. Hermas, im 2. Jahr- 
hundert, begnügt sich nicht damit, eine Art Jubiläumsjahr zu predigen, das den 
unter der Verfolgung Gestrauchelten erlaubte, sich zu rehabilitieren und die Ver- 
zeihung Gottes zu erlangen. Er ist ein Moralist, dem es nicht an feinem Gespür 
fehlt. Er weiß die Entwicklung des Zornes in der Seele zu analysieren, die Ver- 
heerungen der Leidenschaften zu studieren, sowie zu bemerken, daß man ein böses 
Begehren durch ein entgegengesetzes verjagt, und die Wirksamkeit des guten und 
des bösen Engels zu unterscheiden. Mehr noch als mit einzelnen Vergehen beschäf- 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 111 

tigt er sich mit den Tugenden und Lastern. Jene werden durch 12 Jungfrauen ver- 
sinnbildet, diese durch 12 schwarzgekleidete Frauen. Die Laster, die das Eingehen 
in das Himmelreich verwehren, sind: Unglaube, Unenthaltsamkeit, Ungehorsam, 
Betrug, religiöse Unlust, Bosheit, Ausschweifung, Zorn, Falschheit, Raserei, Ver- 
leumdung und Haß. Hermas versucht, eine Liste der Kapitalsünden aufzustellen, 
indem er vier seiner Laster (die vier ersten der Aufzählung) den vier Grundtugen- 
den: Glaube, Mäßigkeit, Starkmut und Geduld gegenüberstellt. Er warnt seine 
Gläubigen vor der Entmutigung, dem Zweifel, dem Mangel an Vertrauen auf die 
Wirksamkeit des Gebetes, vor der Traurigkeit, die mehr als alles andere dazu 
beiträgt, daß wir uns verlieren und den Heiligen Geist verjagen, und klagt die 
bösen Begierden an, die den Menschen versklaven und zum Tode führen. 

Man muß bis zu Klemens von Alexandrien gehen, um ähnliche Entwicklungen zu 
finden. Auch Klemens ist Moralist. Es genügt ihm nicht, die Exzesse des Heiden- 
tums zu brandmarken, die Christen vor Luxus, Putz, Vorliebe für Schauspiele und 
noch mehr vor Unmäßigkeit und Schamlosigkeit zu warnen; er predigt ein sehr 
hohes Ideal; doch, Grieche mit den Griechen, bleibt er von der Vorstellung gefangen, 
daß Wissen und Tugend dasselbe seien. Glücklicherweise übersteigt er das heid- 
nische Ideal dadurch, daß er in Christus das Vorbild aller Vollkommenheit zeigt. 
Die Stoiker sagten, das Maß der Tugend sei der Weise selbst; als Christ begreift 
Klemens, daß einzig Christus uns ein Beispiel vollkommenen Lebens gibt. 

Origenes denkt nicht anders; er hat sich sogar noch sehr viel mehr von dem plato- 
nischen und stoischen Ideal freigemacht. Wenn er die traditionelle eschatologische 
Lehre in Gefahr bringt, so gewiß nicht, um die evangelische Moral zu opfern. 
Origenes hat von der Sünde einen sehr schriftgemäßen Begriff. Er weiß, daß sie ein 
Ehebruch ist, durch den die Seele sich vom Heiligen Geist scheidet und von Gott 
abwendet. Die Sünde ist weiter eine Krankheit, eine Verwundung, die, in einem 
Augenblick geschehen, nur sehr langsam zu heilen ist. Christus ist der göttliche Arzt 
und die Bücher der heiligen Schrift die angemessenen und von ihm bereiteten Heil- 
mittel. Aber der Mensch hört nicht auf, sich freiwillig zu verwunden, die Sünde 
als ein fremdes Leben in sich einziehen zu lassen. Er fällt in die Sklaverei und 
wird Diener der Sünde, weil er nicht Diener der Gerechtigkeit sein will. Die Sünde 
ist das in das Feld des Familienvaters gesäte Unkraut, der Sünder der unfrucht- 
bare Feigenbaum, seine Seele das auf den Sand gebaute Haus, das der Sturm 
davontragen wird. Feinfühlig gegenüber den inneren Haltungen der Seele, gegen- 
über der allgemeinen Ausrichtung eines Lebens, zeigt Origenes, daß die Bezeichnung 
Sünder ein gewohnheitsmäßiges Betragen impliziert; nicht denjenigen nennt man 
ja Arzt, der eine Wunde verbindet, und nicht denjenigen einen Gerechten, der ein 
gutes Werk tut; ebenso wenig ist der ein Sünder, der eine Überraschungssünde 
begeht. Wie in der Kirche selbst leben in ein und demselben Menschen bisweilen 
Laster und Tugenden nebeneinander, wie gute und schlechte Pflanzen und Bäume 
in einem Garten. Origenes scheidet klar die Tat von der sie anregenden Absicht; es 
genügt nicht, das Gute zu tun, man muß es auch wegen Gott und nach seinem heili- 
gen Willen tun (propter Deum et secundum Deum). Was den Menschen beschmutzt, 
wiederholt er mit dem Evangelium, sind die schlechten Gedanken, die aus dem 
Herzen kommen. Origenes hat die Ewigkeit der Höllenstrafe in Zweifel gezogen, 



112 Henri Rondet 

aber er hat dafür den Überlegungen, daß die Sündenstrafe aus der Sünde selbst 
hervorgeht, den Weg geöffnet. Das Feuer, das den Sünder verzehren wird, ent- 
zündet und schürt er selbst durch die Sünde ... 

Ein gründliches Studium der Geschichte der Theologie der Sünde würde wieder 
einmal den beträchtlichen Einfluß des Origenes zeigen; wir greifen hier nur ein 
Beispiel heraus, das des hl. Ambrosius. Ambrosius ist abhängig von Philo, aber die 
hl. Schrift liest er als Christ, im Geiste des Origenes. Bei der Erklärung des Berich- 
tes über die Heilung der Schwiegermutter Petri schreibt er jene Worte, die uns die 
Kirche zweimal jährlich im Brevier vorhält: •Unser Fieber, das ist unser Geiz, 
unser Fieber ist die Begierlichkeit, der Ehrgeiz, die Unzucht und der Zorn". 

Für die Sünde hat er Bilder wie ein christlicher Platoniker: Sklaverei, Gewicht, 
Leim, der an den Flügeln der Seele klebt, oder auch Riß, Sturz, Entblößung, Ab- 
sonderung, Aufbruch des verlorenen Sohnes, - weiter Verletzung, Fieber, Rost, 
Lepra, Geschwür, Verwesung, Fäulnis, - schließlich Untergang, Grab. Die Sünde 
führt zum Tod. 

Bei Gregor von Nazianz und Gregor von Nyssa würde man zweifellos ähnliche 
Dinge finden. Basilius spricht mehr die Sprache der Kanonisten, doch wollen wir 
nicht vergessen, daß er auch einer der Organisatoren des monastischen Lebens ist. 
In diesem wird die Innerlichkeit betont, die den meisten Christen fehlt, jenen 
grobschlächtigen Gläubigen, die oft zum Ärger ihrer Hirten Heiden geblieben sind. 
Die freiwillige Annahme einer Regel, die Gebräuche des mönchischen Schuld- 
bekenntnisses werfen ein Licht auf die Gesinnungen. Das christliche Gewissen ver- 
feinert sich, es legt von nun an den Akzent auf jene Tiefen der Seele, aus denen 
die offenkundigen, schweren oder leichten Vergehen des Menschen entspringen. Her- 
mas hatte einen Katalog der Kapitalsünden versucht, die geistlichen Schriftsteller 
von Cassian bis Gregor suchen Listen der schweren und läßlichen Sünden aufzu- 
stellen. 

5. Die augustinische Sündentheologie 

Einer unter allen Kirchenvätern verdient eine etwas weniger kursorische Behand- 
lung: Augustin. Was Sünde ist, wußte Augustin aus Erfahrung. In seinen Bekennt- 
nissen hat er die Tragik eines allen Unordnungen ausgelieferten Lebens beschrieben, 
ebenso aber auch das Erbarmen Gottes gegenüber dem Sünder. Die Gnade hat ihn 
in seinen Verschanzungen aufgesucht, ihn den falschen Lichtern und den Finster- 
nissen des Manichäismus entrissen; sie half ihm, den platonischen Idealismus hinter 
sich zu lassen, und Christus, das wahre Licht, den göttlichen Seelenarzt zu finden. 
Noch niemand hatte so von der Sünde gesprochen wie Augustin. Als Seelenhirt 
verwendet er alle von der Kirche ihm dargebotenen Mittel zur Heilung und Rettung 
der Sünder. 

Sünde ist für ihn eine Verirrung, durch die sich der Mensch von Gott abwendet 
und zu den Geschöpfen geht, um sie gegen die von Gott gewollte Ordnung zu 
besitzen. In den geschaffenen Gütern sucht er Gott, aber, anstatt sie zu überschreiten 
und sich ihrer nur als Mittel zu seinem Ziel zu bedienen, bleibt er bei ihnen stehen, 
um sie zu genießen. Uti, frui; Gebrauchen oder Genießen: die ganze augustinische 
Moral wird von dieser Unterscheidung beherrscht. Es gibt Grade bei dieser Flucht 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 113 

vor Gott. Die große Sünde, die Sünde, aus der alle anderen hervorgehen, ist der 
Hochmut, lnitium peccati superbia (Sir 10,15). Der Hochmut hat Satan ins Ver- 
derben gestürzt und ebenso Adam und Eva; er ist eine Art Apostasie, da der 
Mensch ausschließlich von sich selbst abhängen will. Doch, indem er versucht, sich 
von der göttlichen Vormundschaft zu befreien, fällt er in die Gewalt anderer Her- 
ren; frei wollte er sein und wird Sklave; getrennt von Gott, ist er auch getrennt von 
der Welt und getrennt von sich selbst. Sein Fleisch widersetzt sich ihm und die 
fleischliche Begierlichkeit ist das Brandmal seiner Knechtschaft. Doch ist die Begier- 
lichkeit auch geistiger Ordnung; sie ist eine instinktive, auf Egoismus gegründete 
Vorliebe für das Böse. Der sich vom Licht abwendende Sünder versinkt langsam in 
den Finsternissen. Augustin sieht sehr tief, wenn er sagt, die Sünder •tragen über- 
all ihre Nacht mit sich" (ubique gerunt secum suam noctem). S. Johannes sagt: am 
Gründonnerstag ging Judas hinaus und es war Nacht, Augustinus fügt hinzu: und 
der hinausging, war selbst die Nacht (et ipse qui exivit erat nox). 

Diese Metaphysik der Sünde beherrscht sowohl deren psychologische als auch 
deren soziologische Aspekte. Augustin hat mehrfach die Versuchung analysiert und 
Gregor d. G. braucht später nur seine Unterscheidung zwischen Anreiz, Lust und 
Zustimmung aufzunehmen. Wenn auch die augustinischen Bilder weniger reich sind 
als die des Origenes oder Ambrosius, so besteht er doch ebensosehr auf der Vor- 
stellung der Sünde als Krankheit, Verwundung und Tod der Seele. Die Häufung 
läßlicher Sünden vergleicht er, um ihre Gefahr einsichtig zu machen, mit Insekten- 
stichen, mit winzigen Verletzungen, die in ihrer Vervielfältigung den Ruin der 
Seele mit nicht weniger Sicherheit verursachen als eine Todsünde. Wie Körner sind 
die läßlichen Sünden, sagt er auch, die einzeln auf dem Boden einer Scheune oder 
dem Deck eines Schiffes angehäuft werden; eines Tages fällt die Scheune ein, sinkt 
das Schiff. Er spricht ferner von Rissen im Schiffsrumpf; unablässig muß man das 
Tropfen auf Tropfen eindringende Wasser wieder in das Meer schütten, will man 
nicht eines Tages das Boot kentern sehen. Diese Vergleiche erheischen Kritik, sie 
treffen nicht das, was die späteren Theologen von den Wirkungen der läßlichen 
Sünde sagen; aber sie lassen die Bedrohung der Seele durch die Lauheit gut 
verstehen. 

Daß Augustin die deterministischen Theorien bekämpft, den astrologischen Fata- 
lismus und das stoische Schicksal unter ihrer gelehrten wie ihrer vulgären Form 
ablehnt, haben wir schon gesagt; doch, in den von Pelagius eröffneten Weg einzu- 
biegen, weigert er sich. Pelagius behauptete wie die Stoiker und wie auch der 
Aszetismus des Jovinian, der Mensch sei allein Herr seines Schicksals. Gott habe ihm 
die Freiheit gegeben und das genüge. Augustin aber weiß aus Erfahrung, daß der 
Mensch ohne die Gnade Christi nichts vermag, und verteidigt zwanzig Jahre hin- 
durch die Sache Gottes gegen Pelagius und alles, was nach Pelagianismus schmeckt. 
In diesem Kampf ist er gelegentlich zu weit gegangen, und seine Prädestinations- 
theologie erfordert eine Zurechtrückung. Glücklicherweise aber hat er uns gezeigt, 
daß der Mensch weniger frei als vielmehr empfänglich für Befreiung ist. Die Frei- 
heit als Wahlvermögen ist gewiß, aber die einander folgenden Stellungnahmen des 
Menschen fügen sich zu einer Dynamik, einer Gesamtorientierung zusammen. Die 
Gnade ist in uns die Schöpferin der Freiheit; sie befreit den Sünder allmählich aus 



114 Henri Rondet 

seinen selbstgeschmiedeten Ketten und hilft ihm, über seine sündhaften Gewohn- 
heiten zu triumphieren. Wenn nach Augustin ein Bild das geistliche Leben treffend 
illustriert, dann das der Gefangenschaft. Unaufhörlich kommt er darauf zurück und 
zeigt, wie von der ersten Sünde an der Mensch der Gefangene der Welt und seiner 
selbst geworden ist. Will er aus diesem Gefängnis herauskommen, so bedarf er 
äußerer und innerer Hilfe. Die Befreiung des gefangenen Willens geschieht fort- 
schreitend, und hier geht nun das Bild des Gefängnisses mit dem der Krankheit 
zusammen: Der freie Wille ist um so freier, je gesünder er ist; um so gesünder, je 
mehr er der göttlichen Barmherzigkeit und Gnade unterworfen ist (voluntas libera 
erit tanto liberior quanta sanior, tanto autem sanior quanto divinae misericordiae 
gratiaeque subjectior). Und damit kommentiert Augustin nur S. Johannes, der 
sagt: die Wahrheit wird euch frei machen ... Wenn der Sohn euch frei gemacht hat, 
seid ihr wahrhaft frei (Jo 8,32,36). 

Indem er die Gegebenheiten der Schrift vertieft, zeigt Augustin, daß nicht allein 
der Sünder, sondern auch der Gerechte erst auf dem Weg zur Freiheit, zur voll- 
kommenen Gesundheit ist. Anfangs vereinfacht Augustin die Probleme, dann aber 
versteht er die Stellen, an denen Paulus die Gefangenschaft des Menschen beschreibt 
(Rom 7,1-25) gerade auch von den Gerechten. Der Mensch ist durch die Taufe 
gerechtfertigt, die Sünde zerstört und der Heilige Geist in diese Seele eingezogen, 
um darin zu wohnen; doch es bleibt ein Hang zur Sünde, der sich bei den Besten 
durch gelegentliche Fehltritte offenbart. Johannes bezeugt uns diese Lehre (1 Jo 1,8) 
und Augustin verteidigt sie mit umso größerer Überzeugung, als er die in ihr aus- 
gedrückte Wahrheit in sich selbst verwirklicht weiß. Auf dem von ihm angeregten 
Konzil zu Karthago (418) erklärt die Kirche, daß niemand ohne Sünde sein kann; 
wollten die Gerechten von sich sagen, sie seien absolut rein, so wären sie Lügner. 
Diese Lehrmeinung schließt die Unterscheidung von Todsünde und läßlicher Sünde 
ein, wenn auch noch in verhüllter Form und ohne klare Scheidung von freiwilliger 
läßlicher Sünde und halbfreiwilliger. 

Wenn auch Augustin auf der Sünde besteht, so führt er doch ebenso vor Augen, 
daß jeder Sünder die Verzeihung erlangen kann. In der Bußfrage zieht er aus der 
fortschreitenden Milde der Kirche den Schluß, indem er schreibt: in aller Sünde 
verliert die heilige Mutter Kirche nicht ihr Erbarmen (in quibuscumque peccatis non 
perdit viscera sancta mater Ecclesia). Die gleiche Lehre entwickelt er in seinen 
Predigten über die Totenerweckungen im Evangelium. Das Jairustöchterlein ist ihm 
das Symbol der Überraschungssünde; der Sohn der Witwe von Nairn, den man 
schon zu Grabe trägt, das Symbol des Sünders, der aus freiem Willen gesündigt hat, 
und Lazarus, der schon drei Tage im Grabe weilt, der Typ des eingefleischten 
Sünders, von dem man sagen kann: •Es ist nichts mehr zu machen, er riecht schon, 
er vergiftet die Atmosphäre". Indessen, sagt Augustin, ist die Gnade Gottes in 
jedem dieser Fälle stark genug, um die Seele wiederzuerwecken, und die Kirche 
mächtig genug, um ihr Verzeihung zu erlangen. 

Die Auferweckung des Lazarus dient mit Recht zur Illustrierung der Wirksam- 
keit der Absolution. Am Anfang seiner Sünde hat die Kirche den Sünder gebunden, 
nun lost sie ihn und läßt ihn gehen. Er ist wiederum ein lebendiges Glied des Leibes 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 115 

Christi; der Heilige Geist als die Seele des Leibes der Kirche belebt auch diese 
Seele aufs neue. Bei Augustin hat der Begriff der Sünde einen betont kirchlichen 
Charakter. Gegen die Donatisten gewandt, wiederholt er, daß die Sünder zur 
Kirche gehören, wie das Unkraut im Feld des Vaters, wie die Spreu auf der Tenne 
mit dem Weizen vermischt ist. Niemand weiß, ob nicht eines Tages dieser Sünder 
gerechtfertigt wird, und jener Gerechte die Kirche verläßt. Am Ende seines Lebens 
neigt Augustin als unversöhnlicher Theoretiker der Vorherbestimmung dazu, den 
Abgrund, der die sichtbaren Wirklichkeiten von dem unsichtbaren Bereich der See- 
len scheidet, noch mehr zu betonen. Als Seelenhirt indessen versteht er sehr wohl, 
daß die Zugehörigkeit zum Leibe Christi auch durch äußere Haltungen gekenn- 
zeichnet ist. Viele Büßer lassen es an Aufrichtigkeit fehlen, diejenigen aber, die 
bereit sind, sich aus ganzem Herzen der öffentlichen Buße zu unterziehen, bringen 
damit ihr Verlangen nach einer tieferen Zugehörigkeit zum Leibe Christi zum Aus- 
druck. Sie kommen einer nach dem andern vor den Bischof, um sich die Hände auf- 
legen zu lassen, und diese wiederholte Handauflegung ist gleichsam ein wirksames 
Zeichen der erneuerten Kirchengemeinschaft. Die fortschreitende Rechtfertigung, 
das Werk der Gnade, wird auch fortschreitend durch liturgische Gesten bekundet. 
Wie wir oben schon sagten, sucht Augustin die den Bedürfnissen der Seelen noch 
schlecht angepaßte Bußinstitution geschmeidiger zu machen. Die öffentliche Buße 
wird nicht wiederholt; wer sich ihr unterwarf, muß fortan als Christ des zweiten 
Kreises der kirchlichen Gemeinschaft leben. Zwischen dieser sakramentalen Ver- 
gebung und der ganz privaten, die für die läßlichen Sünden das Beten des Vater- 
unsers, das Fasten und Almosengeben bewirken, scheint Augustin für Vergehen, 
die wohl von der Eucharistie ausschlössen, aber nicht so ernst und offenkundig 
waren, daß sie die juristische Exkommunikation des Bußforums verdient hätten, 
eine mildere Buße praktiziert zu haben. Wenn dem so ist, hätten wir bei Augustin 
eine dreifache Unterscheidung für die Schwere der Sünde; doch bleibt die Frage 
dunkel, und wir bestehen nicht darauf. 

Interessanter wäre es, die von Augustin beigesteuerten Lösungen zum Problem 
der Wandlungen des sittlichen Bewußtseins zu studieren. Wie konnte Gott die 
Polygamie gutheißen? wie den Juden bei ihrer Flucht die Plünderung der ägyp- 
tischen Reichtümer erlauben? Augustin bemerkt dazu, daß Zeiten und Orte von- 
einander verschieden seien und jede Epoche ihre eigene Sittlichkeitsstufe habe. Es 
gibt nämlich seltsame Entwicklungen: um einen Dieb zu verjagen, läßt man ihn 
von einem Hunde beißen; das heißt: Gott bedient sich eines sündigen Volkes, um 
einen anderen Sünder zu bestrafen. Doch, wenn man auch bei ihm die Prinzipien 
findet, die in dieser Sache der Scholastik - manchmal gezwungen - als Antwort 
dienen werden, so hat er doch diese Frage nicht um ihrer selbst willen studiert. 
Ebensowenig hatte er die Absicht, eine strenge Definition der Sünde zu geben. Die- 
jenige, die von den Scholastikern vertreten wird: die Sünde ist eine Tat oder ein 
Wort oder ein Verlangen gegen das ewige Gesetz (peccatum est factum vel dictum 
vel concupitum contra aeternam legem), ist nur beiläufig gegeben. Doch wenn 
diese gleichen Scholastiker die Sünde definieren als eine freiwillige Abwendung 
von Gott durch eine unerlaubte Hinwendung zu den Kreaturen (aversio voluntaria 
a Deo per conversionem illicitam ad creaturas), so tun sie damit nichts anderes, 



116 Henri Rondet 

als die wesentliche Lehre Augustins auf eine Formel bringen. Und diese Formel 
ist zugleich der Ausdruck seiner Erfahrung. 

Den Vorstellungen von Augustin müßte man die Cassians gegenüberstellen, der 
die monastische Praxis darlegt und eine Definition der Kapitalsünden versucht. Auch 
Caesarius und Gregor dem Großen müßte man eine ernsthafte Studie widmen. Erste- 
rer wettert gegen die Laster der Gallo-Rqmanen und zählt die Sünden auf, die 
vom Himmelreich ausschließen. Ein Versuch der Gegenüberstellung der Texte schien 
uns die Laster nach der Häufigkeit, mit der sie auftreten, wie folgt zu klassifizieren: 
Unzucht, Trunkenheit, Hochmut, Neid, Geiz, falsches Zeugnis, Diebstahl, Ehe- 
bruch, Haß und Zorn, Aberglaube, Mord, Betrug und Häresie. Dies sind die 
Kapital- oder Todsünden (peccata capitalia, mortalia); die Liste der kleinen oder 
läßlichen Sünden (minuta, venialia) ist schwieriger aufzustellen. Die Trunkenheit, 
von der Caesarius reichlich und mit Illustrationen spricht, ist eine läßliche Sünde, 
die erst zur Todsünde wird, wenn sie zur eingewurzelten Gewohnheit wird. Der 
Begriff der läßlichen Sünde ist mit der Lehre von den reinigenden Leiden verbun- 
den, wobei zwischen dem Sühneleiden hier auf Erden und den Leiden des Fege- 
feuers ein enger Zusammenhang besteht. 

Vom Mönch zum Bischof geworden, predigte Caesarius vor Gemeinden von 
Schlemmern und Trinkern; Gregor der Große ist Mönch geblieben, Nachfolger von 
Basilius, Augustin und selbst von Cassian. Er trägt zur Bereicherung des Reper- 
toirs der Seelenführer bei. Ein guter Teil des patristischen Erbes auf dem Gebiet der 
Moral geht durch ihn in das Mittelalter ein. Inzwischen hat dann die Bußinstitution 
tiefgreifende Umwandlungen erfahren. Lag vorher der Akzent auf der Genug- 
tuung, so liegt er jetzt auf dem Bekenntnis. Die Ankunft der Barbaren bedeutet 
einen Rückschritt, und in den Bußbüchern des hohen Mittelalters findet man immer 
wieder noch gröbere Vergehen als bei den Halbchristen des 4. und 5. Jahrhunderts. 
Doch zu gleicher Zeit wird das Mönchtum aufblühen, eine neue geistliche Literatur 
entstehen, und schließlich bildet sich unter Annahme der aristotelischen Ethik und 
ihrer Klassifizierung der Laster und Tugenden eine christliche Moral, vornehmlich 
augustinischer Prägung, heraus. Entsprechend einem historischen Gesetz stellt sich 
nun der über seine Verpflichtungen reflektierende Geist klar die Probleme: die 
Unterscheidung der Sünden nach Gattung und Art, den Einfluß der Unwissenheit, 
der Gewohnheit sowie der Leidenschaft auf die Freiwilligkeit der menschlichen 
Handlungen. Man unterscheidet klarer zwischen Schuld und Strafe, freiwilliger 
und halbfreiwilliger Sünde; läßlicher Sünde und Todsünde, zwischen der Sünde als 
Akt und der Sünde als Zustand, als Beraubung der heiligmachenden Gnade. Viel- 
leicht verliert man an Reichtum der Intuition, was man an Klarheit der Darlegung 
gewinnt, aber es sind dennoch authentische und oft definitive Entwicklungen. 




