Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt

Von Friedrich Wulf S. J., Minchen

Woher kommt es, daf} der Christ sich heute so machtig fir die Welt interessiert?
Was ist eigentlich geschehen, daBl sie seine Aufmerksamkeit und Uberlegung so
stark in Anspruch nimmt? Eine erste Antwort darauf ist die, da die Welt selbst
im augenblicklichen Stadium ihrer Entwicklung und in ihrer heutigen Gestalt uns
vor ganz neue Aufgaben und Probleme stellt.

Zunichst einmal hat sich unser naturwissenschaftliches Weltbild in den letzten
Jahrhunderten gewandelt. Offenkundiger und fiir die meisten Menschen zwingen-
der sind die Verdnderungen, die im dufleren Gefiige der Welt durch die moderne
Technik hervorgerufen wurden. Beides ist nicht ohne Riikwirkung auf den Men-
schen geblieben. Hatten der Aufschwung der Naturwissenschaften und die Entwick-
lung der Technik auf der einen Seite einen Daseins- und Fortschrittsoptimismus zur
Folge, so wuchs doch auf der anderen Seite in tieferen Schichten der Seele auch die
Ratlosigkeit und Unsicherheit dieser Welt der Technik gegeniiber. Niemand weif},
wie es weitergeht und vor welche Uberraschungen wir noch gestellt werden. Es ist so,
als hétten die einmal entbundenen Kréfte der Natur die Fihrung an sich gerissen
und bestimmten mit immanenter Folgerichtigkeit das zukiinftige Schicksal der Welt.
Jedenfalls ist die Handlungsfreiheit des Menschen ihnen gegeniiber sehr beschnit-
ten. Dazu kommt noch ein weiteres: Die Grenzen, die Linder und Vélker vonein-
ander trennten und ihnen immer noch ein relatives Eigenleben bewahrt hatten,
fallen mehr und mehr. Die Welt tritt in eine globale Phase ein. Das ist nicht nur von
politischer und wirtschaftlicher, sondern auch von geistig-kultureller Bedeutung.
Kulturen und Religionen begegnen und mischen sich mehr als bisher. Eine Fiille
neuer Erkenntnisse geographischer, ethnologischer und religionswissenschaftlicher
Art steht dem Einzelnen offen. Die Literatur der Vélker wird zum Gemeingut
aller. Der Horizont und das SelbstbewuBtsein der Menschheit wachst. Aber auch
ihre Orientierungslosigkeit nimmt zo. Alte Wahrheiten scheinen in Frage gestellt,
neue tauchen auf. Die geistige Welt gleicht einem Wirrwarr. Viele finden sich darin
nicht mehr zurecht. Die Fiille erdriickt sie. Die Mafistibe sind ihnen entfallen. Eine
allgemeine Skepsis ist die Folge.

So ist also die Daseinserfahrung des Menschen in der heutigen Welt durch zwei
gegensitzliche Stimmungen gekennzeichnet: durch ein erhéhtes irdisches Wert-
bewufltsein auf der einen, durch Ungeborgenheit, ja Angst auf der anderen Seite.
Die irdischen Dinge und Ordnungen haben fiir ihn an Gewicht zugenommen, aber
sie beunruhigen ihn auch mehr und tberfithren ihn seiner Ohnmacht. Die Erde in
all ihren Bereichen ist ihm in neuer Weise zum Erlebnis und zur Aufgabe geworden,
aber sie entbirgt ihm auch in erhéhtem Mafle ihre Fragwiirdigkeit und Gefihrlich-
keit. Er bewundert die Welt und fiirchtet sie, er gibt sich ihr hin und flicht sie.

In dieser Situation findet sich nun auch der Christ vor. Er kann sich dem gemein-
samen Schicksal der Menschheit nicht entziehen. Ja, dieses Schicksal ist ihm sogar



118 Friedrich Wulf

ein Ruf Gottes. Er mufl auch als Christ die Welt ernster nehmen, als das frithere
christliche Generationen getan haben. Er wird aber auch unter der Welt mehr
leiden, als das friher der Fall war. Die Welt ist ihm darum heute in besonderer
Weise zu einem Problem, aber auch zugleich zu einer christlichen Aufgabe geworden.
Dieses Problem und diese Aufgabe in der Welt und fiir die Welt sind aufs engste
mit seinem personlichen religidsen Leben verknipft. Selbstheiligung und Welt-
heiligung lassen sich heute weniger denn je voneinander trennen, ja sie fallen fiir
uns bis zu einem bestimmten Grade sogar zusammen. Nicht nur meine sittlichen
Pflichten haben es mit der Welt zu tun; selbst mein Gebet im innersten Raum der
Seele, mein ganz personlicher Umgang mit Gott, stehen, wenn sie echt sind, im
Zeichen der Bewiltigung und Erlsung der Welt und haben damit immer zugleich
ein apostolisches Geprige. Es versteht sich von selbst, dafl die Frage nach der Welt
vor allem eine Frage des Weltchristen ist und ihre Beantwortung darum ein gutes
Stuck Laienfrommigkeit bedeutet. In zweifacher Weise scheint nun die Welt in
ihrer heutigen Gestalt dem Christen als Problem und als Aufgabe gegeniiber-
zustehen: einmal als sikularisierte Welt und zweitens als Welt der Technik.

L.

Man spricht so gern von dem Sikularisierungsprozef, der mit dem Beginn der
Neuzeit, also etwa im 16. Jahrhundert, eingesetzt und heute seinen Hohepunkt
erreicht habe. Wir haben hier nicht den geschichtlichen Vorgang im einzelnen zu
untersuchen, der sehr kompliziert ist, noch die Schuldfrage zu stellen, die von
klerikaler Seite meist zu einfach und kurzschliissig beantwortet wird. Die Tatsache
als solche ist nicht zu leugnen. Die moderne Welt ist gott-los geworden, nicht in
erster Linie im Sinne eines kdmpferischen Atheismus, sondern viel gefibrlicher in
dem Sinne, daf Gott in der Welt, wie wir sie tiglich erleben, nicht mehr zu Hause,
nicht mehr anwesend ist. Einer mittelalterlichen Stadt oder Landschaft und noch
den katholischen Stiddten und Gegenden des 16. und 17. Jahrhunderts konnte man
es ansehen, dafl Gott in ihnen wohnte. Die vielen Kirchen und Kapellen, die
Mariensidulen und Wegkreuze, die Heiligen iiber den Portalen der Hauser, an Brun-
nen und Briicken waren aus einem lebendigen Glaubensbewufitsein erwachsen; sie
bezeugten den Christen jener Zeit darum die Anwesenheit Gottes. Der Rhythmus
des zivilen Lebens und das Brauchtum waren von religiosem Geiste geprigt. Anders
heute. Zwar stehen noch die alten Kirchen und neue werden hinzugebaut. Aber sie
stehen nicht mehr im spontanen Bewuftsein des heutigen Christen. Wenn er z.B.
sagt: ich gehe in die Stadt, dann denkt er ausschliefllich an profane Dinge. Die Stadt
ist ihm der Inbegriff von Welt ohne Gott. Er geht vielleicht noch jeden Sonntag
zur heiligen Messe, aber wenn er werktags an einer Kirche voriiberkommt, achtet
er nicht mehr darauf; nur selten sicht man jemand noch den Hut ziehen. Das
braucht nicht notwendig ein Zeichen von Gleichgiiltigkeit, noch viel weniger von
Glaubenslosigkeit zu sein. Der Mensch ist so von Welt umgeben, dafl die religidsen
Assoziationen ausbleiben. Die Riume, in denen er den grofiten Teil des Tages zu-
bringt, die Strafle, die Bahn, der Betrieb, das Hotel oder Gasthaus, der Sportplatz,
die Unterbaltungs- und Vergniigungsstitten (sie brauchen gar nicht schlecht zu
sein) kennen Gott nicht; sie alle haben mit Religion so gut wie nichts mehr zu tun.



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 119

Dementsprechend stofit der Mensch im birgerlichen Leben auch kaum noch auf die
Spuren der Gegenwart Gottes. Die Auslagen in den Geschiften, die Programme der
Veranstaltungen, die 6ffentlichen Kundgebungen, die Menschen, denen man begeg-
net, die Gespriache, die man erlauscht oder selbst fithrt: das alles ist Welt, pure
Welt. Nichts kiindet von Gott und wenn Zeitungen oder Illustrierte von ihm, von
kirchlich-religiosen Dingen berichten, dann steht es so unzusammenhingend und
wie zufillig oder sogar geschmacklos mitten unter weltlichen Nachrichten und
Bildern, dafl der Leser es fast notwendig mit weltlichen Augen liest und sieht. Die
Atmosphire der gott-losen, gott-freien Welt legt sich wie ein feiner Staub auf die
Seele, sie erfiillt alle Kammern und Ritzen des Bewuftseins, so dafl der Mensch
von sich aus kaum auf den Gedanken an Gott kommt und darum im zivilen Leben
auch selbst ganz , Welt® ist.

Neben dieser welthaften Welt, wie wir sie nennen konnen, gibt es nun noch
eine andere: die religids-kirchliche Welt. Sie ist so ganz anders als die erste. Sie
unterscheidet sich in fast allen Stiicken von der welthaften Welt. Schon der Kirchen-
raum macht das fir gewdéhnlich klar. Man merkt es ihm gleich auf den ersten Blick
an: er stammt aus einer anderen Zeit, aus einem anderen Lebensgefithl. Den welt-
haften Menschen mutet er — wenigstens von seinem verweltlichten Bewuftsein her -
eigentiimlich, fast wie ein Totenhaus an, und bisweilen fiirchtet er sich, allein in
ihm zu sein. Der glaubige Christ ist zwar an die Ausdrucksformen des kirchlich-
religiésen Lebens gewohnt, aber das hebt die Tatsache nicht auf, dafl diese Formen
durch eine Kluft von den Formen und Konventionen der modernen Welt getrennt
sind. Man denke nur an die Zeremonien der Gottesdienste und die priesterliche
Gewandung, an die Sprache der offiziellen kirchlichen Verlautbarungen und den
Stil der Verkiindigung, an Kleidung und Gebriduche der Ordensleute, an die
feste Begriffs- und Bilderwelt der aszetischen Uberlieferung und die monastischen
Vorstellungen von einem vollkommenen Leben. Manchmal springt der Gegensatz
zwischen kirchlicher und welthafter Welt geradezu in die Augen, so wenn eine
Prozession durch die Straflen einer Grofistadt zieht oder ein Weltkind zufillig ein-
mal mit dem Sprachschatz und Briefstil eines beschaulichen Nonnenkonventes Be-
kanntschaft macht. Das alles ist hier nicht kritisierend aufgezihlt, sondern rein
sachlich registriert. Was wir sagen wollen, ist dies: Kirche und Welt fallen in unse-
rer Zeit in fast allen Auflerungen ihres Lebens fast radikal auseinander. Je linger
es wurde, dafl die Welt sich von der Kirche emanzipierte und ihre eigenen Wege
ging, um so stirker verselbstandigte und verfestigte sich auf vielen Gebieten die
kirchlich-religiése Formenwelt, um so offensichtlicher traten dementsprechend die
Gegensitze zwischen beiden Welten hervor. So haben wir denn heute auf der
einen Seite weitvorangetriebene, bis ins einzelne differenzierte Wissenschaften, in
denen der menschliche Geist seinen ganzen Scharfsinn niedergelegt hat, wir haben
ein duflerst vielfaltiges kulturelles Leben, das bei allem Durchschnittlichen und
Minderwertigen anch echte menschliche Gréfle offenbart, wir haben die eigengesetz-
liche Welt der Technik, profane Berufe, Spiele, Erholungen, hochmoderne Betriebe,
Gebiude, modische Kleidung, typische Umgangsformen, Ausdrucksweisen und
Redensarten — und daneben, ohne Zusammenhang mit all dem, was die welthafte
Welt zur Erscheinung bringt, die biblische Welt, die Liturgie, die Theologie mit



120 Friedrich Wulf

ihrer Begrifflichkeit, kirchliche Institutionen, das Kloster- und Ordenswesen, eine
religios-kirchliche Sprache und in allem einen eigenen Stil. Der Christ lebt darum
in zwei Welten, die in der Reflexion deutlich voneinander unterschieden sind. Er
hat sich daran gewohnt, von der einen in die andere hintiberzuwechseln, unver-
mittelt und ohne Ubergang. In der kirchlichen Welt verhalt er sich religiés und in
der profanen welthaft.

In diesem halb bewuften, halb unbewufiten Zwiespalt des heutigen Christen liegt
sowohl fiir die Christlichkeit seines Lebens und Arbeitens in der Welt wie auch fir
die Echtheit und personale Tiefe seiner Frommigkeit die allergréfite Gefahr. Denn
er tragt zwei Welten in sich, die sich nur wenig durchdringen. Es ist sehr bequem, in
der welthaften Welt wie der Nichtchrist und der Nichtkatholik zu leben, alles mit-
zumachen, keine Skrupel zu haben, sich nicht an Gott erinnern zu lassen. Das
Gewissen wird dabei allmahlich eingeschlifert, man pafit sich der Welt (oft auch
der siindhaften Welt) an, man spirt nicht mehr den notwendigen Gegensatz des
christlichen Glaubens, der Lehre des Evangeliums zu den rein irdischen Gesinnun-
gen, die den Menschen der Welt beherrschen, man denkt und handelt (wenn nicht
gerade siindhaft, so doch) naturhaft, selbstsichtig, weil nichts mehr von Demut,
Selbstiiberwindung, Verzeihen und einer Erlosung durch das Kreuz, sucht Karriere
zun machen, sein Leben zu sichern und sich durchzusetzen. Kommt dann ein Un-
glick dber den Menschen: Schmerz, Krankheit, Verlust der Lieben, Erfahrung von
Unrecht, Zuriicksetzung, Einsamkeit, dann bricht ein volliges Dunkel iiber ihn
herein, dann weifl er mit seiner Situation nichts mehr anzufangen, ihr keinen Sinn
mehr abzugewinnen, wird niedergeschlagen, mutlos, zornig, verzweifelt, hadert mit
sich, mit den Mitmenschen, mit den nichsten Angehorigen und natiirlich auch mit
Gott, will alles iiber Bord werfen und kann nicht mehr glauben. Denn in diesem
Augenblick findet er keine Briicke zur kirchlichen Welt, in der er seinen Glauben
ausiibt, seine Religion betitigt. Und diese kirchliche Welt ihrerseits wirkt nicht
geniigend in die welthafte Welt zurtick. Jetzt erst zeigt sich, dafl sie etwas Unleben-
diges, Unwirkliches an sich hat, dafl sie mehr vom Gefiihl getragen ist als von der
Einsicht und der Entscheidung des gliubigen Herzens. Die religiése Formenwelt
des Durdhschnittschristen ist entweder einfach itbernommen, wird nicht von innen
vollzogen und hat darum keine Kraft, oder aber sie ist nur eine irrcale Wunsch-
und Traumwelt fiir das religiose und fromme Gemiit. Man liebt bestimmte Kirchen
und Kapellen, die Liturgie, diesen oder jenen Prediger, hat seine Gebete und
Lieder, Bilder und Statuen, Andachten und Wallfahrten. Darin begegnet man
seinem Gott, dem Gott, den man sich winscht, der nicht mehr richtet, sondern
bestitigt, nicht mehr priift, sondern beschiitzt und sichert.

Das alles ist nun tiberscharf gezeichnet. Aber nur so lafit sich die Doppelgleisigkeit
unseres Lebens, die durch die vollige Sikularisierung der modernen Welt gegeben
ist, deutlich machen. Wir alle teilen dieses Schicksal, in verschiedenem Grade. Was
miissen wir dagegen tun? Wie kénnen wir den damit gegebenen Téduschungen und
Gefahren begegnen?

Das erste ist, dal wir das Problem als solches sehen und spiiren und darunter
leiden. Viele Christen wollen aus dem Zwiespalt und der Unwahrhaftigkeit gar
nicht mehr heraus, weil sie sonst ihr Leben dndern miifiten, weil sie sich vor sich



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 121

selbst fiirchten, vor der Erkenntnis ihrer wahren Intentionen, vor der bitteren
Entdeckung ihrer zahlreichen Armseligkeiten. Sie suchen darum den Zwiespalt zu
verdecken und den status quo, bewufit oder unbewufit, als das Selbstverstindliche
und sogar Geforderte hinzustellen. Sie reagieren darum instinktiv gegen alles, was
sie aus dem labilen Gleichgewicht, in das sie ihr Leben mithsam gebracht haben,
herausreiffen konnte. Sie protestieren schon dagegen, wenn in Politik und Wirt-
schaft, im Zusammenspiel der Sozialpartner und in der Geschaftspraxis, im geistigen
und kulturellen Leben, in Schule und Lehrerausbildung von christlichen Grund-
sitzen die Rede ist. Sie werden nicht gern im Betrieb und auf der Strafle, in
Gesellschaft und Familie, in der Interessengruppe oder in der Freizeit durch ein
Wort oder ein Zeichen an die religiose Welt erinnert. Und umgekehrt wollen sie
auch nicht, daf} die Welt ihres Alltags, also ihre eigentliche Welt, allzu sehr und
deutlich in die religios-kirchliche Welt eindringe. Sie strduben sich gegen eine
moderne Bauweise und die Verwendung von Industrieformen im Kirchenraum,
gegen eine kinstlerische Ausgestaltung desselben, die das tiefste Geheimnis des
christlichen Lebens, Altar und Eucharistie, mitten unter das Volk stellt und zur
Gegenwart werden 13t, weil das alles ihre religiose Wunsch- und Traumwelt
zerstoren konnte. Eine solche Einstellung macht die Uberwindung der Kluft zwischen
Kirche und Welt von vornherein unméglich.

Anders, wenn einer innerlich bereit ist, zu sehen, wie es ist. Aus der klaren Ein-
sicht in den wahren Sachverhalt der christlichen Situation von heute ergibt sich
nicht nur die Aufgabe, die wir als Christen in einer sdkularisierten Welt zu leisten
haben, sondern werden auch Mittel und Wege sichtbar, diese Aufgabe zu erfillen.
Schauen wir also einmal genau zu, wie die Dinge liegen. Die Welt, in der wir uns
vorfinden, mit der wir tidglich umgehen, von der wir erfillt sind, hat ein doppeltes
Gesicht. Sie ist einmal ohne Zweifel voller Siinde, — nicht nur in dem Sinn, daf
in ihr tatsdchlich viel gesiindigt wird, sondern auch in dem Sinn, daf die Stinde in
ihr eine objektive, zustidndliche Gestalt angenommen hat. Man spricht von Objek-
tivationen der Siinde, d. h. man kann die Siinde sehen, spiiren, erleben an objektiven
Gebilden, Einrichtungen, am Gebaren der heutigen Welt. Die Siinde ist eine Macht,
die beherrscht, ein Reiz, der verlodkt, ein Bazillus, der sich iibertragt, ein Gift, das
um sich greift. Man denke nur, um von den primitivsten und offensichtlichen An-
reizen zur Siinde zu schweigen, an die Macht der 6ffentlichen Meinung, die das
Gewissen der Menschen beeinfluflit und ihr Handeln bestimmt; an gesellschaftliche
Konventionen in Fragen der Ehe, der Begegnung von Mann und Frau, des Familien-
lebens und der Kindererziehung; an die allgemein tiblichen Praktiken des politischen
und wirtschaftlichen Lebens, dic bedenkenlos das Gesetz des Stiarkeren verkiinden,
die Tauschung und Bestechung als selbstverstindlich ausgeben. Von tausend kleinen
Dingen werden wir taglich infiziert, verwirrt, in die Irre geleitet, zu unchristlichem
Denken verfiihrt, ohne dafl wir es recht merken. Niemand bleibt von der Beein-
flussung durch die siindhafte Umwelt verschont, ist gegen schiefe Urteile und halb-
wahre Meinungen gefeit. Die Gefahr, dem Sog, der von der objektiven Siinde aus-
geht, zu erliegen, ist heute um so grofer, als der Mensch aus Griinden der Selbst-
behauptung geradezu gezwungen ist, sich den schnell wechselnden Situationen seines
Lebens immer wieder anzupassen. Es ist aber sehr schwer, sich von einem einmal



122 Friedrich Wulf

angenommenen sittlichen Fehlurteil oder einer selbstverstindlich gewordenen, lange
geiibten siindhaften Haltung wieder frei zu machen. Eine der dringendsten christ-
lichen Forderungen der Gegenwart ist darum ein waches und klares Gewissen, die
Unterscheidungsgabe zwischen dem Geist dieser Welt und dem Geist des Evange-
liums. Es ist erschreckend, in welchern Ausmafl das Gewissen vieler Christen ein-
geebnet ist, weil sie nicht mehr zu unterscheiden vermégen oder weil sie nicht mehr
die Kraft und den Willen haben, sich von ihrer Umwelt abzusetzen. Allerdings ist
es bei der weitgehenden Auflosung der natiirlichen soziologischen Ordnungen und
der damit gegebenen Fiille an Einzelsituationen oft nicht leicht, zu entscheiden, ob
in diesem oder jenem Fall etwas erlaubt und unter Umstinden sogar (wenigstens
von der Klugheit) geboten ist. Soweit es sich um Dinge handelt, die an sich indiffe-
rent sind, — und das ist im tdglichen Leben sebr hiufig der Fall —, 148t sich in unse-
rer Zeit durch allgemeine Vorschriften nichts mehr ausrichten. Darum sind auch
scharfe Attacken von der Kanzel herunter in bezug auf Mode und ahnliches meist
verfehlt, weil sie den sehr differenzierten Sachverhalt nicht treffen. Entscheidend
ist letztlich, ob es gelingt, das Gespiir fiir den Geist Jesu Christi zu wecken, den
Geist der Armut, der Demut, der Keuschheit, des Kreuzes und der Licbe.

Es wire aber zu kurzsichtig, wiirde man in der Gestalt der heutigen Welt nur
ein Uberhandnehmen der Siinde sehen. Die Sikularisierung der modernen Welt,
ihre oben beschriebene Gott-losigkeit und scheinbare Gott-ferne hat auch ihre legi-
time Seite. Wenn Gott den Menschen den Auftrag gegeben hat, sich die Erde
untertan zu machen, dann hat er auch gewollt, dafl die Welt an Gewicht und Bedeu-
tung fiir ihn, fiir sein Bewufitsein und sein Leben zunimmt, je mehr er sie entdeckt
und die in ihr liegenden Krifte entfaltet. Jedem, der in einem weltlichen Beruf
steht: dem Wissenschaftler, dem Techniker wie dem einfachen Mann, der einen
guten Teil seiner geistigen, seelischen und kérperlichen Krifte fiir die Arbeit an
und in der Welt einsetzt, kann diese nicht mehr gleichgiiltig sein. Je differenzierter
sein Werk ist, desto mehr lebt und webt er mit dem ganzen Menschen darin. Damit
ist aber noch eine andere, fiir uns sehr wichtige Erfahrung verbunden. Dem heuti-
gen Menschen ist durch eine Fiille von Entdeckungen, Erkenntnissen und Experi-
menten die Welt weiter, grofiriumiger, abgriindiger, man méchte sagen unbegrenz-
ter in all ihrer Begrenztheit geworden, gleichzeitig damit aber Gott um so ferner.
Von einer schlichten und andachtigen Naturbetrachtung ist der Schritt zu Gott und
seinem Herzen leichter als vom Experiment des Naturwissenschaftlers oder der
angestrengten, miithevollen Arbeit eines Arbeiters in einem modernen, hochkom-
plizierten Fabrikbetrieb. Solange man Welt und Weltarbeit gleichsam noch mit
einer Hand umfassen konnte, hatte fiir den gliaubigen Christen die Glaubenswelt
ein solches chrgewight, stand sie so sehr im Vordergrund seines Bewuftseins, dafl
ihm eine Vertrautheit mit Gott eigen war. Gott stand fiir ihn mitten in der Welt als
ihr Schopfer; alles wies auf ihn hin. Nachdem aber aus dem knappen Dutzend welt-
licher Berufe einige Tausend geworden sind, und man die natiirliche Apparatur der
Welt wie das Innere einer Uhr niher kennengelernt hat, ist diese Welt weitgehend
ihres innersten und géttlichen Geheimnisses entkleidet worden. Wenn der Mensch
auf sie lauscht, dann spricht sie nicht mehr von ihrem géttlichen Ursprung, sondern
ruft in einem fort: Ich, Ich, Ich!



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 128

Das ist eine Tatsache, die mit Siinde zunachst noch nichts zu tun hat. Zwar birgt
sie die Gefahr, dafl der Mensch sich im Labyrinth der Welt und ihrer verwirrenden
Vielfalt verliert und iiberbaupt nicht mehr zu Gott findet. Aber das ist kein Grund,
die sikularisierte Welt wie einen Pestkranken zu meiden, Im Gegenteil: unser
ewiges Heil, das mit dem Gesamtschicksal der Welt verkniipft ist, verlangt geradezu,
dafl wir die der Menschheit anvertraute Aufgabe in der Welt und an der Welt zu
Ende fiihren. Jetzt, wo diese Aufgabe in ein entscheidendes Stadium getreten zu
sein scheint, dirfen wir Christen uns am allerwenigsten von ihr zuriickziehen. Was
besagt das fur unsere Frommigkeit, insbesondere fir die Laienfrommigkeit? Der
in der Welt und in der Weltarbeit stehende Christ wird nicht nur die natiirliche
Gott-losigkeit und Gott-ferne unserer Zeit auf sich nehmen miissen, er wird auch
mit der Gottlosigkeit der siindigen Welt mehr als friiher in Berithrung kommen.
Das bringt eine doppelte Einsamkeit mit sich, die bisweilen sehr schmerzlich emp-
funden wird. Es kann fiir den Christen in der heutigen Welt duflerst niederdriickend
sein, nicht nur in einer stindigen Diaspora zu leben, sondern auch seinen Weg fern
von Gott gehen zu miissen. Er kommt sich dabei verlassen und wie auf verlorenem
Posten vor. Aber die gleiche Situation, die ihn mutlos machen méchte, kann fiir ihn
auch ein Antrieb sein, ihn hochgemut stimmen, Denn sie zeigt ihm eine hohe Auf-
gabe an, die seinem Leben einen einzigartigen Sinn verleiht. Ihm kommt es zu, Gott
in der sdkularisierten Welt wieder anwesend zu machen; nicht in erster Linie durch
sein Wort oder durch sein missionarisches Tun, sondern ganz einfach durch sein
schlichtes christliches Dasein. Diese erste christliche , Tat® wird sein Bewufltsein und
seine Frommigkeit entscheidend mit prigen. Je mehr er unter ,Ungliubigen®
wohnt, in einer ,weltlichen® Atmosphire arbeitet, von ,Welt“ umgeben ist, um so
deutlicher wird sich ihm die Gréfle und Dringlichkeit seiner Sendung aufdringen.
Er soll nicht zu viel von Christentum sprechen und keine frommen Reden halten,
er soll keinen falschen Bekehrungseifer an den Tag legen, noch viel weniger
dauernd tadeln und nach Reformen rufen. Er soll zuniichst einfach ,da“ sein, als
Mensch und als Christ. Er braucht seinen Glauben nicht zu verheimlichen; im
Gegenteil: er soll ihn offen und mit allen Konsequenzen leben. Er hat nicht nétig,
sich dafiir zu verteidigen, er wird sich aber auch niemandem aufdringen. Er ist
einfach da, unaufdringlich, absichtslos, trotzdem aber unmifiverstindlich und nicht
zu Ubersehen. Er ist auch jederzeit fiir andere da, fiir alle, — wenn sie ihn rufen
und ihn brauchen. So macht er Gott durch sein blofles Dasein gegenwirtig, wohin
immer er kommt. Darin besteht das grundlegende Apostolat, das der Laie kraft
der ihm gegebenen Sendung auszuiiben hat. Vielleicht ist es auch das wirksamste,
wirksamer als das unmittelbare und zweckgerichtete apostolische Tun, so unent-
behrlich dieses auch ist. Er mufl nur an die Macht des gegenwirtigen Gottes glauben,
er mull Geduld haben, Atmosphire schaffen und den Geist des lebendigen Gottes:
Friede, Freude, Keuschheit, Launterkeit, Selbstlosigkeit, Liebe und Giite ausstrahlen.
Es wird fiir die Durchdringung der welthaften Welt mit christlichem Geist und fiir
die Ritkgewinnung der in der Gottferne lebenden Massen entscheidend darauf an-
kommen, wieviele solcher Christen es gibt, die mitten in der Welt Gottes Dasein und
Gegenwart glaubhaft machen und seinen Geist bezengen.

Nicht jeder Fromme tut das, mag seine Frommigkeit im {ibrigen noch so aufrichtig



124 Friedrich Wulf

sein. Es gibt eine pictistische Frommigkeit, zu der der weltldufige Mensch unserer
Tage keinen Zugang mehr findet. Sie ist zu sehr eine Sache des Einzelnen und seines
von Gott ergriffenen Herzens und hat zu wenig mit der Welt im ganzen wie auch
ihren einzelnen Bercichen, Aufgaben und Anliegen zu tun, als daB sie Gott als da-
seiend und gegenwirtig in eben dieser gott-losen Welt glaubhaft bezeugen konnte.
Wer heute Zeugnis ablegen will fiir den lebendigen Gott, der mufl zuvor die Raume
dieser Welt — wenigstens im Geiste — abgeschritten sein, der mufl etwas von der Gott-
leere, die sie ausstrahlen, eingeatmet haben, der muf} Gott auf den Straflen seines
Lebens: im Beruf, in der Begegnung mit Menschen, in den groflen Katastrophen und
den geistigen Bewegungen unserer Zeit gesucht haben, bis er ibn fand. Erst dann
wird man ihm glauben. Fin solcher Christ wird nicht so schnell wie der ,Fromme®
Gott unmittelbar und direkt bemiihen, weil er ihn nicht so unmittelbar und direkt
am Werk sicht wie jener. Er macht Ernst mit dem Satz des Thomas von Aquin, dafl
Gott fiir gewohnlich durch die causae secundae, die geschdpflichen Zweitursachen,
wirke. Er sucht darum Gott nicht nur in seinem gnadenhaften Wirken, wie es im
iibernatiirlichen Leben des einzelnen und der Kirche zum Ausdruck kommt, sondern
auch in eben diesen Zweitursachen, das heifit aber in ,allen (geschaffenen) Dingen®
(Ignatius von Loyola), in den Gesetzen ihres Seins und ihres Wirkens. Die Dinge
selbst in ihrer Eigengesetzlichkeit: ihrer Vielfalt und Differenziertheit, ihrer Macht
und Gefahrlichkeit, ihrer Schonheit und Disharmonie, ihrer Ruhe und Bewegtheit
sprechen ihm von Gott, dem hellen und beschenkenden, dem dunklen und rétselhaf-
ten, und auch die scheinbare Gott-leere der Welt wird ihm zum Zeichen seiner Grofie
und Erbabenheit, die nicht mit Menschenmaflen zu messen sind. Seine Frommigkeit
wird darum den Eindruck des Niichternen und Unpathetischen, ja fast Profanen ma-
chen. Mit frommen Worten ist er sehr sparsam, nicht weil sein Herz unfromm wire,
sondern weil ja auch Gott sich hinter seinen Werken immer mehr verborgen hat.
Die hohen Worte sind ihm zu heilig, als daf man sie so alltiglich aussprechen diirfte.
Und auch vor dem Wort Tugend hat er eine grofie Scheu, wenn sie wirklich als jene
Haltung genommen wird, die letztlich mehr Gnade als menschliches Tun bedeutet.
Wo andere schon von christlicher Liebe sprechen, fordert er zunéchst einmal Takt
und menschliche Anstindigkeit und jenes selbstverstindliche Helfen, auf das bei dem
Zusammenspiel der verschiedenen Berufe heute jeder angewiesen ist. Wie beschei-
den konnen Menschen oft sein, obwohl sie auf ein grofles Werk hinweisen kénnen,
an dem sie mit der Hingabe ihrer ganzen Kraft gearbeitet haben. Nicht erst die
christliche Demut, sondern schon die Dinge selbst fordern ihnen diese Haltung ab.
Je intensiver und verantwortungsvoller sich der Mensch mit thnen beschaftigt, um so
deutlicher kommt ihm die Grenze und Gefahrdung seines Wissens und Kdnnens zum
Bewufltsein. Ehrlichkeit, Treue, Hingabe, Anspruchslosigkeit sind seine Grundtu-
genden, und vor der so viel besprochenen, aber hichst unklaren Verchristlichung der
weltlichen Berufe steht ithm zunichst einmal die Sachgerechtigkeit.

Ist das aber nicht eine zu natiirliche Religiositit, die die christliche Botschaft in
ihrer Notwendigkeit und Wiirde entwertet? Wenn damit alles gesagt wire, ja —
oder vielleicht. Aber so ist es nicht gemeint. Wir haben hier nur das vordergriindige
Bewufltsein jenes Christen beschrieben, der Gott in dieser sikularisierten Welt
glaubhaft bezeugt, sozusagen den untersten Saum seiner Frommigkeit, der die Erde



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 125

beriihrt. Der vom christlichen Glauben getragene und erfiillte Mensch wird in der
Schépfung mehr schen als nur das Werk des Schopfers. Sie ist ihm auch die Welt
Jesu Christi, jene Welt, in die Christus durch Annahme einer menschlichen Natur
eingetreten ist und die er die seine nennt. Es ist die erloste Welt, der sich Gott wie
scinem eigenen Sohn zuneigt, auch und gerade in ihren Wunden. Zwar hat Chri-
stus diese Welt in seinem Tode und seiner Himmelfahrt wieder verlassen. Er hat
sie noch nicht mitgenommen in die offenbar gewordene Herrlichkeit des Vaters; dar-
um seufzt sie noch und liegt in Wehen bis zur Stunde (Rom 8, 22). Aber in der Gnade,
in seinem Leibe, der Kirche, in seinen Briidern lebt er auch weiter noch in ihr. Durch
scine lebendige Gegenwart bleibt sie ein fiir allemal die in seinem Blute geheiligte
Welt. Darum konnen auch alle Dinge und Ereignisse dieser Welt zum Ausdruck
seiner lebenspendenden Gegenwart werden und am innersten Geheimnis seines
Lebens, an seinem Tode und seiner Auferstehung teilnehmen. Von hierher ergibt
sich eine Fiille von Méglichkeiten fiir die Verchristlichung unseres weltlichen Bewufit-
scins. Es ist nicht nur ein frommer Gedanke und bedeutet kein spielerisches Hinein-
interpretieren, wenn man alles Sterben in der Welt, alle Zusammenbriiche und Ver-
fallserscheinungen in ihr in Zusammenhang mit dem Tode Christi bringt,
ebenso aber alles Lebendige mit seiner Auferstehung. Die Verfinsterung der Sonne
in der Stunde seines Todes und das Bersten der Felsen haben ihre Fortsetzung auch
in unserer. Zeit. Und nicht nur in den geheiligten Elementen der Sakramente erfihrt
die Auferstehung ihre bildhafte und gnadenwirkende Darstellung. Ob und wieweit
die scit dem Erlésungstode Christi in der Welt liegenden Méglichkeiten allerdings
fiir uns und fiir die Welt selbst fruchtbar gemacht werden, hingt entscheidend von
uns ab. Indem wir die Dinge lieben und zugleich lassen, erlésen wir sie. Uns selbst
aber wird der Umgang mit der Welt, das Erleben und Erleiden derselben in dem
Mafe heiligen, als wir im Gebrauch der Dinge und im Verzicht auf sie, in der Freude
und der Miihsal der Arbeit, im Herrschen und im Dienen, im Versuchtwerden durch
die Welt und in ihrer Bewiltignng die Geheimnisse des Lebens Jesu durch
die innere Verbundenheit mit ihm erneuern. Man muf das erst tausendmal eingeiibt
und realisiert haben, ehe das gliubige Bewufitsein davon geformt und erfallt ist.
Dann aber ist auf einmal die vorher gott-lose und gott-ferne Welt voller Geheim-
nisse; auf all ihren Straflen und in all thren Riumen begegnet dem Christen der
Vater, der seinen Sohn in die Welt sendet, der Sohn, der die Welt erldst, und der
Heilige Geist, der sie heiligt.

Damit schliefit sich der Kreis der ersten Frage, in welcher Weise die sikularisierte
Welt dem Laien-Christen als Problem und als Aufgabe gegeniibersteht. Das Aus-
einanderfallen von Kirche und Welt, das heute seinen Hohepunkt erreicht hat, birgt
fir das christliche Leben in der Welt grofle Gefahren, enthalt aber auch dhristliche
Moglichkeiten und fordert einen neuen Typ von Frommigkeit. Dem (Welt)-Chri-
sten ist es aufgegeben, Gott, Christus und die Kirche in der Welt wieder anwesend
zu machen und damit nicht nur die gott-lose Welt in sich zu heiligen, sondern sie
auch fiir den Menschen, der mit ihr umgeht und an ihr arbeitet, heilbringend zu ma-
chen. Damit sind wir aber auch zugleich beim zweiten Teil unserer Untersuchung.
Erschwert nicht die technische und technisierte Welt von heute diese Aufgabe noch
einmal um ein weiteres? Das tut sie in der Tat. Aber auch hier wird es sich nicht nur



126 Friedrich Wulf

darum handeln, Schwierigkeiten aufzuzeigen, sondern auf nene Moglichkeiten hin-
zuweisen und dadurch der Frommigkeit neve Impulse zu geben.

IL.

Worin besteht denn die Eigenart der technischen und technisierten Welt, von der
hier die Rede ist? Sie ist offenbar das Ergebnis der neuzeitlichen Technik. Wir wer-
den sie also nur vom Wesen der Technik her verstehen. Beim Wort Technik schwingt
fir uns ein Gegensatz zum Begriff der Natur mit. Das technisch Gefertigte steht im
Gegensatz zum organisch Gewachsenen. Die Natur ist etwas Lebendiges (auch der
Stein ist in diesem Sinne lebendig), die Technik etwas Starres, Totes. Fiir unser Emp-
finden herrscht sogar etwas Feindseliges zwischen beiden Bereichen. Denn die Tech-
nik zerstért die Natur, sie greift gewaltsam in die Natur ein, fordert sie im Hinblick
auf die in ihr ruhenden und verborgenen Krifte an. Das Ergebnis der Technik ist
das Werkzeug, das Gerit, die Maschine, der Apparat. In ihnen ist Energie verwan-
delt und gespeichert; sie dienen als Mittel zur Sicherung und Erleichterung des
menschlichen Lebens und zur Befriedigung unserer Bediirfnisse. Urspriinglich ist die
Technik auf Erfindung, Konstruktion und Anfertigung von etwas Einzelnem ausge-
richtet. Mit der Vervollkommnung und Verfeinerung ihrer Methoden, der gréfieren
Mannigfaltigkeit, Differenziertheit und Verflechtung ihrer Objekte werden dann
ganze Bereiche des Technischen geschaffen, z.B. eine Fabrik, ein Kraftwerk, ein
Eisenbahnnetz. Schliefllich wird die Methode der Technik auf alle Gebiete des
menschlichen Lebens ausgedehnt. So wie die naturwissenschaftliche Methode im 19.
Jahrhundert auf alle Wissenschaften angewandt wurde, so beherrscht allmihlich
auch die technische Methode das ganze Leben. Hier handelt es sich dann nicht mehr
um die Hervorbringung von etwas Neuem, sondern um Medhanisierung und Orga-
nisation. So werden nicht nur Verkehr und Wirtschaft, sondern das gesamte mensch-
liche Zusammenleben, ja selbst Kultur und Wissenschaft organisiert. Die uniiber-
schavbar gewordene Vielfalt des Lebens soll nach ihrer mechanisierbaren Seite um
ihrer leichteren Bewiltigung willen einheitlich ausgerichtet und zusammengefafit
werden. Im Endergebnis ist die ganze Welt eine gewaltige, hochkomplizierte und
krisenempfindliche Apparatur geworden, die eine relative Unabhingigkeit von ihren
Initiatoren erlangt hat, und deren Leben darin besteht, daf sie funktioniert. Thr Le-
benszentrum ist darum das Biiro. Wie eine dichte Asphaltdecke zieht sich so die Welt
der Technik iber die Natur, als eine gleichsam zweite, kiinstliche Natur.

Die Risckwirkungen der technischen und technisierten Welt auf den Menschen sind
gewaltig. Man spricht geradezu vom technischen Menschen unseres Zeitalters. Uber-
all trifft er auf die Technik: auf Verzweckung, Versachlichung, Genormtes, und auch
er selbst ist in den groflen Versachlichungsprozef einbezogen. In dieser Sicht wird
er nicht mehr als lebendige, individuelle, personale Einheit angesprochen, sondern
nur noch in bezug auf Einzelfdhigkeiten, als Typ und als Funktionar. Er reagiert
dementsprechend und denkt vielfach nur noch in technischen Kategorien und in vor-
gegebenen Schemata, nicht mehr ganzheitlich, personal und individuell. Er sieht
nichts Lebendiges mehr, keinen Wachstumsvorgang, sondern nur noch Material und
Gebrauchsfertiges. Von wenigen Forschern, Erfindern und Konstrukteuren abgesehen,
entwirft und gestaltet er nicht mehr, sondern bedient nur noch und gebraucht. Alles



Der Christ und die Gestalt der heutigen (elt 127

scheint herstellbar. Das Leben verspricht leicht und miihelos zu werden. Solange der
Mensch nur in der technischen Schicht der Welt denkt und lebt und falls er sie be-
herrscht, ist ihm ein eigentiimliches Selbstbewufitsein und eine beeindruckende Si-
cherheit eigen. Aber diese tduschen. Zu Unredut {ibertrigt er sie auf das Lebens-
ganze. Er geht iiber eine diinne Eisschicht, deren Untergriindigkeit er nicht kennt.
Das Eis bricht immer wieder durch und der Abgrund géhnt. Der Mensch reicht tiefer
als die Welt des Technischen. Im Seelischen kommt man mit gelernten Handgriffen
nicht mehr aus und ,der Umgang mit Menschen ist anders als mit Apparaten, Stof-
fen, Maschinen“ (F. Dessauer). Der Riickschlag ist darum unvermeidlich. Es kommt
zu ernsten Lebensschwierigkeiten und tiefgreifenden Kontaktstorungen, die das see-
lische Gleichgewicht aufheben. Neben einem gesteigerten Selbstbewuftsein findet
man ein erschreckendes Minderwertigkeitsgefiihl, neben der zur Schau getragenen
Sicherheit eine nur schlecht verdeckte Unsicherheit und Lebensangst. Der Verkiim-
merungsprozefy des inneren Menschen, die Vereinseitigung und Verengung seines
Bewufltseins, die das technische Zeitalter mit sich gebracht hat, sind nur zu offen-
kundig.

Trotzdem wird der Christ die Technik und die technisierte Welt als solche nicht
verdammen. Er wird sie nicht einmal als neutral, als indifferent hinstellen. Er be-
trachtet sie vielmehr zunichst als eine notwendige und unausweichliche Entwicklung,
die mit dem Schopfungsauftrag gegeben ist, und sieht in ihr darum auch Moglich-
keiten fiir echte menschliche Bildung. Der tégliche Umgang mit der Technik und der
technischen Welt erzieht den Menschen zur Prizision, zur Zuverlissigkeit, zur Hin-
gabe, zum Dienen und zur Verantwortung. Sein Handeln muf sich den ,Gesetzen®
der Natur und des technischen Geridtes anpassen; er selbst mufl sich dem gemeinsa-
men Werk unterordnen. Er kann nicht nach Willkiir und eigenem Gutdiinken vor-
angehen; es wiirde sich sofort richen. Die Erfahrung, das Experiment, das Sehen und
Betasten, das Messen und Wigen ist darum fiir ihn der stete Ausgangspunkt fiir sein
Tun, und auch das Konnen, die Leistung, den Erfolg kann man sehen und kontrol-
lieren. In all dem erkennt der Christ etwas Gottgewolltes. Hinter dem Werk zeigt
sich ihm der Schépfer aller Dinge. Werktreue bedeutet thm darum Treue zum
Schopfergott. Man kann nun beobachten, dafl der Mensch des technischen Zeitalters
dhnliche Grundsétze auch in seinem geistigen und religiosen Leben anwendet. Darin
liegen gewifl mancherlei Gefahren. Wie viele glauben darum nicht mehr, weil sie
Gottes Gegenwart und sein Wirken nicht handgreiflich vor sich sehen, und beten
nicht mehr, weil sie in jhren Bitten nicht erhort wurden. Wie in der Welt der Tech-
nik, so mochten sie auch im Glauben experimentell erfahren. Aus der gleichen gei-
stigen Haltung heraus kontrollieren sie gern bei anderen Christen, ob ihr tigliches
Leben, ihr tatsichliches Handeln auch mit ihrem Glaubensbekenntnis {ibereinstimmt.
Aber diese Haltung bestimmt auch in guter Weise die neuzeitliche Frommigkeit.
Wir begniigen uns heute nicht mehr mit blofler Gesinnungsethik, Wir miftrauen
unseren Gebetserfahrungen, wenn sie sich nicht in sehr handfesten Taten Zuflern.
Wir sind bescheidener geworden in der Art und Weise der Verkiindigung, weil wir
um unsere eigenen Schwichen ehrlicher wissen. Wir wagen als Priester nicht mehr
so einfach Forderungen zu stellen, wenn wir sie nicht zuvor selbst zu erfiillen ver-
suchten. Nach den vielen Worten, die in den vergangenen Jahrzehnten iiber hachste



128 Friedrich Wulf

Dinge des geistlichen Lebens, iiber ,Mystik und Poesie®, iiber liturgische und sakra-
mentale Frommigkeit, iiber Methoden und Stufen des Gebetes gesprochen wurden,
wissen wir wieder mehr um den Wert des kleinsten Werkes der Nachstenliebe, und
selbst das Fasten und die im téiglichen Leben geiibte Aszese beginnen auch in weite-
ren Kreisen wieder in ihrer Bedeutung erkannt zu werden. Was aber das Verlangen
des heutigen Christen nach realer Erfahrung des Glaubens angeht, so ist auch das im
Grunde zu Recht bestehend. Der Glaube ist fiir uns wieder mehr als ein blofies An-
nehmen der geoffenbarten Wahrheiten. Wir wissen wieder um das Wirken und die
Regungen des Heiligen Geistes in der Secle, dort, wo ein wirklich geistliches Leben
gefithrt wird. Wir machen wieder ernst mit dem Satz, dafl die Gnade die anfing-
liche Glorie sei. Fiir uns ,hat die Zukunft schon begonnen®. Das alles ist so beglik-
kend, daf wir ohne diese Erfahrungen des hier und jetzt in uns gegenwértigen und
wirkenden Gottes, ohne das lebendige Wissen um die Gegenwart des Herrn unter
uns, das heutige Leben mit all seinen Belastungen gar nicht mehr gliubig bestehen
kénnten.

Ist damit aber schon alles zur Frage gesagt, wie der Christ der Technik begegnen
solle? Sind damit schon die Gefahren der technisierten Welt, von denen oben die
Rede war, iiberwunden? Nein, aber es galt doch zunichst einmal das Positive her-
auszustellen, um der Technik einen ersten Sinn abzugewinnen. Man ist damit vor-
urteilsfreier und bereiter zu sehen. Pessimistische Stimmen horen wir genug. Eine
positive Einstellung zur Technik ist um so wichtiger, als man ihrem nivellierenden
und ertotenden EinfluR nicht dadurch entgeht, dafl man sie flieht. Wer kann das
schon, aufler ein paar beschaulichen Ordensleuten und einigen Gelehrten oder Na-
turliebhabern, die das notwendige Geld haben oder bediirfnislos genug sind, um
sich ein Tuskulum einzurichten? Dem Sog der Technik, dem in der heutigen Welt
jeder tausendfach ausgesetzt ist, wird nur der nicht verfallen, der sie beherrscht, der
iiber ihr steht. Das aber setzt zweierlei voraus: einmal, dafl man iiber die technische
Apparatur der Welt, soweit sie fiir den eigenen Lebenshereich unumginglich ist,
verfiigt, dafl sic sozusagen gekonnt ist, und zweitens, daBl sie in keinem Punkt zum
Ziel und Inhalt des menschlichen Lebens wird. Sobald das letztere der Fall wire,
sobald z. B. das Motorrad, das Auto, der Fotoapparat, der Eisschrank, das Radio-
gerit oder auch das Managen, die Organisation, der Betrieb so sehr das Bewufitsein
beherrschen wiirde, dafl sich dahinter keine andere Welt mehr entfalten kénnte,
wire man schon in den Sog der Technik geraten, zu ihrem Funktionir geworden.
Uberall dort, wo die Technik ihres Mittelcharakters entkleidet wird und die eigent-
liche Welt des Menschen (sei es wertmafig, sei es auch nur tatsichlich) bedeutet, ist
dieser in seinem Menschsein entthront. Ob einer also der Technik ohne Verlust sei-
ner Freiheit und seiner Wiirde begegnet, hingt entscheidend davon ab, von welcher
Kraft des Geistes und des Herzens er erfiillt ist, welches seine innere Welt ist und
ob er iiberhaupt eine solche hat, die diesen Namen verdient. Je selbstverstindlicher
ein Mensch von innen her lebt, je mehr seine Ideale auflerhalb und oberhalb der
technischen Apparatur liegen, um so ungefihrdeter kann er sich der Welt der Tech-
nik bedienen. Dann aber soll er sich ihrer auch bedienen, ohne Scheu und Vorurteil.
Er soll sie sogar, soweit sie fiir scine eigenen Lebensziele, die humanen und die
christlichen, von Nutzen sind, moglichst vollkommen beherrschen. Leider ist es meist

.



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 129

50, daf diejenigen, die es in der Beherrschung der technischen Welt zur Vollkom-
menheit gebracht haben, keine sehr innerlichen Menschen sind, und umgekehrt diese
sich vielfach im Umgang mit der Welt der Technik schwer tun. Das zeigt, wie sehr
Technik und Geist in Spannung zueinander stehen. Fiir den Christen ein Grund
mehr, sich in technischen Dingen zu itben, um die heutige Weit nicht den Robotern
der menschlichen Gesellschaft zu tiberlassen.

Damit sind wir bei einem der entscheidendsten Punkte in der Frage der mensch-
lichen Bewiltigung der Technik, nimlich beim Moment der Ubung. Rein theoretisch
kann das Problem nicht gelost werden; es muf die Ubung dazu kommen. Genauer
gesagt handelt es sich um eine zweifache Ubung: Einmal miissen die ,technischen
Handgriffe* (im weitesten Sinn) eingeiibt werden; ebenso aber und zu gleicher Zeit
mufl der sich Ubende auf der Hut sein, dafl er nicht (ohne es vielleicht zn merken)
dem technischen Apparat verfillt, und auch das geschieht wieder nur durch Ubung,
durch eine Ubung leib-seelischer Art. Letztlich geht es darum, dafl der Geist die
Technik durchdringt (in etwa anch umgekehrt!), daf das technische Tun beseelt wird.
Wie geschieht das im einzelnen? So wic die Bedienung einer Maschine oder eines
Instrumentes erst dann vollkommen geworden ist, wenn die Handgriffe unbewuf}t
geschehen, so mufl auch die Handhabung der technischen Verfassung der Welt so
gelingen, daf} diese ins Unterbewufitsein absinkt. Das besagt fiir den sich-Ubenden,
dafl er einerseits genan hinschaunen muf, was er tut, sonst wiirde die Maschine nicht
funktionieren oder er selbst kime zwischen die Rader. Anderseits darf er wieder
nicht genau hinschanen, um das Ganze nicht ans dem Auge zn verlieren. Fir das
tédgliche Leben bedeutet das die Forderung nach einer neuzeitlichen Aszese der Sinne.
Ich muf sehen konnen, ohne zu sehen, und héren koénnen, ohne zu horen, ich mufl
mich éffnen und verschlieBen, mufl dieses ergreifen und jenes lassen kénnen. Der
Sinn dieser Aszese ist die Beherrschung der technischen Apparatur der Welt, damit
der Geist frei wird fiir die hinter den technischen Strukturen liegende und verdeckte
‘Welt des Menschen. So wie erst die volle Beherrschung einer Maschine deren Gestalt
frei gibt und mir die Sinnerfassung meines Tuns erméglicht, so ermdglicht mir auch
erst die Aszese der Sinne, in einer humanen Welt zu leben und den Sinn meines Le-
bens zu verwirklichen. Dafl diese Aszese fiir den Christen zugleich seine religidse
und christliche Lebensaufgabe zum Ziel hat, ist selbstverstindlich, ja von dorther
erhdlt sie erst ihren ganzen Umfang und ihren eigentlichen Sinn, von dort bezieht
sie auch besondere Antriebe. Auf die Dauer wird der Mensch nur dann die hier be-
schriebene und geforderte Aszese iibernchmen und nur dann wird er sie mit Erfolg
handhaben, wenn schon vorher eine geistige und religiose Welt da ist, die es zu be-
wahren und zu entfalten gilt, — wenn er menschliche und christliche Ideale hat, die
er in seinem Leben zu verwirklichen sucht. In diesem Zusammenhang spricht man
heutzutage gern von Techniken des geistigen und religiosen Lebens, die wie die As-
zese der Sinne dazu dienen, die innere Welt des Menschen inmitten der technischen
Atmosphére unserer Zeit zu erhalten und zu pflegen. Darunter versteht man be-
stimmte Ubungen wie die Vorstellung eines Bildes, das (innere) Aussprechen eines
Kernwortes oder eines Gebetes, die den Menschen vor allem Sich-Verlieren an die
aufleren Dinge bewahren und ihn immer wieder zu sich selbst, in die Welt des Hu-
manen und die Welt Gottes zuriickfithren sollen. Techniken heifien diese Ubungen



130 Friedrich Wulf

wegen ihrer Wiederholbarkeit und wegen der Mechanisierung seelischer Vorginge.
Der Grund fiir solche Ubungen liegt in der leib-seelischen Verfassung des Menschen;
der Geist braucht in der verwirrenden Vielfalt der Eindriicke, die tiglich auf ihn
einstiirmen, gleichsam eines Geldnders, an dem er sich festhalten kann, um nicht ins
Schweifen zu geraten. Die dhristliche Frommigkeit kennt schon liangst diese Art, sich
in der Sammlung zu bewahren; sie hat einen ganzen Reichtum solcher Techniken er-
funden. Man braucht sich nur an das Tragen einer Medaille oder eines Skapuliers
oder auch an das Gleiten der Perlen des Rosenkranzes zu erinnern. Heute sind wir
durch die technische Struktur unserer Zeit, die fiir den inneren Menschen eine grofie
Belastung darstellt, ganz von selbst wieder auf dhnliche Praktiken gekommen. Man
kann darum sagen, dafl die Technik selbst uns wieder Mittel und Wege an die Hand
gibt zu ihrer menschlichen Bewiltigung.

Sehr viel grundlegender als die Aszese der Sinne und die Techniken des geisti-
gen und religiésen Lebens ist fiir uns heute allerdings noch eine andere Ubung,
ndmlich die der Mufle und der Kontemplation. Aus ihr erhalten jene erst ihren
Sinn und ihre Kraft. Mue und Kontemplation sind in unserem Leben nicht mehr
selbstverstindlich. Sie haben darin keinen natiirlichen Ort mehr und miissen dar-
um cigens cingeiibt werden. Der Bauer, der noch besinnlich iiber sein Feld schritt
und das Korn in die Furchen warf, meditierte ganz von selbst, und die Mutter, die
ihr Kind wiegt, tut es vielleicht heute noch. Aber wie selten sind solche Gelegen-
heiten in unserer mechanisierten Welt geworden!” Weder unser Beruf noch unser
hausliches Leben bieten geniigend Moglichkeiten zur Entspannung und lassen dar-
um den Menschen noch zu sich selbst kommen. Die Gestaltung des eigenen Lebens-
bereiches und der Rhythmus des Alltags sind weitgehend der freien Entscheidung
des einzelnen entzogen; er ist in einem fort eingezwiingt zwischen Notwendigkeit
und Verpflichtung. Je weniger der Mensch dadurch aus einer inneren Einheit und
aus einer personalen Tiefe heraus lebt, um so weniger verfiigt er auch iiber seine
dufleren und inneren Sinne; sie lanfen ihm davon und treiben mit ihm ihr Spiel.
Daher das Unstete und die stindige Unnihe des seelischen Ablaufs, die schnell
wechselnde Reaktion. Im Grunde kann er gar nicht mehr richtig sehen und unvor-
eingenommen hinhéren. Er mu es erst wieder lernen. Er mufl wieder besinnlich
und mit Anteilnahme des ganzen Menschen, mit seiner Person etwas betrachten
konnen, um seine Gestalt zu erfassen und in sich aufzunehmen, seine Individuali-
tit und sein Wesen. Man sollte darum neben seiner beruflichen Arbeit eine Lieb-
lingsbeschiftigung haben, die Gartenarbeit, das Sammeln von Bildern oder Marken,
einen Plattenspieler, der einem die Moglichkeit gibt, die Musik auszuwihlen -
irgendein hobby, das nicht nur ablenkt, sondern auch erfiillt. Das bedeutet nicht nur
eine Pflege und Schulung der dufleren Sinne, sondern auch eine Bereicherung des
inneren Menschen, eine Anfilllung der Seele mit Bildern. Ohne solche Bilder ver-
kitmmert die Seele, und das ist heute weitgehend der Fall. Der Mensch hat keine
innere Welt mehr, die er anschauen kann. Er hat darum auch keine Einfille mehr,
keine Intuition; er vermag nicht mehr zu gestalten. Die Phantasie kann dabei durch-
aus sehr rege sein, aber sie wuchert, sie schweift umher, sie wird rein passiv von
dufleren oder inneren Eindriicken bestimmt und 1aBt sich treiben, ist aber selbst
nicht mehr produktiv und nicht mehr vom Geiste beseelt.



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 181

Die Pflege der Sinne und der Phantasie ist dann auch die Vorbedingung fiir die
religiose Kontemplation, fiir das meditierende Gebet. Sie liefern daza das ndtige
Riistzeug. Denn auch hier soll zunichst angeschaut werden, und hier mit noch viel
groflerer Anteilnahme und Hingabe. Der Mensch muf8 das Wort Gottes wieder
horen lernen, ganz neu und so, als sei es hier und jetzt zum ersten Mal gesprochen.
Leider ist das, was wir das betrachtende Gebet nennen, sowohl in der praktischen
Durchfithrung wie auch nach den Biichern zu urteilen, die sich Betrachtungsbiicher
nennen (auch in jingster Zeit hat sich daran noch nicht viel gedndert), allzu sehr
eine Sache des Verstandes, des blofen Nachdenkens geworden, weniger aus Prin-
zip als tatsdchlich, aus dem oben genannten Mangel an einer inneren Bilderwelt.
Dort, wo die Betrachtung noch regelmiflig geiibt wird, also vor allem in den Klg-
stern, wird darum hiufig iiber innere Leere, iiber Unergiebigkeit und Zerstreuung
geklagt. Das zeigt, wo eigentlich angesetzt werden miifite. Gewif} nicht bei der Her-
anfihrung neuer Stoffmassen, so sehr eine biblische, kultisch-liturgische und theo-
logische Vertiefung den meisten Betrachtungsvorlagen zu wiinschen wire. Mit Freude
und nachhaltiger Wirkung geiibt wird das betrachtende Gebet erst dann wieder,
wenn es als ganzheitliche Ubung, die alle Krifte des Menschen in Anspruch nimmt,
und in seinem vom Anschauen bis zur Einigung fortschreitenden seelischen Ablauf
begriffen und vollzogen wird. Vor allem der Laie wird darum nen und sorgfiltig
in die Kunst des betrachtenden Gebetes eingefiithrt werden miissen. Und wie not-
wendig wire es gerade fiir ihn, dafl es mehr geschdhe! Ob sich geniigend Priester da-
fur bereit finden und noch mehr — dazu iiberhaupt in der Lage sind? Hier wiirden
jedenfalls die tiefsten und eigentlichen Grundlagen gelegt, um das heutige, von der
Technik geprigte und bedrohte Leben wieder menschlich und christlich zu leben,

Der kontemplative Mensch sieht weniger, aber auch mehr als der Zerfahrene, der
sich einfach dem nichstliegenden Eindruck iiberlafit und von tausend Dingen hin-
und hergezogen wird. Er sieht tiefer. Er entdeckt auch in der technischen Welt
Schonheiten, die dem anderen ewig verborgen bleiben. Er hat ein Auge fiir Formen,
fiir Gestalt, fiir Sinnzusammenhidnge, und bisweilen tst er mit seiner Maschine, sei-
nem Gerit so vertraut und so eng verbunden, dafl sie zar Verlingerung seines
Armes werden und ihn der Natur wieder niher bringen. Hier liegen Moglichkeiten
der Entwicklung, die wir noch nicht iiberschauen. ,Die Maschine in ihrer hdchsten
Vollendung wird unauffillig . . . Erst wenn aus unseren Gerdten jede sichtbare Spur
der technischen Bearbeitung geschwunden ist, und wir sie so natiirlich und selbstver-
stindlich wie vom Meer gerundete Kieselsteine ergreifen, wird man langsam ver-
gessen, dafl es sich um so etwas wie eine Maschine handelt ... Die Aufmerksam-
keit wird nicht mehr vom Werkzeug verschlungen, sandern wir vermdgen durch es
hindurch wieder die alte Natur zu entdecken, die Natur des Gértners, des Seefah-
rers, des Dichters” (Saint-Exupéry). Man wird einwenden, das sei — jedenfalls in
unserem Stadium der technischen Entwicklung — nur in seltenen Fillen realisier-
bar, sehr oft gibe der komplizierte Mechanismus die Gestalt nicht frei und den
meisten Arbeitsprozessen (noch viel mehr trifft das fir die technische Welt als Or-
ganisationssystem im ganzen zu) sei wegen ihrer Detaillierung und Mechanisierung
kein rechter Sinn mehr abzugewinnen, da sie den Menschen 2zu ihrem Funktionir
degradiert hitten. Aber auch hier hat der Kontemplative noch Moglichkeiten, das



182 Friedrich Wulf

scheinbar sinnlos gewordene Leben menschlicher zu sehen und zu gestalten. Da er
sich nicht in den grofien Versachlichungsproze der Technik einschmelzen lifit, son-
dern sein personales Leben bewahrt, sieht er hinter allen technischen Strukturen
unserer Zeit als das Eigentliche den Menschen und noch tiefer Gott; beides gehort
fiir den Christen zusammen, denn ,wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder® (1 Joh
4, 21). Die Welt des Kontemplativen ist die Welt der Person. Von daher erhalt sein
Leben in jedem Fall Sinn und sogar Reichtum und Fiille. Nicht nur in der Familie
und im personlichen Bekanntenkreis, auch in der Nachbarschaft, die sehr oft schon
Fremde bedeutet, im Betrieb und im Biiro kann man fiir den leidenden und verein-
samten Menschen da sein. Durch tausend kleine Dinge vermag man ihm seine Auf-
merksamkeit und Hilfe zu schenken. Noch mehr aber wird der Kontemplative ,in
allen Dingen Gott finden*, an allen Orten Ihm begegnen und in allen Ereignissen
Thn am Werke sehen. Es gibt da rein gar nichts, das ihn nicht mit Gott in Ver-
bindung bringen konnte, das Frohmachende und das Leidvolle, das Helle und
Durchschaubare ebenso wie das Ratselhafte und Unentwirrbare. Das gibt seiner
Fréommigkeit ein betont personales Geprage. Es geht ihm nicht in erster Linie um
die Erfillung einer Ordnung, sondern um den Dienst fiir den personalen Gott, und
Vollkommenheit sagt ihm nicht so sehr eine objektive Grofle, die Fiille aller Tu-
genden, als vielmehr die wachsende und nie zu Ende kommende Liebe zum himm-
lischen Vater, zu Christus dem Herrn und seiner heiligsten Mutter, zu den Bri-
dern und Schwestern als den Geschwistern Christi. Eine solche Schau macht vielleicht
die Welt des heutigen Christen — wenn er wirklich ein solcher ist — trotz der mannig-
fachen Belastungen seines Lebens reicher und gefillter, als das in friheren Zeiten
der Fall gewesen sein mag.

Versucht man einmal, die hier geforderte Haltung fiir den Christen unserer Zeit,
der von einer technischen Welt umgeben und in sie eingetaucht ist, kurz und prazis
zu umschreiben, so wird man kaum einen besseren Ausdruck dafiir finden als jene
Formel, mit der ein Vertrauter des hl. Ignatius von Loyola die geistige und religidse
Halturig kennzeichnete, die dieser in seinem Orden verwirklicht sehen wollte, nim-
lich ,contemplativus in actione“, beschaulich im Tun. Dafl der Mensch nur durch
die Beschauung zu seinem cigentlichen Wesen und zar Vollendung komme, ist alte
griechische Lehrweisheit. Das Christentum hat diese Weisheit nur dbernommen
und vertieft. Die Formel des letzten der groflen Orden der Kirche setzt nun einer-
seits diese Tradition fort, filthrt sie anderseits aber erst zu ihrer christlichen Falle.
Nicht nur die MufRe, die Philosophie, christlich gesprochen das Gebet ermdglichen
die Beschauung, auch die Arbeit kann zu einer Weise der Beschauung werden, falls
sie nur zur Ehre Gottes und in seinem Auftrag geschieht und das Leben Christi,
das ein Leben der Arbeit war, fortsetzt. Darum kann Ignatius den jungen Mit-
briidern, die sich noch in der Ausbildung befanden, schreiben: ,Wenn Thnen auch
das Studium nicht Zeit zn langem Beten 1dfit, so konnen Sie viel durch das Ver-
langen ausgleichen: indem Sie alles nur fiir den Dienst Gottes tun, machen Sie
aus allem ein Gebet*. Das ist sehr bedeutsam. Davon ist auch der homo faber unse-
res technischen Zeitalters betroffen. Lange Gebetszeiten steben ihm im allgemeinen
nicht mehr zur Verfiigung. Dennoch kann er ein betender Mensch sein, kann er be-
schaulich sein mitten im Tun.



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 138

Zusammenfassend kann man Haltung und Frommigkeit, wie sie vom heutigen
Christen der sikularisierten und technisierten Welt gegeniiber gefordert sind, fol-
gendermaflen charakterisieren: es eignet ihnen eine richtig verstandene Welthaftig-
keit, Niichternheit, Wirklichkeitssinn, Aufgeschlossenheit und Anpassungsvermégen,
aber auch eine besondere Innerlichkeit, ja Beschaulichkeit, eine begliickende Gegen-
wartsnihe Gottes und des Erlosungswerkes in Christus; das Gefihl der Einsam-
keit und Verlassenheit wird ausgeglichen durch das Bewufitsein der innigen Ver-
bundenheit mit dem himmlischen Vater, mit dem Herrn, mit allen Menschen; der
personale und apostolische Zug umschliefit und kront endlich das Ganze. Damit hat
der heutige (Welt)-Christ eine zweifache Aufgabe — einmal in die Welt, aber auch in
die Kirche hinein. Er hat Gott in der Welt wieder anwesend zu machen, er hat
die Welt mit zu erlésen und zu heiligen, er hat aber auch das menschliche Antlitz der
Kirche, ihre welthafte Gestalt so zu pragen, dafl daraus der fortlebende Christus die
Menschen unserer Zeit in ihrem Milieu und ihrer Not anspricht. Eine Aufgabe, die
des ganzen Finsatzes wert ist, aber noch lange nicht genug mit Ernst und im Sinne
der Kirche angepackt wird.






