
Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Woher kommt es, daß der Christ sich heute so mächtig für die Welt interessiert? 
Was ist eigentlich geschehen, daß sie seine Aufmerksamkeit und Überlegung so 
stark in Anspruch nimmt? Eine erste Antwort darauf ist die, daß die Welt selbst 
im augenblicklichen Stadium ihrer Entwicklung und in ihrer heutigen Gestalt uns 
vor ganz neue Aufgaben und Probleme stellt. 

Zunächst einmal hat sich unser naturwissenschaftliches Weltbild in den letzten 
Jahrhunderten gewandelt. Offenkundiger und für die meisten Menschen zwingen- 
der sind die Veränderungen, die im äußeren Gefüge der Welt durch die moderne 
Technik hervorgerufen wurden. Beides ist nicht ohne Rückwirkung auf den Men- 
schen geblieben. Hatten der Aufschwung der Naturwissenschaften und die Entwick- 
lung der Technik auf der einen Seite einen Daseins- und Fortschrittsoptimismus zur 
Folge, so wuchs doch auf der anderen Seite in tieferen Schichten der Seele auch die 
Ratlosigkeit und Unsicherheit dieser Welt der Technik gegenüber. Niemand weiß, 
wie es weitergeht und vor welche Überraschungen wir noch gestellt werden. Es ist so, 
als hätten die einmal entbundenen Kräfte der Natur die Führung an sich gerissen 
und bestimmten mit immanenter Folgerichtigkeit das zukünftige Schicksal der Welt. 
Jedenfalls ist die Handlungsfreiheit des Menschen ihnen gegenüber sehr beschnit- 
ten. Dazu kommt noch ein weiteres: Die Grenzen, die Länder und Völker vonein- 
ander trennten und ihnen immer noch ein relatives Eigenleben bewahrt hatten, 
fallen mehr und mehr. Die Welt tritt in eine globale Phase ein. Das ist nicht nur von 
politischer und wirtschaftlicher, sondern auch von geistig-kultureller Bedeutung. 
Kulturen und Religionen begegnen und mischen sich mehr als bisher. Eine Fülle 
neuer Erkenntnisse geographischer, ethnologischer und religionswissenschaftlicher 
Art steht dem Einzelnen offen. Die Literatur der Völker wird zum Gemeingut 
aller. Der Horizont und das Selbstbewußtsein der Menschheit wächst. Aber auch 
ihre Orientierungslosigkeit nimmt zu. Alte Wahrheiten scheinen in Frage gestellt, 
neue tauchen auf. Die geistige Welt gleicht einem Wirrwarr. Viele finden sich darin 
nicht mehr zurecht. Die Fülle erdrückt sie. Die Maßstäbe sind ihnen entfallen. Eine 
allgemeine Skepsis ist die Folge. 

So ist also die Daseinserfahrung des Menschen in der heutigen Welt durch zwei 
gegensätzliche Stimmungen gekennzeichnet: durch ein erhöhtes irdisches Wert- 
bewußtsein auf der einen, durch Ungeborgenheit, ja Angst auf der anderen Seite. 
Die irdischen Dinge und Ordnungen haben für ihn an Gewicht zugenommen, aber 
sie beunruhigen ihn auch mehr und überführen ihn seiner Ohnmacht. Die Erde in 
all ihren Bereichen ist ihm in neuer Weise zum Erlebnis und zur Aufgabe geworden, 
aber sie entbirgt ihm auch in erhöhtem Maße ihre Fragwürdigkeit und Gefährlich- 
keit. Er bewundert die Welt und fürchtet sie, er gibt sich ihr hin und flieht sie. 

In dieser Situation findet sich nun auch der Christ vor. Er kann sich dem gemein- 
samen Schicksal der Menschheit nicht entziehen. Ja, dieses Schicksal ist ihm sogar 



118 Friedrich Wulf 

ein Ruf Gottes. Er muß audi als Christ die Welt ernster nehmen, als das frühere 
christliche Generationen getan haben. Er wird aber auch unter der Welt mehr 
leiden, als das früher der Fall war. Die Welt ist ihm darum heute in besonderer 
Weise zu einem Problem, aber auch zugleich zu einer christlichen Aufgabe geworden. 
Dieses Problem und diese Aufgabe in der Welt und für die Welt sind aufs engste 
mit seinem persönlichen religiösen Leben verknüpft. Selbstheiligung und Welt- 
heiligung lassen sich heute weniger denn je voneinander trennen, ja sie fallen für 
uns bis zu einem bestimmten Grade sogar zusammen. Nicht nur meine sittlichen 
Pflichten haben es mit der Welt zu tun; selbst mein Gebet im innersten Raum der 
Seele, mein ganz persönlicher Umgang mit Gott, stehen, wenn sie echt sind, im 
Zeichen der Bewältigung und Erlösung der Welt und haben damit immer zugleich 
ein apostolisches Gepräge. Es versteht sich von selbst, daß die Frage nach der Welt 
vor allem eine Frage des Weltchristen ist und ihre Beantwortung darum ein gutes 
Stück Laienfrömmigkeit bedeutet. In zweifacher Weise scheint nun die Welt in 
ihrer heutigen Gestalt dem Christen als Problem und als Aufgabe gegenüber- 
zustehen: einmal als säkularisierte Welt und zweitens als Welt der Technik. 

I. 

Man spricht so gern von dem Säkularisierungsprozeß, der mit dem Beginn der 
Neuzeit, also etwa im 16. Jahrhundert, eingesetzt und heute seinen Höhepunkt 
erreicht habe. Wir haben hier nicht den geschichtlichen Vorgang im einzelnen zu 
untersuchen, der sehr kompliziert ist, noch die Schuldfrage zu stellen, die von 
klerikaler Seite meist zu einfach und kurzschlüssig beantwortet wird. Die Tatsache 
als solche ist nicht zu leugnen. Die moderne Welt ist gott-los geworden, nicht in 
erster Linie im Sinne eines kämpferischen Atheismus, sondern viel gefährlicher in 
dem Sinne, daß Gott in der Welt, wie wir sie täglich erleben, nicht mehr zu Hause, 
nicht mehr anwesend ist. Einer mittelalterlichen Stadt oder Landschaft und noch 
den katholischen Städten und Gegenden des 16. und 17. Jahrhunderts konnte man 
es ansehen, daß Gott in ihnen wohnte. Die vielen Kirchen und Kapellen, die 
Mariensäulen und Wegkreuze, die Heiligen über den Portalen der Häuser, an Brun- 
nen und Brücken waren aus einem lebendigen Glaubensbewußtsein erwachsen; sie 
bezeugten den Christen jener Zeit darum die Anwesenheit Gottes. Der Rhythmus 
des zivilen Lebens und das Brauchtum waren von religiösem Geiste geprägt. Anders 
heute. Zwar stehen noch die alten Kirchen und neue werden hinzugebaut. Aber sie 
stehen nicht mehr im spontanen Bewußtsein des heutigen Christen. Wenn er z. B. 
sagt: ich gehe in die Stadt, dann denkt er ausschließlich an profane Dinge. Die Stadt 
ist ihm der Inbegriff von Welt ohne Gott. Er geht vielleicht noch jeden Sonntag 
zur heiligen Messe, aber wenn er werktags an einer Kirche vorüberkommt, achtet 
er nicht mehr darauf; nur selten sieht man jemand noch den Hut ziehen. Das 
braucht nicht notwendig ein Zeichen von Gleichgültigkeit, noch viel weniger von 
Glaubenslosigkeit zu sein. Der Mensch ist so von Welt umgeben, daß die religiösen 
Assoziationen ausbleiben. Die Räume, in denen er den größten Teil des Tages zu- 
bringt, die Straße, die Bahn, der Betrieb, das Hotel oder Gasthaus, der Sportplatz, 
die Unterhaltungs- und Vergnügungsstätten (sie brauchen gar nicht schlecht zu 
sein) kennen Gott nicht; sie alle haben mit Religion so gut wie nichts mehr zu tun. 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 119 

Dementsprechend stößt der Mensch im bürgerlichen Leben auch kaum noch auf die 
Spuren der Gegenwart Gottes. Die Auslagen in den Geschäften, die Programme der 
Veranstaltungen, die öffentlichen Kundgebungen, die Menschen, denen man begeg- 
net, die Gespräche, die man erlauscht oder selbst führt: das alles ist Welt, pure 
Welt. Nichts kündet von Gott und wenn Zeitungen oder Illustrierte von ihm, von 
kirchlich-religiösen Dingen berichten, dann steht es so unzusammenhängend und 
wie zufällig oder sogar geschmacklos mitten unter weltlichen Nachrichten und 
Bildern, daß der Leser es fast notwendig mit weltlichen Augen liest und sieht. Die 
Atmosphäre der gott-losen, gott-freien Welt legt sich wie ein feiner Staub auf die 
Seele, sie erfüllt alle Kammern und Ritzen des Bewußtseins, so daß der Mensch 
von sich aus kaum auf den Gedanken an Gott kommt und darum im zivilen Leben 
auch selbst ganz •Welt" ist. 

Neben dieser welthaften Welt, wie wir sie nennen können, gibt es nun noch 
eine andere: die religiös-kirchliche Welt. Sie ist so ganz anders als die erste. Sie 
unterscheidet sich in fast allen Stücken von der welthaften Welt. Schon der Kirchen- 
raum macht das für gewöhnlich klar. Man merkt es ihm gleich auf den ersten Blick 
an: er stammt aus einer anderen Zeit, aus einem anderen Lebensgefühl. Den welt- 
haften Menschen mutet er - wenigstens von seinem verweltlichten Bewußtsein her - 
eigentümlich, fast wie ein Totenhaus an, und bisweilen fürchtet er sich, allein in 
ihm zu sein. Der gläubige Christ ist zwar an die Ausdrucksformen des kirchlich- 
religiösen Lebens gewöhnt, aber das hebt die Tatsache nicht auf, daß diese Formen 
durch eine Kluft von den Formen und Konventionen der modernen Welt getrennt 
sind. Man denke nur an die Zeremonien der Gottesdienste und die priesterliche 
Gewandung, an die Sprache der offiziellen kirchlichen Verlautbarungen und den 
Stil der Verkündigung, an Kleidung und Gebräuche der Ordensleute, an die 
feste Begriffs- und Bilderwelt der aszetischen Überlieferung und die monastischen 
Vorstellungen von einem vollkommenen Leben. Manchmal springt der Gegensatz 
zwischen kirchlicher und welthafter Welt geradezu in die Augen, so wenn eine 
Prozession durch die Straßen einer Großstadt zieht oder ein Weltkind zufällig ein- 
mal mit dem Sprachschatz und Briefstil eines beschaulichen Nonnenkonventes Be- 
kanntschaft macht. Das alles ist hier nicht kritisierend aufgezählt, sondern rein 
sachlich registriert. Was wir sagen wollen, ist dies: Kirche und Welt fallen in unse- 
rer Zeit in fast allen Äußerungen ihres Lebens fast radikal auseinander. Je länger 
es wurde, daß die Welt sich von der Kirche emanzipierte und ihre eigenen Wege 
ging, um so stärker verselbständigte und verfestigte sich auf vielen Gebieten die 
kirchlich-religiöse Formenwelt, um so offensichtlicher traten dementsprechend die 
Gegensätze zwischen beiden Welten hervor. So haben wir denn heute auf der 
einen Seite weitvorangetriebene, bis ins einzelne differenzierte Wissenschaften, in 
denen der menschliche Geist seinen ganzen Scharfsinn niedergelegt hat, wir haben 
ein äußerst vielfältiges kulturelles Leben, das bei allem Durchschnittlichen und 
Minderwertigen auch echte menschliche Größe offenbart, wir haben die eigengesetz- 
liche Welt der Technik, profane Berufe, Spiele, Erholungen, hochmoderne Betriebe, 
Gebäude, modische Kleidung, typische Umgangsformen, Ausdrucksweisen und 
Redensarten - und daneben, ohne Zusammenhang mit all dem, was die welthafte 
Welt zur Erscheinung bringt, die biblische Welt, die Liturgie, die Theologie mit 



120 Friedrich Wulf 

ihrer Begrifflichkeit, kirchliche Institutionen, das Kloster- und Ordenswesen, eine 
religiös-kirchliche Sprache und in allem einen eigenen Stil. Der Christ lebt darum 
in zwei Welten, die in der Reflexion deutlich voneinander unterschieden sind. Er 
hat sich daran gewöhnt, von der einen in die andere hinüberzuwechseln, unver- 
mittelt und ohne Übergang. In der kirchlichen Welt verhält er sich religiös und in 
der profanen welthaft. 

In diesem halb bewußten, halb unbewußten Zwiespalt des heutigen Christen liegt 
sowohl für die Christlichkeit seines Lebens und Arbeitens in der Welt wie auch für 
die Echtheit und personale Tiefe seiner Frömmigkeit die allergrößte Gefahr. Denn 
er trägt zwei Welten in sich, die sich nur wenig durchdringen. Es ist sehr bequem, in 
der welthaften Welt wie der Nichtchrist und der Nichtkatholik zu leben, alles mit- 
zumachen, keine Skrupel zu haben, sich nicht an Gott erinnern zu lassen. Das 
Gewissen wird dabei allmählich eingeschläfert, man paßt sich der Welt (oft auch 
der sündhaften Welt) an, man spürt nicht mehr den notwendigen Gegensatz des 
christlichen Glaubens, der Lehre des Evangeliums zu den rein irdischen Gesinnun- 
gen, die den Menschen der Welt beherrschen, man denkt und handelt (wenn nicht 
gerade sündhaft, so doch) naturhaft, selbstsüchtig, weiß nichts mehr von Demut, 
Selbstüberwindung, Verzeihen und einer Erlösung durch das Kreuz, sucht Karriere 
zu machen, sein Leben zu sichern und sich durchzusetzen. Kommt dann ein Un- 
glück über den Menschen: Schmerz, Krankheit, Verlust der Lieben, Erfahrung von 
Unrecht, Zurücksetzung, Einsamkeit, dann bricht ein völliges Dunkel über ihn 
herein, dann weiß er mit seiner Situation nichts mehr anzufangen, ihr keinen Sinn 
mehr abzugewinnen, wird niedergeschlagen, mutlos, zornig, verzweifelt, hadert mit 
sich, mit den Mitmenschen, mit den nächsten Angehörigen und natürlich auch mit 
Gott, will alles über Bord werfen und kann nicht mehr glauben. Denn in diesem 
Augenblick findet er keine Brücke zur kirchlichen Welt, in der er seinen Glauben 
ausübt, seine Religion betätigt. Und diese kirchliche Welt ihrerseits wirkt nicht 
genügend in die welthafte Welt zurück. Jetzt erst zeigt sich, daß sie etwas Unleben- 
diges, Unwirkliches an sich hat, daß sie mehr vom Gefühl getragen ist als von der 
Einsicht und der Entscheidung des gläubigen Herzens. Die religiöse Formenwelt 
des Durchschnittschristen ist entweder einfach übernommen, wird nicht von innen 
vollzogen und hat darum keine Kraft, oder aber sie ist nur eine irreale Wunsch- 
und Traumwelt für das religiöse und fromme Gemüt. Man liebt bestimmte Kirchen 
und Kapellen, die Liturgie, diesen oder jenen Prediger, hat seine Gebete und 
Lieder, Bilder und Statuen, Andachten und Wallfahrten. Darin begegnet man 
seinem Gott, dem Gott, den man sich wünscht, der nicht mehr richtet, sondern 
bestätigt, nicht mehr prüft, sondern beschützt und sichert. 

Das alles ist nun überscharf gezeichnet. Aber nur so läßt sich die Doppelgleisigkeit 
unseres Lebens, die durch die völlige Säkularisierung der modernen Welt gegeben 
ist, deutlich machen. Wir alle teilen dieses Schicksal, in verschiedenem Grade. Was 
müssen wir dagegen tun? Wie können wir den damit gegebenen Täuschungen und 
Gefahren begegnen? 

Das erste ist, daß wir das Problem als solches sehen und spüren und darunter 
leiden. Viele Christen wollen aus dem Zwiespalt und der Unwahrhaftigkeit gar 
nicht mehr heraus, weil sie sonst ihr Leben ändern müßten, weil sie sich vor sich 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 121 

selbst fürchten, vor der Erkenntnis ihrer wahren Intentionen, vor der bitteren 
Entdeckung ihrer zahlreichen Armseligkeiten. Sie suchen darum den Zwiespalt zu 
verdecken und den status quo, bewußt oder unbewußt, als das Selbstverständliche 
und sogar Geforderte hinzustellen. Sie reagieren darum instinktiv gegen alles, was 
sie aus dem labilen Gleichgewicht, in das sie ihr Leben mühsam gebracht haben, 
herausreißen könnte. Sie protestieren schon dagegen, wenn in Politik und Wirt- 
schaft, im Zusammenspiel der Sozialpartner und in der Geschäftspraxis, im geistigen 
und kulturellen Leben, in Schule und Lehrerausbildung von christlichen Grund- 
sätzen die Rede ist. Sie werden nicht gern im Betrieb und auf der Straße, in 
Gesellschaft und Familie, in der Interessengruppe oder in der Freizeit durch ein 
Wort oder ein Zeichen an die religiöse Welt erinnert. Und umgekehrt wollen sie 
auch nicht, daß die Welt ihres Alltags, also ihre eigentliche Welt, allzu sehr und 
deutlich in die religiös-kirchliche Welt eindringe. Sie sträuben sich gegen eine 
moderne Bauweise und die Verwendung von Industrieformen im Kirchenraum, 
gegen eine künstlerische Ausgestaltung desselben, die das tiefste Geheimnis des 
christlichen Lebens, Altar und Eucharistie, mitten unter das Volk stellt und zur 
Gegenwart werden läßt, weil das alles ihre religiöse Wunsch- und Traumwelt 
zerstören könnte. Eine solche Einstellung macht die Überwindung der Kluft zwischen 
Kirche und Welt von vornherein unmöglich. 

Anders, wenn einer innerlich bereit ist, zu sehen, wie es ist. Aus der klaren Ein- 
sicht in den wahren Sachverhalt der christlichen Situation von heute ergibt sich 
nicht nur die Aufgabe, die wir als Christen in einer säkularisierten Welt zu leisten 
haben, sondern werden auch Mittel und Wege sichtbar, diese Aufgabe zu erfüllen. 
Schauen wir also einmal genau zu, wie die Dinge liegen. Die Welt, in der wir uns 
vorfinden, mit der wir täglich umgehen, von der wir erfüllt sind, hat ein doppeltes 
Gesicht. Sie ist einmal ohne Zweifel voller Sünde, • nicht nur in dem Sinn, daß 
in ihr tatsächlich viel gesündigt wird, sondern auch in dem Sinn, daß die Sünde in 
ihr eine objektive, zuständliche Gestalt angenommen hat. Man spricht von Objek- 
tivationen der Sünde, d. h. man kann die Sünde sehen, spüren, erleben an objektiven 
Gebilden, Einrichtungen, am Gebaren der heutigen Welt. Die Sünde ist eine Macht, 
die beherrscht, ein Reiz, der verlockt, ein Bazillus, der sich überträgt, ein Gift, das 
um sich greift. Man denke nur, um von den primitivsten und offensichtlichen An- 
reizen zur Sünde zu schweigen, an die Macht der öffentlichen Meinung, die das 
Gewissen der Menschen beeinflußt und ihr Handeln bestimmt; an gesellschaftliche 
Konventionen in Fragen der Ehe, der Begegnung von Mann und Frau, des Familien- 
lebens und der Kindererziehung; an die allgemein üblichen Praktiken des politischen 
und wirtschaftlichen Lebens, die bedenkenlos das Gesetz des Stärkeren verkünden, 
die Täuschung und Bestechung als selbstverständlich ausgeben. Von tausend kleinen 
Dingen werden wir täglich infiziert, verwirrt, in die Irre geleitet, zu unchristlichem 
Denken verführt, ohne daß wir es recht merken. Niemand bleibt von der Beein- 
flussung durch die sündhafte Umwelt verschont, ist gegen schiefe Urteile und halb- 
wahre Meinungen gefeit. Die Gefahr, dem Sog, der von der objektiven Sünde aus- 
geht, zu erliegen, ist heute um so größer, als der Mensch aus Gründen der Selbst- 
behauptung geradezu gezwungen ist, sich den schnell wechselnden Situationen seines 
Lebens immer wieder anzupassen. Es ist aber sehr schwer, sich von einem einmal 



122 Friedrich Wulf 

angenommenen sittlichen Fehlurteil oder einer selbstverständlich gewordenen, lange 
geübten sündhaften Haltung wieder frei zu machen. Eine der dringendsten christ- 
lichen Forderungen der Gegenwart ist darum ein waches und klares Gewissen, die 
Unterscheidungsgabe zwischen dem Geist dieser Welt und dem Geist des Evange- 
liums. Es ist erschreckend, in welchem Ausmaß das Gewissen vieler Christen ein- 
geebnet ist, weil sie nicht mehr zu unterscheiden vermögen oder weil sie nicht mehr 
die Kraft und den Willen haben, sich von ihrer Umwelt abzusetzen. Allerdings ist 
es bei der weitgehenden Auflösung der natürlichen soziologischen Ordnungen und 
der damit gegebenen Fülle an Einzelsituationen oft nicht leicht, zu entscheiden, ob 
in diesem oder jenem Fall etwas erlaubt und unter Umständen sogar (wenigstens 
von der Klugheit) geboten ist. Soweit es sich um Dinge handelt, die an sich indiffe- 
rent sind, - und das ist im täglichen Leben sehr häufig der Fall -, läßt sich in unse- 
rer Zeit durch allgemeine Vorschriften nichts mehr ausrichten. Darum sind auch 
scharfe Attacken von der Kanzel herunter in bezug auf Mode und ähnliches meist 
verfehlt, weil sie den sehr differenzierten Sachverhalt nicht treffen. Entscheidend 
ist letztlich, ob es gelingt, das Gespür für den Geist Jesu Christi zu wecken, den 
Geist der Armut, der Demut, der Keuschheit, des Kreuzes und der Liebe. 

Es wäre aber zu kurzsichtig, würde man in der Gestalt der heutigen Welt nur 
ein Überhandnehmen der Sünde sehen. Die Säkularisierung der modernen Welt, 
ihre oben beschriebene Gott-losigkeit und scheinbare Gott-ferne hat auch ihre legi- 
time Seite. Wenn Gott den Menschen den Auftrag gegeben hat, sich die Erde 
Untertan zu machen, dann hat er auch gewollt, daß die Welt an Gewicht und Bedeu- 
tung für ihn, für sein Bewußtsein und sein Leben zunimmt, je mehr er sie entdeckt 
und die in ihr liegenden Kräfte entfaltet. Jedem, der in einem weltlichen Beruf 
steht: dem Wissenschaftler, dem Techniker wie dem einfachen Mann, der einen 
guten Teil seiner geistigen, seelischen und körperlichen Kräfte für die Arbeit an 
und in der Welt einsetzt, kann diese nicht mehr gleichgültig sein. Je differenzierter 
sein Werk ist, desto mehr lebt und webt er mit dem ganzen Menschen darin. Damit 
ist aber noch eine andere, für uns sehr wichtige Erfahrung verbunden. Dem heuti- 
gen Menschen ist durch eine Fülle von Entdeckungen, Erkenntnissen und Experi- 
menten die Welt weiter, großräumiger, abgründiger, man möchte sagen unbegrenz- 
ter in all ihrer Begrenztheit geworden, gleichzeitig damit aber Gott um so ferner. 
Von einer schlichten und andächtigen Naturbetrachtung ist der Schritt zu Gott und 
seinem Herzen leichter als vom Experiment des Naturwissenschaftlers oder der 
angestrengten, mühevollen Arbeit eines Arbeiters in einem modernen, hochkom- 
plizierten Fabrikbetrieb. Solange man Welt und Weltarbeit gleichsam noch mit 
einer Hand umfassen konnte, hatte für den gläubigen Christen die Glaubenswelt 
ein solches Übergewicht, stand sie so sehr im Vordergrund seines Bewußtseins, daß 
ihm eine Vertrautheit mit Gott eigen war. Gott stand für ihn mitten in der Welt als 
ihr Schöpfer; alles wies auf ihn hin. Nachdem aber aus dem knappen Dutzend welt- 
licher Berufe einige Tausend geworden sind, und man die natürliche Apparatur der 
Welt wie das Innere einer Uhr näher kennengelernt hat, ist diese Welt weitgehend 
ihres innersten und göttlichen Geheimnisses entkleidet worden. Wenn der Mensch 
auf sie lauscht, dann spricht sie nicht mehr von ihrem göttlichen Ursprung, sondern 
ruft in einem fort: Ich, Ich, Ich! 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 123 

Das ist eine Tatsache, die mit Sünde zunächst noch nichts zu tun hat. Zwar birgt 
sie die Gefahr, daß der Mensch sich im Labyrinth der Welt und ihrer verwirrenden 
Vielfalt verliert und überhaupt nicht mehr zu Gott findet. Aber das ist kein Grund, 
die säkularisierte Welt wie einen Pestkranken zu meiden. Im Gegenteil: unser 
ewiges Heil, das mit dem Gesamtschicksal der Welt verknüpft ist, verlangt geradezu, 
daß wir die der Menschheit anvertraute Aufgabe in der Welt und an der Welt zu 
Ende führen. Jetzt, wo diese Aufgabe in ein entscheidendes Stadium getreten zu 
sein scheint, dürfen wir Christen uns am allerwenigsten von ihr zurückziehen. Was 
besagt das für unsere Frömmigkeit, insbesondere für die Laienfrömmigkeit? Der 
in der Welt und in der Weltarbeit stehende Christ wird nicht nur die natürliche 
Gott-losigkeit und Gott-ferne unserer Zeit auf sich nehmen müssen, er wird auch 
mit der Gottlosigkeit der sündigen Welt mehr als früher in Berührung kommen. 
Das bringt eine doppelte Einsamkeit mit sich, die bisweilen sehr schmerzlich emp- 
funden wird. Es kann für den Christen in der heutigen Welt äußerst niederdrückend 
sein, nicht nur in einer ständigen Diaspora zu leben, sondern auch seinen Weg fern 
von Gott gehen zu müssen. Er kommt sich dabei verlassen und wie auf verlorenem 
Posten vor. Aber die gleiche Situation, die ihn mutlos machen möchte, kann für ihn 
auch ein Antrieb sein, ihn hochgemut stimmen. Denn sie zeigt ihm eine hohe Auf- 
gabe an, die seinem Leben einen einzigartigen Sinn verleiht. Ihm kommt es zu, Gott 
in der säkularisierten Welt wieder anwesend zu machen; nicht in erster Linie durch 
sein Wort oder durch sein missionarisches Tun, sondern ganz einfach durch sein 
schlichtes christliches Dasein. Diese erste christliche •Tat* wird sein Bewußtsein und 
seine Frömmigkeit entscheidend mit prägen. Je mehr er unter •Ungläubigen" 
wohnt, in einer •weltlichen" Atmosphäre arbeitet, von •Welt" umgeben ist, um so 
deutlicher wird sich ihm die Größe und Dringlichkeit seiner Sendung aufdrängen. 
Er soll nicht zu viel von Christentum sprechen und keine frommen Reden halten, 
er soll keinen falschen Bekehrungseifer an den Tag legen, noch viel weniger 
dauernd tadeln und nach Reformen rufen. Er soll zunächst einfach •da" sein, als 
Mensch und als Christ. Er braucht seinen Glauben nicht zu verheimlichen; im 
Gegenteil: er soll ihn offen und mit allen Konsequenzen leben. Er hat nicht nötig, 
sich dafür zu verteidigen, er wird sich aber auch niemandem aufdrängen. Er ist 
einfach da, unaufdringlich, absichtslos, trotzdem aber unmißverständlich und nicht 
zu übersehen. Er ist auch jederzeit für andere da, für alle, - wenn sie ihn rufen 
und ihn braudien. So macht er Gott durch sein bloßes Dasein gegenwärtig, wohin 
immer er kommt. Darin besteht das grundlegende Apostolat, das der Laie kraft 
der ihm gegebenen Sendung auszuüben hat. Vielleicht ist es auch das wirksamste, 
wirksamer als das unmittelbare und zweckgerichtete apostolische Tun, so unent- 
behrlich dieses auch ist. Er muß nur an die Macht des gegenwärtigen Gottes glauben, 
er muß Geduld haben, Atmosphäre schaffen und den Geist des lebendigen Gottes: 
Friede, Freude, Keuschheit, Lauterkeit, Selbstlosigkeit, Liebe und Güte ausstrahlen. 
Es wird für die Durchdringung der welthaften Welt mit christlichem Geist und für 
die Rückgewinnung der in der Gottferne lebenden Massen entscheidend darauf an- 
kommen, wieviele solcher Christen es gibt, die mitten in der Welt Gottes Dasein und 
Gegenwart glaubhaft machen und seinen Geist bezeugen. 

Nicht jeder Fromme tut das, mag seine Frömmigkeit im übrigen noch so aufrichtig 



124 Friedrich Wulf 

sein. Es gibt eine pietistische Frömmigkeit, zu der der weltläufige Mensch unserer 
Tage keinen Zugang mehr findet. Sie ist zu sehr eine Sache des Einzelnen und seines 
von Gott ergriffenen Herzens und hat zu wenig mit der Welt im ganzen wie auch 
ihren einzelnen Bereichen, Aufgaben und Anliegen zu tun, als daß sie Gott als da- 
seiend und gegenwärtig in eben dieser gott-losen Welt glaubhaft bezeugen könnte. 
Wer heute Zeugnis ablegen will für den lebendigen Gott, der muß zuvor die Räume 
dieser Welt - wenigstens im Geiste - abgeschritten sein, der muß etwas von der Gott- 
leere, die sie ausstrahlen, eingeatmet haben, der muß Gott auf den Straßen seines 
Lebens: im Beruf, in der Begegnung mit Menschen, in den großen Katastrophen und 
den geistigen Bewegungen unserer Zeit gesucht haben, bis er ihn fand. Erst dann 
wird man ihm glauben. Ein solcher Christ wird nicht so schnell wie der •Fromme" 
Gott unmittelbar und direkt bemühen, weil er ihn nicht so unmittelbar und direkt 
am Werk sieht wie jener. Er macht Ernst mit dem Satz des Thomas von Aquin, daß 
Gott für gewöhnlich durch die causae secundae, die geschöpflichen Zweitursachen, 
wirke. Er sucht darum Gott nicht nur in seinem gnadenhaften Wirken, wie es im 
übernatürlichen Leben des einzelnen und der Kirche zum Ausdruck kommt, sondern 
auch in eben diesen Zweitursachen, das heißt aber in •allen (geschaffenen) Dingen" 
(Ignatius von Loyola), in den Gesetzen ihres Seins und ihres Wirkens. Die Dinge 
selbst in ihrer Eigengesetzlichkeit: ihrer Vielfalt und Differenziertheit, ihrer Macht 
und Gefährlichkeit, ihrer Schönheit und Disharmonie, ihrer Ruhe und Bewegtheit 
sprechen ihm von Gott, dem hellen und beschenkenden, dem dunklen und rätselhaf- 
ten, und auch die scheinbare Gott-leere der Welt wird ihm zum Zeichen seiner Größe 
und Erhabenheit, die nicht mit Menschenmaßen zu messen sind. Seine Frömmigkeit 
wird darum den Eindruck des Nüchternen und Unpathetischen, ja fast Profanen ma- 
chen. Mit frommen Worten ist er sehr sparsam, nicht weil sein Herz unfromm wäre, 
sondern weil ja auch Gott sich hinter seinen Werken immer mehr verborgen hat. 
Die hohen Worte sind ihm zu heilig, als daß man sie so alltäglich aussprechen dürfte. 
Und auch vor dem Wort Tugend hat er eine große Scheu, wenn sie wirklich als jene 
Haltung genommen wird, die letztlich mehr Gnade als menschliches Tun bedeutet. 
Wo andere schon von christlicher Liebe sprechen, fordert er zunächst einmal Takt 
und menschliche Anständigkeit und jenes selbstverständliche Helfen, auf das bei dem 
Zusammenspiel der verschiedenen Berufe heute jeder angewiesen ist. Wie beschei- 
den können Menschen oft sein, obwohl sie auf ein großes Werk hinweisen können, 
an dem sie mit der Hingabe ihrer ganzen Kraft gearbeitet haben. Nicht erst die 
christliche Demut, sondern schon die Dinge selbst fordern ihnen diese Haltung ab. 
Je intensiver und verantwortungsvoller sich der Mensch mit ihnen beschäftigt, um so 
deutlicher kommt ihm die Grenze und Gefährdung seines Wissens und Könnens zum 
Bewußtsein. Ehrlichkeit, Treue, Hingabe, Anspruchslosigkeit sind seine Grundtu- 
genden, und vor der so viel besprochenen, aber höchst unklaren Verchristlichung der 
weltlichen Berufe steht ihm zunächst einmal die Sachgerechtigkeit. 

Ist das aber nicht eine zu natürliche Religiosität, die die christliche Botschaft in 
ihrer Notwendigkeit und Würde entwertet? Wenn damit alles gesagt wäre, ja - 
oder vielleicht. Aber so ist es nicht gemeint. Wir haben hier nur das vordergründige 
Bewußtsein jenes Christen beschrieben, der Gott in dieser säkularisierten Welt 
glaubhaft bezeugt, sozusagen den untersten Saum seiner Frömmigkeit, der die Erde 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 125 

berührt. Der vom christlichen Glauben getragene und erfüllte Mensch wird in der 
Schöpfung mehr sehen als nur das Werk des Schöpfers. Sie ist ihm auch die Welt 
Jesu Christi, jene Welt, in die Christus durch Annahme einer menschlichen Natur 
eingetreten ist und die er die seine nennt. Es ist die erlöste Welt, der sich Gott wie 
seinem eigenen Sohn zuneigt, auch und gerade in ihren Wunden. Zwar hat Chri- 
stus diese Welt in seinem Tode und seiner Himmelfahrt wieder verlassen. Er hat 
sie noch nicht mitgenommen in die offenbar gewordene Herrlichkeit des Vaters; dar- 
um seufzt sie noch und liegt in Wehen bis zur Stunde (Rom 8, 22). Aber in der Gnade, 
in seinem Leibe, der Kirche, in seinen Brüdern lebt er auch weiter noch in ihr. Durch 
seine lebendige Gegenwart bleibt sie ein für allemal die in seinem Blute geheiligte 
Welt. Darum können auch alle Dinge und Ereignisse dieser Welt zum Ausdruck 
seiner lebenspendenden Gegenwart werden und am innersten Geheimnis seines 
Lebens, an seinem Tode und seiner Auferstehung teilnehmen. Von hierher ergibt 
sich eine Fülle von Möglichkeiten für die Verchristlichung unseres weltlichen Bewußt- 
seins. Es ist nicht nur ein frommer Gedanke und bedeutet kein spielerisches Hinein- 
interpretieren, wenn man alles Sterben in der Welt, alle Zusammenbrüche und Ver- 
fallserscheinungen in ihr in Zusammenhang mit dem Tode Christi bringt, 
ebenso aber alles Lebendige mit seiner Auferstehung. Die Verfinsterung der Sonne 
in der Stunde seines Todes und das Bersten der Felsen haben ihre Fortsetzung auch 
in unserer Zeit. Und nicht nur in den geheiligten Elementen der Sakramente erfährt 
die Auferstehung ihre bildhafte und gnadenwirkende Darstellung. Ob und wieweit 
die seit dem Erlösungstode Christi in der Welt liegenden Möglichkeiten allerdings 
für uns und für die Welt selbst fruchtbar gemacht werden, hängt entscheidend von 
uns ab. Indem wir die Dinge lieben und zugleich lassen, erlösen wir sie. Uns selbst 
aber wird der Umgang mit der Welt, das Erleben und Erleiden derselben in dem 
Maße heiligen, als wir im Gebrauch der Dinge und im Verzicht auf sie, in der Freude 
und der Mühsal der Arbeit, im Herrschen und im Dienen, im Versuchtwerden durch 
die Welt und in ihrer Bewältigung die Geheimnisse des Lebens Jesu durch 
die innere Verbundenheit mit ihm erneuern. Man muß das erst tausendmal eingeübt 
und realisiert haben, ehe das gläubige Bewußtsein davon geformt und erfüllt ist. 
Dann aber ist auf einmal die vorher gott-lose und gott-ferne Welt voller Geheim- 
nisse; auf all ihren Straßen und in all ihren Räumen begegnet dem Christen der 
Vater, der seinen Sohn in die Welt sendet, der Sohn, der die Welt erlöst, und der 
Heilige Geist, der sie heiligt. 

Damit schließt sich der Kreis der ersten Frage, in welcher Weise die säkularisierte 
Welt dem Laien-Christen als Problem und als Aufgabe gegenübersteht. Das Aus- 
einanderfallen von Kirche und Welt, das heute seinen Höhepunkt erreicht hat, birgt 
für das christliche Leben in der Welt große Gefahren, enthält aber auch christliche 
Möglichkeiten und fordert einen neuen Typ von Frömmigkeit. Dem (Welt)-Chri- 
sten ist es aufgegeben, Gott, Christus und die Kirche in der Welt wieder anwesend 
zu machen und damit nicht nur die gott-lose Welt in sich zu heiligen, sondern sie 
auch für den Menschen, der mit ihr umgeht und an ihr arbeitet, heilbringend zu ma- 
chen. Damit sind wir aber auch zugleich beim zweiten Teil unserer Untersuchung. 
Erschwert nicht die technische und technisierte Welt von heute diese Aufgabe noch 
einmal um ein weiteres? Das tut sie in der Tat. Aber auch hier wird es sich nicht nur 



126 Friedrich Wulf 

darum handeln, Schwierigkeiten aufzuzeigen, sondern auf neue Möglichkeiten hin- 
zuweisen und dadurch der Frömmigkeit neue Impulse zu geben. 

II. 

Worin besteht denn die Eigenart der technischen und technisierten Welt, von der 
hier die Rede ist? Sie ist offenbar das Ergebnis der neuzeitlichen Technik. Wir wer- 
den sie also nur vom Wesen der Technik her verstehen. Beim Wort Technik schwingt 
für uns ein Gegensatz zum Begriff der Natur mit. Das technisch Gefertigte steht im 
Gegensatz zum organisch Gewachsenen. Die Natur ist etwas Lebendiges (auch der 
Stein ist in diesem Sinne lebendig), die Technik etwas Starres, Totes. Für unser Emp- 
finden herrscht sogar etwas Feindseliges zwischen beiden Bereichen. Denn die Tech- 
nik zerstört die Natur, sie greift gewaltsam in die Natur ein, fordert sie im Hinblick 
auf die in ihr ruhenden und verborgenen Kräfte an. Das Ergebnis der Technik ist 
das Werkzeug, das Gerät, die Maschine, der Apparat. In ihnen ist Energie verwan- 
delt und gespeichert; sie dienen als Mittel zur Sicherung und Erleichterung des 
menschlichen Lebens und zur Befriedigung unserer Bedürfnisse. Ursprünglich ist die 
Technik auf Erfindung, Konstruktion und Anfertigung von etwas Einzelnem ausge- 
richtet. Mit der Vervollkommnung und Verfeinerung ihrer Methoden, der größeren 
Mannigfaltigkeit, Differenziertheit und Verflechtung ihrer Objekte werden dann 
ganze Bereiche des Technischen geschaffen, z. B. eine Fabrik, ein Kraftwerk, ein 
Eisenbahnnetz. Schließlich wird die Methode der Technik auf alle Gebiete des 
menschlichen Lebens ausgedehnt. So wie die naturwissenschaftliche Methode im 19. 
Jahrhundert auf alle Wissenschaften angewandt wurde, so beherrscht allmählich 
auch die technische Methode das ganze Leben. Hier handelt es sich dann nicht mehr 
um die Hervorbringung von etwas Neuem, sondern um Mechanisierung und Orga- 
nisation. So werden nicht nur Verkehr und Wirtschaft, sondern das gesamte mensch- 
liche Zusammenleben, ja selbst Kultur und Wissenschaft organisiert. Die unüber- 
schaubar gewordene Vielfalt des Lebens soll nach ihrer mechanisierbaren Seite um 
ihrer leichteren Bewältigung willen einheitlich ausgerichtet und zusammengefaßt 
werden. Im Endergebnis ist die ganze Welt eine gewaltige, hochkomplizierte und 
krisenempfindliche Apparatur geworden, die eine relative Unabhängigkeit von ihren 
Initiatoren erlangt hat, und deren Leben darin besteht, daß sie funktioniert. Ihr Le- 
benszentrum ist darum das Büro. Wie eine dichte Asphaltdecke zieht sich so die Welt 
der Technik über die Natur, als eine gleichsam zweite, künstliche Natur. 

Die Rückwirkungen der technischen und technisierten Welt auf den Menschen sind 
gewaltig. Man spricht geradezu vom technischen Menschen unseres Zeitalters. Über- 
all trifft er auf die Technik: auf Verzweckung, Versachlichung, Genormtes, und auch 
er selbst ist in den großen Versachlichungsprozeß einbezogen. In dieser Sicht wird 
er nicht mehr als lebendige, individuelle, personale Einheit angesprochen, sondern 
nur noch in bezug auf Einzelfähigkeiten, als Typ und als Funktionär. Er reagiert 
dementsprechend und denkt vielfach nur noch in technischen Kategorien und in vor- 
gegebenen Schemata, nicht mehr ganzheitlich, personal und individuell. Er sieht 
nichts Lebendiges mehr, keinen Wachstumsvorgang, sondern nur noch Material und 
Gebrauchsfertiges. Von wenigen Forschern, Erfindern und Konstrukteuren abgesehen, 
entwirft und gestaltet er nicht mehr, sondern bedient nur noch und gebraucht. Alles 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 127 

scheint herstellbar. Das Leben verspricht leicht und mühelos zu werden. Solange der 
Mensch nur in der technischen Schicht der Welt denkt und lebt und falls er sie be- 
herrscht, ist ihm ein eigentümliches Selbstbewußtsein und eine beeindruckende Si- 
cherheit eigen. Aber diese täuschen. Zu Unrecht überträgt er sie auf das Lebens- 
ganze. Er geht über eine dünne Eisschicht, deren Untergründigkeit er nicht kennt. 
Das Eis bricht immer wieder durch und der Abgrund gähnt. Der Mensch reicht tiefer 
als die Welt des Technischen. Im Seelischen kommt man mit gelernten Handgriffen 
nicht mehr aus und •der Umgang mit Menschen ist anders als mit Apparaten, Stof- 
fen, Maschinen" (F. Dessauer). Der Rückschlag ist darum unvermeidlich. Es kommt 
zu ernsten Lebensschwierigkeiten und tiefgreifenden Kontaktstörungen, die das see- 
lische Gleichgewicht aufheben. Neben einem gesteigerten Selbstbewußtsein findet 
man ein erschreckendes Minderwertigkeitsgefühl, neben der zur Schau getragenen 
Sicherheit eine nur schlecht verdeckte Unsicherheit und Lebensangst. Der Verküm- 
merungsprozeß des inneren Menschen, die Vereinseitigung und Verengung seines 
Bewußtseins, die das technische Zeitalter mit sich gebracht hat, sind nur zu offen- 
kundig. 

Trotzdem wird der Christ die Technik und die technisierte Welt als solche nicht 
verdammen. Er wird sie nicht einmal als neutral, als indifferent hinstellen. Er be- 
trachtet sie vielmehr zunächst als eine notwendige und unausweichliche Entwicklung, 
die mit dem Schöpfungsauftrag gegeben ist, und sieht in ihr darum auch Möglich- 
keiten für echte menschliche Bildung. Der tägliche Umgang mit der Technik und der 
technischen Welt erzieht den Menschen zur Präzision, zur Zuverlässigkeit, zur Hin- 
gabe, zum Dienen und zur Verantwortung. Sein Handeln muß sich den •Gesetzen" 
der Natur und des technischen Gerätes anpassen; er selbst muß sich dem gemeinsa- 
men Werk unterordnen. Er kann nicht nach Willkür und eigenem Gutdünken vor- 
angehen; es würde sich sofort rächen. Die Erfahrung, das Experiment, das Sehen und 
Betasten, das Messen und Wägen ist darum für ihn der stete Ausgangspunkt für sein 
Tun, und auch das Können, die Leistung, den Erfolg kann man sehen und kontrol- 
lieren. In all dem erkennt der Christ etwas Gottgewolltes. Hinter dem Werk zeigt 
sich ihm der Schöpfer aller Dinge. Werktreue bedeutet ihm darum Treue zum 
Schöpfergott. Man kann nun beobachten, daß der Mensch des technischen Zeitalters 
ähnliche Grundsätze auch in seinem geistigen und religiösen Leben anwendet. Darin 
liegen gewiß mancherlei Gefahren. Wie viele glauben darum nicht mehr, weil sie 
Gottes Gegenwart und sein Wirken nicht handgreiflich vor sich sehen, und beten 
nicht mehr, weil sie in ihren Bitten nicht erhört wurden. Wie in der Welt der Tech- 
nik, so möchten sie auch im Glauben experimentell erfahren. Aus der gleichen gei- 
stigen Haltung heraus kontrollieren sie gern bei anderen Christen, ob ihr tägliches 
Leben, ihr tatsächliches Handeln auch mit ihrem Glaubensbekenntnis übereinstimmt. 
Aber diese Haltung bestimmt auch in guter Weise die neuzeitliche Frömmigkeit. 
Wir begnügen uns heute nicht mehr mit bloßer Gesinnungsethik. Wir mißtrauen 
unseren Gebetserfahrungen, wenn sie sich nicht in sehr handfesten Taten äußern. 
Wir sind bescheidener geworden in der Art und Weise der Verkündigung, weil wir 
um unsere eigenen Schwächen ehrlicher wissen. Wir wagen als Priester nicht mehr 
so einfach Forderungen zu stellen, wenn wir sie nicht zuvor selbst zu erfüllen ver- 
suchten. Nach den vielen Worten, die in den vergangenen Jahrzehnten über höchste 



128 Friedrich Wulf 

Dinge des geistlichen Lebens, über •Mystik und Poesie", über liturgische und sakra- 
mentale Frömmigkeit, über Methoden und Stufen des Gebetes gesprochen wurden, 
wissen wir wieder mehr um den Wert des kleinsten Werkes der Nächstenliebe, und 
selbst das Fasten und die im täglichen Leben geübte Aszese beginnen auch in weite- 
ren Kreisen wieder in ihrer Bedeutung erkannt zu werden. Was aber das Verlangen 
des heutigen Christen nach realer Erfahrung des Glaubens angeht, so ist auch das im 
Grunde zu Recht bestehend. Der Glaube ist für uns wieder mehr als ein bloßes An- 
nehmen der geoffenbarten Wahrheiten. Wir wissen wieder um das Wirken und die 
Regungen des Heiligen Geistes in der Seele, dort, wo ein wirklich geistliches Leben 
geführt wird. Wir machen wieder ernst mit dem Satz, daß die Gnade die anfäng- 
liche Glorie sei. Für uns •hat die Zukunft schon begonnen". Das alles ist so beglük- 
kend, daß wir ohne diese Erfahrungen des hier und jetzt in uns gegenwärtigen und 
wirkenden Gottes, ohne das lebendige Wissen um die Gegenwart des Herrn unter 
uns, das heutige Leben mit all seinen Belastungen gar nicht mehr gläubig bestehen 

könnten. 

Ist damit aber schon alles zur Frage gesagt, wie der Christ der Technik begegnen 
solle? Sind damit schon die Gefahren der technisierten Welt, von denen oben die 
Rede war, überwunden? Nein, aber es galt doch zunächst einmal das Positive her- 
auszustellen, um der Technik einen ersten Sinn abzugewinnen. Man ist damit vor- 
urteilsfreier und bereiter zu sehen. Pessimistische Stimmen hören wir genug. Eine 
positive Einstellung zur Technik ist um so wichtiger, als man ihrem nivellierenden 
und ertötenden Einfluß nicht dadurch entgeht, daß man sie flieht. Wer kann das 
schon, außer ein paar beschaulichen Ordensleuten und einigen Gelehrten oder Na- 
turliebhabern, die das notwendige Geld haben oder bedürfnislos genug sind, um 
sich ein Tuskulum einzurichten? Dem Sog der Technik, dem in der heutigen Welt 
jeder tausendfach ausgesetzt ist, wird nur der nicht verfallen, der sie beherrscht, der 
über ihr steht. Das aber setzt zweierlei voraus: einmal, daß man über die technische 
Apparatur der Welt, soweit sie für den eigenen Lebensbereich unumgänglich ist, 
verfügt, daß sie sozusagen gekonnt ist, und zweitens, daß sie in keinem Punkt zum 
Ziel und Inhalt des menschlichen Lebens wird. Sobald das letztere der Fall wäre, 
sobald z. B. das Motorrad, das Auto, der Fotoapparat, der Eisschrank, das Radio- 
gerät oder auch das Managen, die Organisation, der Betrieb so sehr das Bewußtsein 
beherrschen würde, daß sich dahinter keine andere Welt mehr entfalten könnte, 
wäre man schon in den Sog der Technik geraten, zu ihrem Funktionär geworden. 
Überall dort, wo die Technik ihres Mittelcharakters entkleidet wird und die eigent- 
liche Welt des Menschen (sei es wertmäßig, sei es auch nur tatsächlich) bedeutet, ist 
dieser in seinem Menschsein entthront. Ob einer also der Technik ohne Verlust sei- 
ner Freiheit und seiner Würde begegnet, hängt entscheidend davon ab, von welcher 
Kraft des Geistes und des Herzens er erfüllt ist, welches seine innere Welt ist und 
ob er überhaupt eine solche hat, die diesen Namen verdient. Je selbstverständlicher 
ein Mensch von innen her lebt, je mehr seine Ideale außerhalb und oberhalb der 
technischen Apparatur liegen, um so ungefährdeter kann er sich der Welt der Tech- 
nik bedienen. Dann aber soll er sich ihrer auch bedienen, ohne Scheu und Vorurteil. 
Er soll sie sogar, soweit sie für seine eigenen Lebensziele, die humanen und die 
christlichen, von Nutzen sind, möglichst vollkommen beherrschen. Leider ist es meist 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 129 

so, daß diejenigen, die es in der Beherrschung der technischen Welt zur Vollkom- 
menheit gebracht haben, keine sehr innerlichen Menschen sind, und umgekehrt diese 
sich vielfach im Umgang mit der Welt der Technik schwer tun. Das zeigt, wie sehr 
Technik und Geist in Spannung zueinander stehen. Für den Christen ein Grund 
mehr, sich in technischen Dingen zu üben, um die heutige Welt nicht den Robotern 
der menschlichen Gesellschaft zu überlassen. 

Damit sind wir bei einem der entscheidendsten Punkte in der Frage der mensch- 
lichen Bewältigung der Technik, nämlich beim Moment der Übung. Rein theoretisch 
kann das Problem nicht gelöst werden; es muß die Übung dazu kommen. Genauer 
gesagt handelt es sich um eine zweifache Übung: Einmal müssen die •technischen 
Handgriffe" (im weitesten Sinn) eingeübt werden; ebenso aber und zu gleicher Zeit 
muß der sich Übende auf der Hut sein, daß er nicht (ohne es vielleicht zu merken) 
dem technischen Apparat verfällt, und auch das geschieht wieder nur durch Übung, 
durch eine Übung leib-seelischer Art. Letztlich geht es darum, daß der Geist die 
Technik durchdringt (in etwa auch umgekehrt!), daß das technische Tun beseelt wird. 
Wie geschieht das im einzelnen? So wie die Bedienung einer Maschine oder eines 
Instrumentes erst dann vollkommen geworden ist, wenn die Handgriffe unbewußt 
geschehen, so muß auch die Handhabung der technischen Verfassung der Welt so 
gelingen, daß diese ins Unterbewußtsein absinkt. Das besagt für den sich-Übenden, 
daß er einerseits genau hinschauen muß, was er tut, sonst würde die Maschine nicht 
funktionieren oder er selbst käme zwischen die Räder. Anderseits darf er wieder 
nicht genau hinschauen, um das Ganze nicht aus dem Auge zu verlieren. Für das 
tägliche Leben bedeutet das die Forderung nach einer neuzeitlichen Aszese der Sinne. 
Ich muß sehen können, ohne zu sehen, und hören können, ohne zu hören, ich muß 
mich öffnen und verschließen, muß dieses ergreifen und jenes lassen können. Der 
Sinn dieser Aszese ist die Beherrschung der technischen Apparatur der Welt, damit 
der Geist frei wird für die hinter den technischen Strukturen liegende und verdeckte 
Welt des Menschen. So wie erst die volle Beherrschung einer Maschine deren Gestalt 
frei gibt und mir die Sinnerfassung meines Tuns ermöglicht, so ermöglicht mir auch 
erst die Aszese der Sinne, in einer humanen Welt zu leben und den Sinn meines Le- 
bens zu verwirklichen. Daß diese Aszese für den Christen zugleich seine religiöse 
und christliche Lebensaufgabe zum Ziel hat, ist selbstverständlich, ja von dorther 
erhält sie erst ihren ganzen Umfang und ihren eigentlichen Sinn, von dort bezieht 
sie auch besondere Antriebe. Auf die Dauer wird der Mensch nur dann die hier be- 
schriebene und geforderte Aszese übernehmen und nur dann wird er sie mit Erfolg 
handhaben, wenn schon vorher eine geistige und religiöse Welt da ist, die es zu be- 
wahren und zu entfalten gilt, - wenn er menschliche und christliche Ideale hat, die 
er in seinem Leben zu verwirklichen sucht. In diesem Zusammenhang spricht man 
heutzutage gern von Techniken des geistigen und religiösen Lebens, die wie die As- 
zese der Sinne dazu dienen, die innere Welt des Menschen inmitten der technischen 
Atmosphäre unserer Zeit zu erhalten und zu pflegen. Darunter versteht man be- 
stimmte Übungen wie die Vorstellung eines Bildes, das (innere) Aussprechen eines 
Kernwortes oder eines Gebetes, die den Menschen vor allem Sich-Verlieren an die 
äußeren Dinge bewahren und ihn immer wieder zu sich selbst, in die Welt des Hu- 
manen und die Welt Gottes zurückführen sollen. Techniken heißen diese Übungen 



130 Friedrich Wulf 

wegen ihrer Wiederholbarkeit und wegen der Mechanisierung seelischer Vorgänge. 
Der Grund für solche Übungen liegt in der leib-seelischen Verfassung des Menschen; 
der Geist braucht in der verwirrenden Vielfalt der Eindrücke, die täglich auf ihn 
einstürmen, gleichsam eines Geländers, an dem er sich festhalten kann, um nicht ins 
Schweifen zu geraten. Die christliche Frömmigkeit kennt schon längst diese Art, sich 
in der Sammlung zu bewahren; sie hat einen ganzen Reichtum solcher Techniken er- 
funden. Man braucht sich nur an das Tragen einer Medaille oder eines Skapuliers 
oder auch an das Gleiten der Perlen des Rosenkranzes zu erinnern. Heute sind wir 
durch die technische Struktur unserer Zeit, die für den inneren Menschen eine große 
Belastung darstellt, ganz von selbst wieder auf ähnliche Praktiken gekommen. Man 
kann darum sagen, daß die Technik selbst uns wieder Mittel und Wege an die Hand 
gibt zu ihrer menschlichen Bewältigung. 

Sehr viel grundlegender als die Aszese der Sinne und die Techniken des geisti- 
gen und religiösen Lebens ist für uns heute allerdings noch eine andere Übung, 
nämlich die der Muße und der Kontemplation. Aus ihr erhalten jene erst ihren 
Sinn und ihre Kraft. Muße und Kontemplation sind in unserem Leben nicht mehr 
selbstverständlich. Sie haben darin keinen natürlichen Ort mehr und müssen dar- 
um eigens eingeübt werden. Der Bauer, der noch besinnlich über sein Feld schritt 
und das Korn in die Furchen warf, meditierte ganz von selbst, und die Mutter, die 
ihr Kind wiegt, tut es vielleicht heute noch. Aber wie selten sind solche Gelegen- 
heiten in unserer mechanisierten Welt geworden! Weder unser Beruf noch unser 
häusliches Leben bieten genügend Möglichkeiten zur Entspannung und lassen dar- 
um den Menschen noch zu sich selbst kommen. Die Gestaltung des eigenen Lebens- 
bereiches und der Rhythmus des Alltags sind weitgehend der freien Entscheidung 
des einzelnen entzogen; er ist in einem fort eingezwängt zwischen Notwendigkeit 
und Verpflichtung. Je weniger der Mensch dadurch aus einer inneren Einheit und 
aus einer personalen Tiefe heraus lebt, um so weniger verfügt er auch über seine 
äußeren und inneren Sinne; sie laufen ihm davon und treiben mit ihm ihr Spiel. 
Daher das Unstete und die ständige Unruhe des seelischen Ablaufs, die schnell 
wechselnde Reaktion. Im Grunde kann er gar nicht mehr richtig sehen und unvor- 
eingenommen hinhören. Er muß es erst wieder lernen. Er muß wieder besinnlich 
und mit Anteilnahme des ganzen Menschen, mit seiner Person etwas betrachten 
können, um seine Gestalt zu erfassen und in sich aufzunehmen, seine Individuali- 
tät und sein Wesen. Man sollte darum neben seiner beruflichen Arbeit eine Lieb- 
lingsbeschäftigung haben, die Gartenarbeit, das Sammeln von Bildern oder Marken, 
einen Plattenspieler, der einem die Möglichkeit gibt, die Musik auszuwählen - 
irgendein hobby, das nicht nur ablenkt, sondern auch erfüllt. Das bedeutet nicht nur 
eine Pflege und Schulung der äußeren Sinne, sondern auch eine Bereicherung des 
inneren Menschen, eine Anfüllung der Seele mit Bildern. Ohne solche Bilder ver- 
kümmert die Seele, und das ist heute weitgehend der Fall. Der Mensch hat keine 
innere Welt mehr, die er anschauen kann. Er hat darum auch keine Einfälle mehr, 
keine Intuition; er vermag nicht mehr zu gestalten. Die Phantasie kann dabei durch- 
aus sehr rege sein, aber sie wuchert, sie schweift umher, sie wird rein passiv von 
äußeren oder inneren Eindrücken bestimmt und läßt sich treiben, ist aber selbst 
nicht mehr produktiv und nicht mehr vom Geiste beseelt. 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 131 

Die Pflege der Sinne und der Phantasie ist dann auch die Vorbedingung für die 
religiöse Kontemplation, für das meditierende Gebet. Sie liefern dazu das nötige 
Rüstzeug. Denn auch hier soll zunächst angeschaut werden, und hier mit noch viel 
größerer Anteilnahme und Hingabe. Der Mensch muß das Wort Gottes wieder 
hören lernen, ganz neu und so, als sei es hier und jetzt zum ersten Mal gesprochen. 
Leider ist das, was wir das betrachtende Gebet nennen, sowohl in der praktischen 
Durchführung wie auch nach den Büchern zu urteilen, die sich Betrachtungsbücher 
nennen (auch in jüngster Zeit hat sich daran noch nicht viel geändert), allzu sehr 
eine Sache des Verstandes, des bloßen Nachdenkens geworden, weniger aus Prin- 
zip als tatsächlich, aus dem oben genannten Mangel an einer inneren Bilderwelt. 
Dort, wo die Betrachtung noch regelmäßig geübt wird, also vor allem in den Klö- 
stern, wird darum häufig über innere Leere, über Unergiebigkeit und Zerstreuung 
geklagt. Das zeigt, wo eigentlich angesetzt werden müßte. Gewiß nicht bei der Her- 
anführung neuer Stoffmassen, so sehr eine biblische, kultisch-liturgische und theo- 
logische Vertiefung den meisten Betrachtungsvorlagen zu wünschen wäre. Mit Freude 
und nachhaltiger Wirkung geübt wird das betrachtende Gebet erst dann wieder, 
wenn es als ganzheitliche Übung, die alle Kräfte des Menschen in Anspruch nimmt, 
und in seinem vom Anschauen bis zur Einigung fortschreitenden seelischen Ablauf 
begriffen und vollzogen wird. Vor allem der Laie wird darum neu und sorgfältig 
in die Kunst des betrachtenden Gebetes eingeführt werden müssen. Und wie not- 
wendig wäre es gerade für ihn, daß es mehr geschähe! Ob sich genügend Priester da- 
für bereit finden und noch mehr - dazu überhaupt in der Lage sind? Hier würden 
jedenfalls die tiefsten und eigentlichen Grundlagen gelegt, um das heutige, von der 
Technik geprägte und bedrohte Leben wieder menschlich und christlich zu leben. 

Der kontemplative Mensch sieht weniger, aber auch mehr als der Zerfahrene, der 
sich einfach dem nächstliegenden Eindruck überläßt und von tausend Dingen hin- 
und hergezogen wird. Er sieht tiefer. Er entdeckt auch in der technischen Welt 
Schönheiten, die dem anderen ewig verborgen bleiben. Er hat ein Auge für Formen, 
für Gestalt, für Sinnzusammenhänge, und bisweilen ist er mit seiner Maschine, sei- 
nem Gerät so vertraut und so eng verbunden, daß sie zur Verlängerung seines 
Armes werden und ihn der Natur wieder näher bringen. Hier liegen Möglichkeiten 
der Entwicklung, die wir noch nicht überschauen. •Die Maschine in ihrer höchsten 
Vollendung wird unauffällig ... Erst wenn aus unseren Geräten jede sichtbare Spur 
der technischen Bearbeitung geschwunden ist, und wir sie so natürlich und selbstver- 
ständlich wie vom Meer gerundete Kieselsteine ergreifen, wird man langsam ver- 
gessen, daß es sich um so etwas wie eine Maschine handelt ... Die Aufmerksam- 
keit wird nicht mehr vom Werkzeug verschlungen, sondern wir vermögen durch es 
hindurch wieder die alte Natur zu entdecken, die Natur des Gärtners, des Seefah- 
rers, des Dichters" (Saint-Exupery). Man wird einwenden, das sei - jedenfalls in 
unserem Stadium der technischen Entwicklung - nur in seltenen Fällen realisier- 
bar, sehr oft gäbe der komplizierte Mechanismus die Gestalt nicht frei und den 
meisten Arbeitsprozessen (noch viel mehr trifft das für die technische Welt als Or- 
ganisationssystem im ganzen zu) sei wegen ihrer Detaillierung und Mechanisierung 
kein rechter Sinn mehr abzugewinnen, da sie den Menschen zu ihrem Funktionär 
degradiert hätten. Aber auch hier hat der Kontemplative noch Möglichkeiten, das 



132 Friedrich Wulf 

scheinbar sinnlos gewordene Leben menschlicher zu sehen und zu gestalten. Da er 
sich nicht in den großen Versachlichungsprozeß der Technik einschmelzen läßt, son- 
dern sein personales Leben bewahrt, sieht er hinter allen technischen Strukturen 
unserer Zeit als das Eigentliche den Menschen und noch tiefer Gott; beides gehört 
für den Christen zusammen, denn •wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder" (1 Joh 
4, 21). Die Welt des Kontemplativen ist die Welt der Person. Von daher erhält sein 
Leben in jedem Fall Sinn und sogar Reichtum und Fülle. Nicht nur in der Familie 
und im persönlichen Bekanntenkreis, auch in der Nachbarschaft, die sehr oft schon 
Fremde bedeutet, im Betrieb und im Büro kann man für den leidenden und verein- 
samten Menschen da sein. Durch tausend kleine Dinge vermag man ihm seine Auf- 
merksamkeit und Hilfe zu schenken. Noch mehr aber wird der Kontemplative •in 
allen Dingen Gott finden", an allen Orten Ihm begegnen und in allen Ereignissen 
Ihn am Werke sehen. Es gibt da rein gar nichts, das ihn nicht mit Gott in Ver- 
bindung bringen könnte, das Frohmachende und das Leidvolle, das Helle und 
Durchschaubare ebenso wie das Rätselhafte und Unentwirrbare. Das gibt seiner 
Frömmigkeit ein betont personales Gepräge. Es geht ihm nicht in erster Linie um 
die Erfüllung einer Ordnung, sondern um den Dienst für den personalen Gott, und 
Vollkommenheit sagt ihm nicht so sehr eine objektive Größe, die Fülle aller Tu- 
genden, als vielmehr die wachsende und nie zu Ende kommende Liebe zum himm- 
lischen Vater, zu Christus dem Herrn und seiner heiligsten Mutter, zu den Brü- 
dern und Schwestern als den Geschwistern Christi. Eine solche Schau macht vielleicht 
die Welt des heutigen Christen - wenn er wirklich ein solcher ist - trotz der mannig- 
fachen Belastungen seines Lebens reicher und gefüllter, als das in früheren Zeiten 
der Fall gewesen sein mag. 

Versucht man einmal, die hier geforderte Haltung für den Christen unserer Zeit, 
der von einer technischen Welt umgeben und in sie eingetaucht ist, kurz und präzis 
zu umschreiben, so wird man kaum einen besseren Ausdruck dafür finden als jene 
Formel, mit der ein Vertrauter des hl. Ignatius von Loyola die geistige und religiöse 
Haltung kennzeichnete, die dieser in seinem Orden verwirklicht sehen wollte, näm- 
lich •contemplativus in actione", beschaulich im Tun. Daß der Mensch nur durch 
die Beschauung zu seinem eigentlichen Wesen und zur Vollendung komme, ist alte 
griechische Lehrweisheit. Das Christentum hat diese Weisheit nur übernommen 
und vertieft. Die Formel des letzten der großen Orden der Kirche setzt nun einer- 
seits diese Tradition fort, führt sie anderseits aber erst zu ihrer christlichen Fülle. 
Nicht nur die Muße, die Philosophie, christlich gesprochen das Gebet ermöglichen 
die Beschauung, auch die Arbeit kann zu einer Weise der Beschauung werden, falls 
sie nur zur Ehre Gottes und in seinem Auftrag geschieht und das Leben Christi, 
das ein Leben der Arbeit war, fortsetzt. Darum kann Ignatius den jungen Mit- 
brüdern, die sich noch in der Ausbildung befanden, schreiben: •Wenn Ihnen auch 
das Studium nicht Zeit zu langem Beten läßt, so können Sie viel durch das Ver- 
langen ausgleichen: indem Sie alles nur für den Dienst Gottes tun, machen Sie 
aus allem ein Gebet". Das ist sehr bedeutsam. Davon ist auch der homo faber unse- 
res technischen Zeitalters betroffen. Lange Gebetszeiten stehen ihm im allgemeinen 
nicht mehr zur Verfügung. Dennoch kann er ein betender Mensch sein, kann er be- 
schaulich sein mitten im Tun. 



Der Christ und die Gestalt der heutigen Welt 133 

Zusammenfassend kann man Haltung und Frömmigkeit, wie sie vom heutigen 
Christen der säkularisierten und technisierten Welt gegenüber gefordert sind, fol- 
gendermaßen charakterisieren: es eignet ihnen eine richtig verstandene Welthaftig- 
keit, Nüchternheit, Wirklichkeitssinn, Aufgeschlossenheit und Anpassungsvermögen, 
aber auch eine besondere Innerlichkeit, ja Beschaulichkeit, eine beglückende Gegen- 
wartsnähe Gottes und des Erlösungswerkes in Christus; das Gefühl der Einsam- 
keit und Verlassenheit wird ausgeglichen durch das Bewußtsein der innigen Ver- 
bundenheit mit dem himmlischen Vater, mit dem Herrn, mit allen Menschen; der 
personale und apostolische Zug umschließt und krönt endlich das Ganze. Damit hat 
der heutige (Welt)-Christ eine zweifache Aufgabe • einmal in die Welt, aber auch in 
die Kirche hinein. Er hat Gott in der Welt wieder anwesend zu machen, er hat 
die Welt mit zu erlösen und zu heiligen, er hat aber auch das menschliche Antlitz der 
Kirche, ihre welthafte Gestalt so zu prägen, daß daraus der fortlebende Christus die 
Menschen unserer Zeit in ihrem Milieu und ihrer Not anspricht. Eine Aufgabe, die 
des ganzen Einsatzes wert ist, aber noch lange nicht genug mit Ernst und im Sinne 
der Kirche angepackt wird. 




