
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Paul Claudel und die Demut 

Von Franz H i 11 i g S. J., München 

Claudel ist tot. Frankreich hat ihn mit einem Staatsbegräbnis geehrt. Die Weltpresse hat 
sich noch einmal vor dem greisen Dichter und seinem Werk verneigt. Selten ist auf einen 
Mann so viel Ehre gehäuft worden und selten ist einer auf allen Gebieten des Lebens so 
erfolgreich gewesen. (Paul Claudel gehörte zu den wohlhabenden Männern seines Landes.) 
Doch schon spürt man durch die Nachrufe und letzten Ehrungen hindurch eine kühle Distanz. 
Claudel, der von allen bewundert wird, wird nicht von allen geliebt. War er zu erfolgreich? 
War er zu geschickt? Hat er in all den dramatischen Wechselfällen seines langen Lebens, 
das sich von 1868 bis 1955 spannt, einen gesunden politischen Instinkt bewiesen? (So leicht 
verfallen die Dichter trügerischen Parolen! Er hat Petain gefeiert und dann de Gaulle!) 
Während Paul Claudel vor Gottes Gericht steht, der barmherzig ist, beginnen die Menschen 
ihn vor ihr kurzsichtiges und unbarmherziges Gericht zu ziehen. 

Es ist nicht unsere Aufgabe, den Menschen Claudel und seine Lebensführung zu recht- 
fertigen. Dazu fehlen zur Stunde nicht nur die biographischen Voraussetzungen, dazu haben 
wir auch gar kein Recht. Doch anders steht es um das Werk des Dichters und das in ihm 
enthaltene christliche Bekenntnis. Claudel gilt nicht nur weithin als der große katholische 
Dichter und ist als solcher vom Heiligen Vater in einziger Weise geehrt worden, er war es 
auch tatsächlich. Wer könnte nach Leon Bloy, an den er nicht selten erinnert, und neben 
Peguy und Bernanos in der französischen Literatur (ja in der modernen Literatur schlecht- 
hin) diesen Namen mit mehr Recht beanspruchen als er? Gertrud von le Fort konnte schrei- 
ben: •Das Gesamtwerk Claudels unterscheidet sich von allen zeitgenössischen Dichtungen 
der letzten Jahrhunderte überhaupt, dadurch, daß es nicht nur von allgemein christlich-reli- 
giösen Gedanken, sondern durch und durch vom Dogma her bestimmt ist" (Die ewige Frau). 
Eugen Gottlob Winkler hat Claudel •Frankreichs größten, katholischen Dichter" genannt 
(Gestalten und Probleme). Für Karl Pfleger ist er •nach Dante der gewaltigste Sänger des 
Schöpfungssymbolismus" (Hochland, Juli 1933). 

Doch nun sagt man uns, daß gerade das gar nicht zutreffe. Niemand spricht dem Dichter 
der •Fünf großen Oden" und des •Seidenen Schuhs" eine •gewisse Größe" ab. Aber sie soll 
aus •Grausamkeit, Hochmut und Sadismus" (Abbe Ducaut) geboren sein. Er, der ein Kämp- 
fer für die Lehre der weltweiten Kirche war, soll durch Eigenschaften wie •Engstirnigkeit, 
Härte, ja Haßgefühle" gekennzeichnet sein. Er soll Gide gehaßt und Goethe verachtet haben. 
Seinem ganzen Leben hafte etwas Unchristliches an. Was ihm fehle, sei •eine christliche 
Kardinaltugend, die Demut". All diese Vorwürfe finden sich in einem Feuilleton von Paul 
Hühnerfeld, veröffentlicht in •Die Zeit", Hamburg (3. März 1955, Nr. 9). Es sei zugestan- 
den, daß Hühnerfeld das Endurteil über das Christentum Claudels dem Herrgott überläßt. 
Dennoch darf das, was er in den wenigen Zeilen seiner Notiz andeutet, nicht unwiderspro- 
chen bleiben. Denn nicht nur spricht er dem Dichter die wesentliche Demut ab, auch die be- 
rühmte Bekehrung des jungen Claudel in Notre-Dame zu Paris am 26. Dezember 1886 (nicht 
1892) soll nicht Gnade Gottes, sondern eigenmächtiges Ansichreißen aus •gigantischer Kraft" 
und ein gewaltsames Sich-Eindrängen gewesen sein, das den Dichter, statt ihn einzulassen, 
gerade für immer von dem ausschloß, dessen die schlichten Gläubigen unbefangen teilhaft 
sind: vom Glauben und dem Leben der Kirche. 

Wie ist eine solche Deutung möglich? Und wie kommt man dazu, Claudel die Demut ab- 
zusprechen, die allerdings das Fundament allen christlichen Lebens ist? Es lohnt sich, die- 



Im Spiegel der Zeit 135 

ser Frage nachzugehen. Sie hat weit über den Fall Claudel hinaus Bedeutung. Sie betrifft 
den christlichen Dichter überhaupt und darüber hinaus letzten Endes jeden bekennenden 
Christen. Sie stellt sich für Männer wie Bloy, Peguy und Bernanos und für jeden, der es 
wagt, mitten in unserer modernen Welt aus seinem christlichen Glauben heraus Farbe zu be- 
kennen und die Dinge beim Namen zu nennen. 

Claudel ist nicht nur durch seine dichterische Gewalt und Eigenwilligkeit ein erratischer 
Block in der modernen Literatur. (Bernhard von der Marwitz: •seine noch nie erhörte Kunst" 
habe sich •wie ein Glockengeläute mitten unter diesem dunstigen Tag erhoben". Ernst Robert 
Curtius: •Claudel wirkt unter den modernen Franzosen als der einzige ursprüngliche Dichter, 
für den die Dinge neu sind wie am ersten Tag". Wl. Weidle: •Seit dem 16. Jahrhundert 
hat die französische Sprache nicht mehr diese lebendige Fülle und diesen orgelstarken Klang 
gekannt". Vallery-Radot: •Dieses Gehaben eines Erzengels".) • Claudel ist vor allem da- 
durch ein Sonderfall oder deutlicher, ein Anstoß und Ärgernis, daß er so ausdrücklich und 
unverblümt seine gesamte Dichtung aus dem Glauben der Kirche gestaltet. Er will einfach 
nur dieses sein: ein Sänger der katholischen Wahrheit. Der Dichter hat eine priesterliche 
und dienende Funktion: •Ich habe nie etwas anderes gesucht, und alle meine Schriften haben 
keinen anderen Zweck, als ein Weg zu sein, den man benutzt, und dann vergißt" (in Jacques 
Madaule, Le Genie de Paul Claudel). 

Man schlage einen der vierzig Bände seines Werkes auf: Die fünf großen Oden oder den 
Briefwechsel mit J. Riviere, den Seidenen Schuh oder den Briefwechsel mit A. Gide, die 
Feuilles de Saints oder den Gedichtband Corona Benignitatis Anni Dei oder einen der Prosa- 
bände und Bibelkommentare1: es ist immer das gleiche, aus all seinen Schöpfungen tönt es 
orgelstark: Credo in unam sanctam catholicam Ecclesiam. Dieses Bekenntnis ist nicht nur 
von einem gewaltigen schöpferischen Reichtum, von einer unerhörten Fülle beschwörender 
Klänge und Bilder, es ist von einer stählernen Festigkeit, es ist von einer felsenhaften 
Unerschütterlichkeit. Es gibt da für Claudel kein Handeln und Paktieren. Eines ist ihm total 
fremd: der Relativismus. 

Jedes klare christliche Ja schließt ein ebenso entschiedenes Nein in sich. Claudel kommt aus 
dem Zeitalter des Materialismus. In seiner Jugend herrschte an den Hochschulen der Un- 
glaube und es wehte ein scharfer antikirchlicher Wind. Claudel, der wie die meisten andern 
Kinder damals noch seine erste heilige Kommunion gehalten hatte, ist in dem Sinn •Kon- 
vertit", daß er nach Jahren des Unglaubens die Eisenstäbe des deterministischen Kerkers 
(mit der Gnade und als Werkzeug der Gnade) hat aufsprengen müssen. Wer um das Leben 
ringt, gebraucht keine Handschuhe. Kann man es ihm verübeln? •Endlich kam ich frei von 
der scheußlichen Welt eines Taine, eines Renan und der andern Moloche des 19. Jahrhun- 
derts, aus diesem Galeerendasein" einer deterministischen Welt ohne Gott und Freiheit (an 
J. Riviere, 12. März 1908). 

Heiliger Zorn flammte in dem Dichter auf, so oft er auf die Väter des modernen Unglau- 
bens zu sprechen kommt: •Weise, Epikureer, Novizenmeister der Hölle, Praktiker der Ein- 
führung in das Nichts, Brahmanen, Bonzen, Philosophen ... Sei gelobt, mein Gott, der Du 
mich von den Götzen befreit hast! .. . Herr, Du hast mich erlöst von den Büchern und den 
Ideen, den Idolen und ihren Pfaffen... Gespenster und Puppen werde ich nicht ehren, 
weder Diana noch die Pflicht (das gilt Kant!), weder die Freiheit noch Apis, den Stier. Nicht 
eure Genialischen und Heroischen, nicht eure großen Männer und Übermänner (das gilt 
Nietzsche und dem Kult der unchristlichen Klassiker!); gleichen Abscheu all diesen Ent- 
stellten!" (Aber man muß die ganze dritte der fünf großen Oden, das •Magnifikat" seiner 
Befreiung lesen! • deutsch von Urs von Bathasar in der Reihe •Zeugen des Wortes", Her- 
der, Freiburg.) 

Seiten um Seiten des Claudeischen Werkes haben diesen bekennenden Klang. Ist das ge- 
gen die christliche Demut und gegen die Liebe? Es gibt Kreise • und sie sind weit verbrei- 

1 Einen ausgezeichneten Querschnitt durch das Gesamtwerk Claudels vermitteln die bei- 
den Auswahlbände von Andre Blanchet •La Perle noire" (Dichtung) und •Pages de Prose" 
(Prosa), beide bei Gallimard. Der Prosaband ist auch deutsch erschienen •Paul Claudel. Aus- 
gewählte Prosa". Ins Deutsche übertragen von E. M. Landau. Benziger, Einsiedeln, Köln, 1949. 



136 Im Spiegel der Zeit 

tet unter den sogenannten Gebildeten unserer westlichen Welt •, die sind bereit, das Chri- 
stentum gelten zu lassen, wenn es •bescheiden" auftritt. Das heißt: es muß mehr oder weni- 
ger ausdrücklich alle und alles gelten lassen. Es muß mitspielen in dem Spiel des Relativis- 
mus. Es muß sich als eine mögliche religionsgeschichtliche und religionspsychologische Spiel- 
art verstehen. Die einzige Sünde für diese Kreise, was allein shocking ist (scandalous and 
revolting), ist der Verstoß gegen die Ästhetik. Das war schon zu Augustins Zeiten so, wie je- 
der in seinen •Bekenntnissen" nachlesen kann. Es ist in diesem Zusammenhang bezeichnend, 
welche Gefühle das Wort •dogmatic" im modernen Angelsachsen z. B. hervorruft. Sie stehen 
in einem •Handbook of Synonyms" (New York 1947) verzeichnet und lauten: •arrogant, 
authoritative, dictatorial, doctrinal, domineering, imperious, magisterial, opinionated, over- 
bearing, self-opinionated!" Alles Worte, die gewisse Kritiker gern auf den Mann anwenden, 
der gesagt hat, daß •der Ehrentitel Katholik der schönste sei, den es in menschlicher Sprache 
gibt" und daß die Wirkung seiner Dichtung darauf beruhe, daß sie von einem Menschen 
stamme, •der vor der Herrlichkeit Gottes niederkniet; sie ist es, die durch diese kläglichen 
Verse hindurchschimmert"; und der am Abend seines Lebens bekannt hat: •Wie beruhigend 
ist es für mich, dereinst auf meinem Sterbebett denken zu können, mit meinen Büchern nie 
zu dieser ungeheuerlichen Häufung von Finsternis, Zweifel und Unrat beigetragen zu haben, 
die die Menschen gefährden, sondern meinen Lesern zu neuem Mut, zu neuem Glauben, 
neuer Freude und neuer Zuversicht verholfen zu haben" (Positions et Propositions). •Die 
Hauptidee meiner Berufung ist die große Sehnsucht, die große Bewegung hin zur göttlichen 
Freude, und der Versuch, die gesamte Welt: die der Gefühle, der Ideen und der Völker 
und Länder an diese Freude zu fesseln; das ganze Universum an seine ursprüngliche Be- 
stimmung zu erinnern: Paradies zu sein (das heißt: Garten Gottes)". 

Die Menschen, die sich auf die christliche Liebe und Milde berufen (und darunter oft 
eben ein Leisetreten und •Mitspielen" verstehen) vergessen, daß die erste Frage, die die 
Kirche an den Täufling stellt, die Frage nach seinem Glauben ist. Für diesen Glauben sind 
die Märtyrer aller christlichen Jahrhunderte gestorben, und der Herr wird nur diejenigen 
vor dem Vater im Himmel bekennen, die sich hier auf Erden offen zu ihm bekannt haben 
(Mt 10,32). Das Bekenntnis zum Glauben kann nicht gegen die Demut sein. Und wo 
stände geschrieben, daß es wenigstens vorsichtig und sozusagen leise abzulegen wäre? Es 
hat gewiß unter den christlichen Bekennern ausgesprochen sanfte Naturen gegeben. Aber 
Bernhard von Clairvaux und Hieronymus? Aber Johannes und Paulus? Ja, Christus, der 
Herr selbst? Er ist eben keineswegs der bequeme, schäfchenstreichelnde •liebe Heiland" des 
Liberalismus und einer verkitschten, sentimentalen Frömmigkeit. Er hat nicht Toleranz um 
jeden Preis gepredigt, sondern eine hohe, fordernde Liebe, die vom Feuer Gottes brennt. 
Er steht vor uns als der Heilige, Entscheidungfordernde; als Zeichen des Widerspruchs auf- 
gerichtet zwischen Irrtum und Wahrheit, zwischen Laster und Heiligkeit, zwischen Men- 
schengedanken und Gottes Wille. Vor ihm muß sich der Mensch entscheiden. 

Gewiß, das ist wahr. Und dennoch wird uns bange, wenn nicht mehr Christus der Herr 
oder seine Apostel vor uns stehen, sondern irgendein Mensch. Wir müssen zugeben, daß die 
Verkündigung der Christuswahrheit von einer eigenen und schmerzhaften Problematik be- 
schattet und belastet wird in dem Augenblick, da ein Mitmensch, ein Freund, Bruder und 
Zeitgenosse mit dem Anspruch auftritt, im Namen Christi und seiner Kirche zu sprechen. 
(Aber es ist eine Problematik, die in dem Herrenwort gründet: Wie mich der Vater gesandt 
hat, so sende ich euch (Jo 20, 21) und also in ihm auch ihre Lösung besitzt!) Diese Sorge gilt 
für den Priester, der einen amtlichen Auftrag dazu hat; sie gilt für den christlichen Dichter 
und Künstler, die man doch wohl zu den Charismatikern rechnen darf. 

Ob nicht der Herr auch heute mehr als einmal die Schroffheit seiner Diener desavouieren 
würde, wie er einst den Übereifer der •Donnersöhne" in die Schranken gewiesen hat, die 
Feuer auf einen ungastlichen Ort Samarias herabrufen wollten? Was Claudel angeht, so muß 
man sagen, daß nicht nur seine Muse der trunkenen Mänade gleicht, sondern sein ganzes 
Wesen von stierhafter Kraft und Unbändigkeit gewesen ist. Es mag ihn zu Ausbrüchen hin- 
gerissen haben, die sich mit der christlichen Liebe tatsächlich nicht vertragen. Aber das sind 
letztlich mehr Fragen des Temperamentes. Die Gnade beläßt dem Menschen seine Natur, 



Im Spiegel der Zeit 137 

auch dem Heiligen. Sie hat auch aus dem eifernden Paulus kein Lamm gemacht (und welcher 
kämpferische Eifer für die Ehre Gottes findet sich nicht bei den alttestamentlichen Pro- 
pheten, ein Eifer für das Haus des Herrn, der noch heute den Karmel erfüllt!). Nie ist 
christliche Milde mit Lauheit zu verwechseln. "Wer weder warm noch kalt ist, wird ausge- 
spien (Offb 3, 16). 

Claudel hat übrigens selbst zu unserem Problem Stellung genommen. Er tat es in einer 
Rede, in der er P£guy gegen genau den gleichen Vorwurf verteidigte: •In seinem unlängst 
im Figaro veröffentlichten Artikel bemerkt Andre" Billy, die katholischen Schriftsteller des 
vergangenen Jahrhunderts hätten sich durch ganz andere Eigenschaften ausgezeichnet, als 
durch die Nächstenliebe. In der Tat fallen einem sofort die Namen von Joseph de Maistre, 
Veuillot, Barbey d'Aurevilly und L£on Bloy ein. Man könnte auch den Pascals hinzusetzen; 
und warum nicht auch den so mancher Kirchenväter, deren Auseinandersetzungen mit den 
Häretikern nicht immer ein Muster der Liebenswürdigkeit und Höflichkeit waren? Doch die 
katholische Kirche und mit ihr die ihr anvertrauten Wahrheiten befinden sich seit zwei Jahr- 
hunderten in der Lage einer belagerten Stadt. Man kann sie wahrhaftig nicht mit einem 
Lämmerschwanz in der Hand verteidigen. «Wenn ich das Blut eines Franzosen sehe>, sagte 
Jeanne d'Arc, «dann sträuben sich mir die Haare auf dem Kopf.» Aber es gibt auch eine 
moralische geistige Art, sein Blut zu verlieren; und vor dem trostlosen Schauspiel so vieler 
Kadaver, so vieler Halbtoter, so vieler Kranker und Krüppel um uns herum, habe ich nur 
eines festzustellen, nämlich, daß es eine Verantwortung gibt und daß ich angesichts solcher 
Verantwortung die Entrüstung P£guys erfrischend finde. Es will mir scheinen, ich sehe den 
Degen in seiner Hand blitzen... und ich kann die Bemerkung nicht unterdrücken, daß es 
auch einmal einer Waffe widerfahren kann, das wohltuendste aller Werkzeuge zu sein. • 
Die große Kraft Peguys war sein Mut im Dienste des Glaubens, war sein Bekennermut" 
(Ausgew. Prosa). 

Wie Peguy und Bloy hat Claudel des Schwert geführt. Dabei hat er durchaus auf seine 
Weise gekämpft, und kein Katholik ist verpflichtet, von seinem Schreibstil oder seinem 
Kampfstil begeistert zu sein. (Es ist interessant im Bernanos-Buch von Urs von Balthasar 
nachzulesen, welche Reserven Bernanos gegen Claudel macht, der ihm sachlich doch so nahe 
steht.) Claudel kämpft eben als •Erzengel", sein Stil ist tönend und orgelhaft. Er liebt die 
•grandiloquenten Synthesen" (Urs von Balthasar). Man darf seinen bärbeißigen Humor 
dabei nicht übersehen. Er ist darin eben doch Gallier, und manches ist im französischen 
Original köstlich, was in der Übersetzung kaum noch erträglich klingt. 

Das klassische Beispiel, das die These von der fehlenden Demut und Nächstenliebe Clau- 
dels zu bestätigen scheint, ist der Briefwechsel Paul Claudel • Andre Gide, der sich von 
1899 bis 1926 erstreckt, und in der Deutschen Verlags-Anstalt Stuttgart auch Deutsch erschie- 
nen ist. Es ist ein erschütterndes Dokument des Ringens zwischen den •beiden Polen des 
Abendlandes", wie eine Besprechung der Frankfurter Allgemeinen Zeitung es formuliert 
hat. Dieses Ringen Claudels um die Seele Gides erforderte eine eigene Darstellung. Hier 
kann es nur zu einigen abschließenden Bemerkungen herangezogen werden. Es sei unum- 
wunden zugegeben, daß in diesem Briefwechsel Andre Gide gegenüber dem festen und har- 
ten Claudel sympathischer wirkt. Er ist hilflos und wehrlos. Er ist elastisch und voller Ver- 
ständnis. Dennoch darf man sich hier nicht allein von stilistischen und psychologischen Ge- 
sichtspunkten leiten lassen. Wenn in all diesen Briefen Claudel •hinter seinem Freund her 
ist" (ob immer auf die glücklichste Art, das steht auf einem andern Blatt), dann ist das echte 
christliche Liebe. Es ist verantwortliche Liebe, die nicht ein Auge zudrückt oder schmeichelt, 
sondern die zu mahnen und wehezutun wagt. Literarisch ist Claudel hier in der undank- 
baren Rolle, alle •Literatur" hinter sich zu lassen und Fraktur zu reden. Es ist das Ärgernis, 
daß hier die Ästhetik verworfen wird, wo sie ein Gift verdeckt, und Laster Laster genannt 
wird. 

Daß Gides Menschlichkeit so sympathisch wirkt, mag selbstverständlich daher rühren, daß 
dieser labile, sich nie bindende, immer wieder vor Gott Fliehende zugleich ein rührender, 
lieber Mensch gewesen ist (nie ist der sündige Mensch reine Abscheulichkeit). Aber es kann 
doch auch gerade darin seinen Grund haben, daß Gide sich eben frei gemacht hat in der 



138 Im Spiegel der Zeit 

schrecklichen Freiheit des Ungehorsamen, die ihm erlaubt, seinem eigenen Gesetz und den 
jeweiligen feinsten Schwingungen seines Gefühls zu folgen, während Claudel als der •Die- 
ner des Gesetzes" als der •Wächter", der zum Gehorsam ruft, auch da menschlich hart er- 
scheinen mag, wo er in Wirklichkeit Werkzeug der Liebe des Guten Hirten ist. 

Hier zeigt sich noch ein anderer Zusammenhang. Man wirft dem gläubigen Claudel man- 
gelnde Demut vor. Aber ist nicht das Sich-gefangen-geben in den Gehorsam des Glaubens 
hinein die eigentliche und tiefste Demut? Gides zunächst bestechende Schmiegsamkeit, Frei- 
heit und Unabhängigkeit wurzelt theologisch letztlich in einem satanischen Sichverweigern. 
Claudel hat in Einfalt und Ehrlichkeit seinen (unbändigen) Geist in die Torheit des christ- 
lichen Glaubens hinein geopfert. •Demut ist die Tugend des geschöpflichen Standortes" 
(B. Häring, Das Gesetz Christi). Sie ist gar keine psychische Qualität. Ein Raubautz kann sie 
vollziehen und ein verfeinerter Ästhet kann sie mit Füßen treten. 

Die Hoffnung Claudels, von der er in einem Brief aus Tokio am 12. Januar 1924 an Gide 
spricht, dieser nähere sich gleichfalls •der schlichten Landstraße, auf der er (Claudel) daher- 
ziehe", hat sich nicht erfüllt. Aber dieses Wort zeigt wieder, welchen Weg der Christen- 
mensch Claudel, der Bekehrte von 1886, gewählt hat und gegangen ist: Es ist die •humble 
grand'route" und das heißt nach dem Grundsinn die •demütige Straße", nicht die stolze 
Gratwanderung des Einzelgängers, sondern der •Kuhweg des Kirchenvolkes", wie man 
kräftig übersetzen könnte. Claudel hat die Messe mitgefeiert, er hat gebeichtet und kommu- 
niziert. Er war einfach ein treuer Sohn seiner Kirche. Das ist die wesentliche Demut, mit der 
gut sterben ist. Auch das hat man ihm verübelt, daß er vor seinem Tode sagte: •Laßt mich 
ruhig sterben. Ich habe keine Angst". Er hatte noch Zeit, die Wegzehrung zu empfangen. 
Sein letzter Blick ruhte auf einem Bild der himmlischen Mutter mit dem göttlichen Kind. 
Auf seinem Schreibtisch, an dem er eben noch gearbeitet hatte, lagen sein Meßbuch und die 
Bibel, die er seit Jahrzehnten •bewohnte", wie er sich ausdrückte, und das letzte unvoll- 
endete Manuskript, ein Kommentar zum Propheten Isaias. 

Man hat gefragt, ob Claudel ein Heiliger war. Wer von uns ist schon ein Heiliger? Es ist 
schon viel, wenn man sich Mühe gibt, wenn man eine brennende Sehnsucht hat nach der 
Vollendung durch die Gnade. Spricht nicht ein ehrliches Wissen um seine Grenzen und 
Kanten und eine schöne Sehnsucht nach Vollendung aus dem Wort, das der Dichter geschrie- 
ben hat: 

•Wie sehr würde ich wünschen, daß der Schriftsteller Claudel vollständig verschwände 
und daß man unter den lächerlichen Verkleidungen des Literaten nur noch den Menschen 
sähe, der unbestreitbar dahinter steht, das heißt den Diener Gottes, den Fanatiker des 
göttlichen Ruhms, der göttlichen Wahrheit und der göttlichen Liebe. Es ist dieses Gefühl 
meiner vollständigen Unzulänglichkeit am Ende meiner langen Laufbahn, das meinen letzten 
Werken einen ironisch-burlesken Ton gibt. Aber ich wünsche, daß auch dieser Ton noch dem 
demütigen einer reinen und kindlichen Hingabe an die göttlichen Dinge weichen möge". 

Claudel ist tot. Laßt uns beten für den Dichter, der so viele Ungläubige zu Christus 
geführt und so viele Christen in ihrem Glauben gestärkt hat! , 




