I'M SPIEGEL DER ZEIT

Paul Claudel und die Demut

Von Franz Hillig 8. J., Minchen

Claudel ist tot. Frankreich hat ihn mit einem Staatsbegribnis geehrt. Die Weltpresse hat
sich noch einmal vor dem greisen Dichter und seinem Werk verneigt. Selten ist auf einen
Mann so viel Ehre gehdoft worden und selten ist einer auf allen Gebieten des Lebens so
erfolgreich gewesen. (Paul Claudel gehdrte zu den wohlhabenden Minnern seines Landes.)
Doch schon spiirt man durch die Nachrufe und letzten Ehrungen hindurch eine kithle Distanz.
Claudel, der von allen bewundert wird, wird nicht von allen geliebt. War er zu erfolgreich?
War er za geschickt? Hat er in all den dramatischen Wechselfillen seines langen Lebens,
das sich von 1868 bis 1955 spannt, einen gesunden politischen Instinkt bewiesen? (So leicht
verfallen die Dichter triigerischen Parolen! Er hat Pétain gefeiert und dann de Gaulle!)
Waihrend Paul Claudel vor Gottes Gericht steht, der barmherzig ist, beginnen die Menschen
ihn vor ihr kurzsichtiges und unbarmherziges Gericht zu ziehen.

Es ist nicht unsere Aufgabe, den Menschen Claudel und seine Lebensfithrang zu recht-
fertigen. Dazu fehlen zur Stunde nicht nur die biographischen Voraussetzungen, dazu haben
wir auch gar kein Recht. Doch anders steht es um das Werk des Dichters und das in ihm
enthaltene christliche Bekenntnis. Claudel gilt nicht nur weithin als der grofe katholische
Dichter und ist als solcher vom Heiligen Vater in einziger Weise geehrt worden, er war es
auch tatsdchlich. Wer kénnte nach Léon Bloy, an den er nicht selten erinnert, und neben
Péguy und Bernanos in der franzésischen Literatur (ja in der modernen Literatur schlecht-
hin) diesen Namen mit mehr Recht beanspruchen als er? Gertrud von le Fort konnte schrei-
ben: ,Das Gesamtwerk Claudels unterscheidet sich von allen zeitgendssischen Dichtungen
der letzten Jahrhunderte dberhaupt, dadurch, dafl es nicht nur von allgemein christlich-reli-
giosen Gedanken, sondern durch und durch vom Dogma her bestimmt ist“ (Die ewige Frau).
Eugen Gottlob Winkler hat Claudel ,Frankreichs gréfiten, katholischen Dichter* genannt
(Gestalten und Probleme). Fiir Karl Pfleger ist er ,nach Dante der gewaltigste Singer des
Schépfungssymbolismus® (Hochland, Juli 1933).

Doch nun sagt man uns, dafl gerade das gar nicht zutreffe. Niemand spricht dem Dichter
der ,Finf grofien Oden“ und des , Scidenen Schuhs® eine ,gewisse Grofle® ab. Aber sie soll
aws ,Grausamkeit, Hocimut und Sadismus“ (Abbé Ducaut) geboren sein. Er, der ein Kiamp-
fer fir die Lehre der weltweiten Kirche war, soll durch Eigenschaften wie ,Engstirnigkeit,
Hirte, ja HafRgefiihle® gekennzeichnet sein. Er soll Gide gehafit und Goethe verachtet haben.
Seinem ganzen Leben hafte etwas Unchristliches an. Was ihm fehle, sei ,eine christliche
Kardinaltugend, die Demut®. All diese Vorwiirfe finden sich in einem Feuilleton von Paul
Hiibhnerfeld, veréffentlicht in ,Die Zeit“, Hamburg (3. Marz 1955, Nr. 9). Es sei zogestan-
den, daf Hihnerfeld das Endurteil {iber das Christentum Claudels dem Herrgott iiberldfit.
Dennoch darf das, was er in den wenigen Zeilen seiner Notiz andeutet, nicht unwiderspro-
chen bleiben. Denn nidht nur spricht er dem Dichter die wesentliche Demut ab, auch die be-
rithmte Bekehrung des jungen Claudel in Notre-Dame zu Paris am 26. Dezember 1886 (nicht
1892) soll nicht Gnade Gottes, sondern eigenmichtiges Ansichreiflen aus ,gigantischer Kraft®
und ein gewaltsames Sich-Eindringen gewesen sein, das den Didhter, statt ihn einzulassen,
gerade fir immer von dem ausschlof, dessen die schlichten Gliubigen unbefangen teilhaft
sind: vom Glauben und dem Leben der Kirche.

Wie ist eine solche Deutung méglich? Und wie kommt man dazu, Clacdel die Demut ab-
zusprechen, die allerdings das Fundament allen christlichen Lebens ist? Es lohnt sich, die-



Im Spiegel der Zeit 135

ser Frage nachzugehen. Sie hat weit iiber den Fall Claudel hinaus Bedeutung. Sie betrifft
den christlichen Dichter {iberhaupt und dariiber hinaus letzten Endes jeden bekennenden
Christen. Sie stellt sich fiir Médnner wie Bloy, Péguy und Bernanos und fiir jeden, der es
wagt, mitten in unserer modernen Welt aus seinem christlichen Glauben heraus Farbe zu be-
kennen und die Dinge beim Namen zu nennen. :

Clandel ist nicht nur durch seine dichterische Gewalt und Eigenwilligkeit ein erratischer
Blodk in der modernen Literatur. (Bernhard von der Marwitz: ,seine noch nie erhérte Kunst®
habe sich ,wie cin Glockengeldute mitten unter diesem dunstigen Tag erhoben®. Ernst Robert
Curtius: ,Claudel wirkt unter den modernen Franzosen als der einzige urspriingliche Dichter,
fir den die Dinge neu sind wie am ersten Tag“. W1. Weidlé: ,Seit dem 16. Jahrhundert
hat die franzésische Sprache nicht mehr diese lebendige Fiille und diesen orgelstarken Klang
gekannt®. Vallery-Radot: ,Dieses Gehaben eines Erzengels®.) — Claudel ist vor allem da-
durch ein Sonderfall oder deutlicher, ein Anstoff und Argernis, dafl er so ausdriicklich und
unverbliimt seine gesamte Dichtung aus dem Glauben der Kirche gestaltet. Er will einfach
nur dieses sein: ein Sdnger der katholischen Wahrheit. Der Dichter hat eine priesterliche
und dienende Funktion: ,Ich habe nie etwas anderes gesucht, und alle meine Schriften haben
keinen anderen Zwedk, als ein Weg zu sein, den man benutzt, und dann vergifit* (in Jacques
Madaule, Le Génie de Paul Claudel).

Man schlage einen der vierzig Binde seines Werkes auf: Die fiinf grofien Oden oder den
Briefwechsel mit J. Riviére, den Seidenen Schuh oder den Briefwechsel mit A. Gide, die
Feuilles de Saints oder den Gedichtband Corona Benignitatis Anni Dei oder einen der Prosa-
binde und Bibelkommentare!: es ist immer das gleiche, aus all seinen Schépfungen tént es
orgelstark: Credo in nnam sanctam catholicam Ecclesiam. Dieses Bekenntnis ist nicht nur
von einem gewaltigen schépferischen Reichtum, von einer unerhérten Fiille beschwérender
Klinge und Bilder, es ist von einer stahlernen Festigkeit, es ist von einer felsenhaften
Unerschiitterlichkeit. Es gibt da fiir Claudel kein Handeln und Paktieren. Eines ist ihm total
fremd: der Relativismus.

Jedes klare christliche Ja schliefit ein ebenso entschiedenes Nein in sich. Claudel kommt aus
dem Zeitalter des Materialismus. In seiner Jugend herrschte an den Hochschulen der Un-
glaube nnd es wehte ein scharfer antikirchlicher Wind. Claudel, der wie die meisten andern
Kinder damals noch seine erste heilige Kommunion gehalten hatte, ist in dem Sinn ,Kon-
vertit, dafl er nach Jahren des Unglaubens die Eisenstibe des deterministischen Kerkers
(mit der Gnade und als Werkzeug der Gnade) hat aufsprengen miissen. Wer um das Leben
ringt, gebraucht keine Handschuhe. Kann man es ihm veriibeln? ,Endlich kam ich frei von
der scheullichen Welt eines Taine. eines Renan und der andern Moloche des 19. Jahrhun-
derts, aus diesem Galeerendasein“ ciner deterministischen Welt ohne Gott und Freiheit (an
J. Riviére, 12. Mérz 1908).

Heiliger Zorn flammte in dem Dichter auf, so oft er auf die Vater des modernen Unglau-
bens zu sprechen kommt: , Weise, Epikureer, Novizenmeister der Holle, Praktiker der Ein-
fithrung in das Nichts, Brahmanen, Bonzen, Philosophen ... Sei gelobt, mein Gott, der Du
mich von den Gétzen befreit hast! ... Herr, Du hast mich erlést von den Biichern und den
Ideen, den Idolen und ihren Pfaffen... Gespenster und Puppen werde ich nicht ehren,
weder Diana noch die Pflicht (das gilt Kant!), weder die Freiheit noch Apis, den Stier. Nicht
eure Genialischen und Heroischen, nicht eure grofen Méanner und Uberminner (das gilt
Nietzsche und dem Kult der unchristlichen Klassiker!); gleichen Abscheu all diesen Ent-
stellten!“ (Aber man muf die ganze dritte der fiinf grofen Oden, das ,Magnifikat® seiner
Befreiung lesen! — deutsch von Urs von Bathasar in der Reihe ,Zeugen des Wortes®, Her-
der, Freiburg.)

Seiten um Seiten des Claudelschen Werkes haben diesen bekennenden Klang. Ist das ge-
gen die christliche Demut und gegen die Liebe? Es gibt Kreise — und sie sind weit verbrei-

! Einen ausgezeichneten Querschnitt durch das Gesamtwerk Claudels vermitteln die bei-
den Auswahlbinde von André Blanchet ,La Perle noire* (Dichtung) und ,Pages de Prose®
{Prosa), beide bei Gallimard. Der Prosaband ist auch deutsch erschienen ,Paul Claudel. Aus-
gewihlte Prosa“. Ins Deutsche iibertragen von E. M. Landau. Benziger, Einsiedeln, K6ln, 1949.



136 Im Spiegel der Zeit

tet unter den sogenannten Gebildeten unserer westlichen Welt —, die sind bereit, das Chri-
stentum gelten zu lassen, wenn es ,bescheiden® auftritt. Das heifit: es mufl mehr oder weni-
ger ausdriicklich alle und alles gelten lassen. Es muf mitspielen in dem Spiel des Relativis-
mus. Es mufl sich als eine mdgliche religionsgeschichtliche und religionspsychologische Spiel-
art verstehen. Die einzige Siinde fiir diese Kreise, was allein shodking ist (scandalous and
revolting), ist der Verstofl gegen die Asthetik. Das war schon zu Augustins Zeiten so, wie je-
der in seinen ,Bekenntnissen nachleseu kann. Es ist in diesem Zusammenhang bezeichnend,
welche Gefithle das Wort ,dogmatic® im modernen Angelsachsen z. B. hervorruft. Sie stehen
in einem ,Handbook of Synonyms“ (New York 1947) verzeichnet und lauten: ,arrogant,
authoritative, dictatorial, doctrinal, domineering, imperious, magisterial, opinionated, over-
bearing, self-opinionated!“ Alles Worte, die gewisse Kritiker gern auf den Mann anwenden,
der gesagt hat, dafl ,der Ehrentitel Katholik der schonste sei, den es in menschlicher Sprache
gibt* und daf die Wirkung seiner Dichtung darauf beruhe, daf sie von einem Menschen
stamme, ,der vor der Herrlichkeit Gottes niederkniet; sie ist es, die durch diese kldglichen
Verse hindurchschimmert; und der am Abend seines Lebens bekannt hat: , Wie beruhigend
ist es fiir mich, dereinst auf meinem Sterbebett denken zu kénnen, mit meinen Biichern nie
zu dieser ungeheuerlichen Haufung von Finsternis, Zweifel und Unrat beigetragen zu haben,
die die Menschen gefdhrden, sondern meinen Lesern zu neuem Mut, zu neuem Glauben,
neuer Freude und neuer Zuversicht verholfen zu haben“ (Positions et Propositions). ,Die
Hauptidee meiner Berufung ist die grofie Schnsucht, die groie Bewegung hin zur gbttlichen
Freude, und der Versudh, die gesamte Welt: die der Gefiihle, der Ideen und der Vélker
und Lander an diese Freude zu fesseln; das ganze Universum an seine urspriingliche Be-
stimmung zu erinnern: Paradies zu sein (das heiBt: Garten Gottes)®.

Die Menschen, die sich auf die christliche Liebe und Milde berufen (und darunter oft
eben ein Leisetreten und ,Mitspielen® verstehen) vergessen, dafl die erste Frage, die die
Kirche an den Tiufling stellt, die Frage nach seinem Glauben ist. Fiir diesen Glauben sind
die Martyrer aller christlichen Jahrhunderte gestorben, und der Herr wird nur diejenigen
vor dem Vater im Himmel bekennen, die sich hier auf Erden offen zu ihm bekannt haben
{Mt 10,382). Das Bekenntnis zum Glauben kann nicht gegen die Demut sein. Und wo
stinde geschrieben, dafl es wenigstens vorsichtig und sozusagen leise abzulegen wire? Es
hat gewill unter den christlichen Bekennern ausgesprochen sanfte Naturen gegeben. Aber
Bernhard von Clairvaux und Hieronymus? Aber Johannes und Paulus? Ja, Christus, der
Herr selbst? Er ist eben keineswegs der bequeme, schifchenstreichelnde ,liebe Heiland“ des
Liberalismus und einer verkitschten, sentimentalen Frommigkeit. Er hat nicht Toleranz um
jeden Preis gepredigt, sondern eine hohe, fordernde Liebe, die vom Feuer Gottes brennt.
Er steht vor uns als der Heilige, Entscheidungfordernde; als Zeichen des Widerspruchs auf-
gerichtet zwischen Irrtum und Wahrheit, zwischen Laster und Heiligkeit, zwischen Men-
schengedanken und Gottes Wille. Vor ihm muf sich der Mensch entscheiden.

Gewif}, das ist wahr. Und dennoch wird uns bange, wenn nicht mehr Christus der Herr
oder seine Apostel vor uns stehen, sondern irgendein Mensch. Wir miissen zugeben, dafi die
Verkiindigung der Christuswahrheit von einer eigenen und schmerzhaften Problematik be-
schattet und belastet wird in dem Augenblick, da ein Mitmensch, ein Freund, Bruder und
Zeitgenosse mit dem Anspruch auftritt, im Namen Christi und seiner Kirche zu sprechen.
(Aber es ist eine Problematik, die in dem Herrenwort griindet: Wie mich der Vater gesandt
hat, so sende ich euch (Jo 20, 21) und also in ihm auch ibre Lésung besitzt!) Diese Sorge gilt
fiir den Priester, der einen amtlichen Auftrag dazu hat; sie gilt fiir den christlichen Dichter
und Kinstler, die man doch wohl zu den Charismatikern rechnen darf.

Ob nicht der Herr auch heute mehr als einmal die Schroffheit seiner Diener desavouieren
wiirde, wie er einst den Ubereifer der ,Donnerséhne” in die Schranken gewiesen hat, die
Feuer auf einen ungastlichen Ort Samarias herabrufen wollten? Was Claudel angeht, so muf§
man sagen, dafl nicht nur seine Muse der trunkenen Ménade gleicht, sondern sein ganzes
Wesen von stierhafter Kraft und Unbéndigkeit gewesen ist. Es mag ihn zu Ausbriichen hin-
gerissen haben, die sich mit der christlichen Liebe tatsichlich nicht vertragen. Aber das sind
letztlich mebr Fragen des Temperamentes. Die Gnade belifit dem Menschen seine Natur,



Im Spiegel der Zeit 187

auch dem Heiligen. Sie hat anch aus dem eifernden Paulns kein Lamm gemacht (und welcher
kimpferische Eifer fir die Ehre Gottes findet sich nicht bei den alttestamentlichen Pro-
pheten, ein Eifer fir das Haus des Herrn, der noch heute den Karmel erfallt!). Nie ist
christliche Milde mit Lanheit zu verwechseln. Wer weder warm noch kalt ist, wird aunsge-
spien (Offb 3, 16).

Claudel hat iibrigens selbst zu unserem Problem Stellung genommen. Er tat es in einer
Rede, in der er Péguy gegen genan den gleichen Vorwurf verteidigte: ,In seinem nnlingst
im Figaro veréffentlichten Artikel bemerkt André Billy, die katholischen Schriftsteller des
vergangenen Jahrhunderts hitten sich durch ganz andere Eigenschaften ausgezeichnet, als
durch die Néchstenliebe. In der Tat fallen einem sofort die Namen von Joseph de Maistre,
Veuillot, Barbey d’Anrevilly und Léon Bloy ein. Man kénnte auch den Pascals hinznsetzen;
und warum nicht auch den so mancher Kirchenviter, deren Auseinandersetzungen mit den
Hiretikern nicht immer ein Muster der Licbenswiirdigkeit und Hoflichkeit waren? Doch die
katholische Kirche und mit ihr die ihr anvertrauten Wahrheiten befinden sich seit zwei Jahr-
honderten in der Lage einer belagerten Stadt. Man kann sie wahrhaftig nicht mit einem
Limmerschwanz in der Hand verteidigen. «Wenn ich das Blut eines Franzosen sehe», sagte
Jeanne d’'Arc, «dann striuben sich mir die Haare auf dem Kopf.» Aber es gibt auch eine
moralische geistige Art, sein Blut zu verlieren; und vor dem trostlosen Schauspiel so vieler
Kadaver, so vieler Halbtoter, so vieler Kranker und Kriippel um uns herum, habe ich nnr
eines festznstellen, nimlich, dafl es eine Verantwortung gibt und dafl ich angesichts solcher
Verantwortung die Entriistung Péguys erfrischend finde. Es will mir scheinen, ich sehe den
Degen in seiner Hand blitzen ... nnd ich kann die Bemerkung nicht nnterdriicken, dafl es
auch einmal eciner Waffe widerfahren kann, das wohltuendste aller Werkzenge zu sein. —
Die grofie Kraft Péguys war sein Mut im Dienste des Glanbens, war sein Bekennermut®
(Ausgew. Prosa).

Wie Péguy und Bloy hat Claudel des Schwert gefihrt. Dabei hat er durchaus anf seine
Weise gekiampft, und kein Katholik ist verpflichtet, von seinem Schreibstil oder seinem
Kampfstil begeistert zn sein. (Es ist interessant im Bernanos-Buch von Urs von Balthasar
nachzulesen, welche Reserven Bernanos gegen Claudel macht, der ihm sachlich doch so nahe
steht.) Clandel kimpft eben als ,Erzengel®, sein Stil ist ténend und orgelhaft. Er liebt die
.grandiloguenten Synthesen® (Urs von Balthasar). Man darf seinen barbeifligen Humor
dabei nicht fibersehen. Er ist darin eben doch Gallier, nnd manches ist im franzésischen
Original késtlich, was in der Ubersetzung kaum noch ertriglich klingt.

Das klassische Beispiel, das die These von der fehlenden Demut und Néachstenliebe Clau-
dels zn bestitigen scheint, ist der Briefwechsel Paul Claudel — André Gide, der sich von
1899 bis 1926 erstreckt, und in der Deutschen Verlags-Anstalt Stuttgart auch Deutsch erschie-
nen ist. Es ist ein erschiitterndes Dokument des Ringens zwischen den ,beiden Polen des
Abendlandes, wie eine Besprechung der Frankfurter Allgemeinen Zeitung es formnliert
hat. Dieses Ringen Claudels um die Seele Gides erforderte eine eigene Darstellung. Hier
kant es nur zu cinigen abschlieBenden Bemerkungen herangezogen werden. Es sei unum-
wunden zugegeben, dafl in diesem Briefwechsel André Gide gegeniiber dem festen und har-
ten Claudel sympathischer wirkt. Er ist hilflos und wehrlos. Er ist elastisch und voller Ver-
stindnis. Dennoch darf man sich hier nicht allein von stilistischen und psychologischen Ge-
sichtspunkten leiten lassen. Wenn in all diesen Briefen Claudel ,binter seinem Freund her
ist® (ob immer auf die gliicklichste Art, das steht anf einem andern Blatt), dann ist das echte
christliche Liebe. Es ist verantwortliche Liebe, die nicht ein Auge zudriickt oder schmeichelt,
sondern die zu mahnen und wehezutun wagt. Literarisch ist Claudel bhier in der undank-
baren Rolle, alle ,Literatur® hinter sich zn lassen und Fraktur zu reden. Es ist das Argernis,
dafl hier die Asthetik verworfen wird, wo sie ein Gift verdeckt, und Laster Laster genannt
wird.

Dafl Gides Menschlichkeit so sympathisch wirkt, mag selbstverstindlich daher riihren, dafi
dieser labile, sich nie bindende, immer wieder vor Gott Flichende zugleich ein riibrender,
licber Mensch gewesen ist (nie ist der siindige Mensch reine Abschenlichkeit). Aber es kann
doch auch gerade darin seinen Grund haben, dafl Gide sich eben frei gemacht hat in der



138 Im Spiegel der Zeit

schrecklichen Freiheit des Ungehorsamen, die ihm erlaubt, seinem eigenen Gesetz und den
jeweiligen feinsten Schwingungen seines Gefiihls zu folgen, wihrend Claudel als der ,Die-
ner des Gesetzes“ als der ,Wichter“, der zum Gehorsam ruft, auch da menschlich hart er-
scheinen mag, wo er in Wirklichkeit Werkzeug der Liebe des Guten Hirten ist.

Hier zeigt sich noch ein anderer Zusammenhang. Man wirft dem gldubigen Claudel man-
gelnde Demut vor. Aber ist nicht das Sich-gefangen-geben in den Gehorsam des Glaubens
binein die eigentliche und tiefste Demut? Gides zunichst bestechende Schmiegsamkeit, Frei-
heit und Unabhingigkeit wurzelt theologisch letztlich in einem satanischen Sichverweigern.
Claudel hat in Einfalt und Ehrlichkeit seinen (unbéndigen) Geist in die Torheit des christ-
lichen Glaubens hinein geopfert. ,Demut ist dic Tugend des geschépflichen Standortes“
(B. Haring, Das Gesetz Christi). Sie ist gar keine psychische Qualitit. Ein Raubautz kann sie
vollzichen und ein verfeinerter Asthet kann sie mit Fiiflen treten.

Die Hoffnung Claudels, von der er in einem Brief aus Tokio am 12. Januar 1924 an Gide
spricht, dieser nihere sich gleichfalls ,der schlichten Landstrafle, auf der er (Claudel) daher-
ziehe®, hat sich nicht erfilllt. Aber dieses Wort zeigt wieder, welchen Weg der Christen-
mensch Claudel, der Bekehrte von 1886, gewihlt hat und gegangen ist: Es ist die ,humble
grand’route” und das heifft nach dem Grundsinn die ,demiitige Strafie“, nicht die stolze
Gratwanderung des Einzelgingers, sondern der ,Kuhweg des Kirchenvolkes“, wie man
kriftig dbersetzen konnte. Claudel hat die Messe mitgefeiert, er hat gebeichtet und kommu-
niziert. Er war einfach ein treuer Sohn seiner Kirche. Das ist die wesentliche Demut, mit der
gut sterben ist. Anch das hat man ihm veriibelt, dafl er vor seinem Tode sagte: ,Lafit mich
ruhig sterben. Ich habe keine Angst“. Er hatte noch Zeit, die Wegzehrung zu empfangen.
Sein letzter Blick ruhte auf einem Bild der himmlischen Mutter mit dem géttlichen Kind.
Auf seinem Schreibtisch, an dem er eben noch gearbeitet hatte, lagen sein MefSbuch und die
Bibel, die er seit Jahrzehnten ,bewohnte“, wie er sich ausdriickte, und das letzte unvoll-
endete Manuskript, ein Kommentar zum Propheten Isaias.

Man hat gefragt, ob Claudel ein Heiliger war. Wer von uns ist schon ein Heiliger? Es ist
schon viel, wenn man sich Mithe gibt, wenn man cine brennende Sehnsucht hat nach der
Vollendung durch die Gnade. Spricht nicht ein ehrlicies Wissen um seine Grenzen und
Kanten und eine schéne Sehnsucht nach Vollendung aus dem Wort, das der Dichter geschrie-
ben hat:

»Wie sehr wiirde ich wiinschen, dafl der Schriftsteller Claudel vollstindig verschwinde
und daf man unter den licherlichen Verkleidungen des Literaten nur noch den Menschen
sihe, der unbestreitbar dahinter steht, das heiit den Diener Gottes, den Fanatiker des
gottlichen Ruhms, der géttlichen Wahrheit und der géttlichen Liebe. Es ist dieses Gefiihl
meiner vollstindigen Unzulinglichkeit am Ende meiner langen Laufbahn, das meinen letzten
Werken einen ironisch-burlesken Ton gibt. Aber ich wiinsche, daf8 auch dieser Ton noch dem
demiitigen einer reinen und kindlichen Hingabe an die géttlichen Dinge weichen mége“.

Clandel ist tot. Lafit uns beten fiir den Dichter, der so viele Ungliubige zu Christus
gefihrt und so viele Christen in ihrem Glauben gestirkt hat! %
e






