
LITERATUR    BERICHT 

Geistliches Leben und »Unterscheidung der Geister« 

Es mag schwierig erscheinen, in ein paar 
Zeitschriftenartikeln etwas Entscheidendes 
über die •Unterscheidung der Geister" zu 
sagen, selbst wenn man, wie die Viertel- 
jahrsschrift •Christus. Cahiers spirituels"1, 
mit einem geistig und geistlich aufgeschlos- 
senen Leserkreis rechnen kann. Und dennoch 
dürfte die Aufsatzreihe •he discernement 
spirituel" im 4. und 5. Heft (1954/55) dieser 
Zeitschrift vielen strebenden Menschen recht 
nützlich sein. Es ist nicht so sehr von ein- 
zelnen Unterscheidungskriterien die Rede, 
obwohl auch hierüber manches Gute gesagt 
ist. Eher liegt der Schwerpunkt auf einer 
Verdeutlichung dessen, was •geistliches Le- 
ben" überhaupt ist. Dies zeigt schon der erste 
Aufsatz von Stanislaus Lyonnet "Liberte du 
ckretien et loi de l'ßsprit selon saint-Paul". 
Aus einer Interpretation von Gal 3, 10, 19 
und Rom 7 (4, 12•14) wird entwickelt, daß 
der Christ frei ist von jeder seinem Gewis- 
sen nur äußeren Norm. Das Evangelium ist 
keine solche äußere Norm, etwa nur voll- 
kommener als das mosaische Gesetz. Es un- 
terscheidet sich von diesem wesentlich (nur 
so hat ja die heftige Polemik des hl. Paulus 
für uns noch Interesse!); denn es ist nicht 
nur •gegeben durch den Heiligen Geist", 
sondern •wird erfüllt in uns durch den Hei- 
ligen Geist". Damit ist es ein neuer, ein in- 
nerer Dynamismus, in erster Linie nicht 
Handlungsnorm, sondern dynamische Kraft. 
Verkündet wurde dieses Gesetz des Neuen 
Bundes nicht am Tage der Bergpredigt, son- 
dern am Pfingstfest. Natürlich sind auch wei- 
terhin äußere Normen gegeben, da die Frei- 
heit des Christen erst unvollkommen, an- 
fanghaft ist, aber der Christ erfüllt dieses 
äußere Gesetz in der Freiheit der Kinder 
Gottes. 

So kann jetzt auch im nächsten Artikel 
von Jean Laplace •L'experience du discer- 

1 Christus, Revue trimestrielle publicee 
par des Peres de la Compagnie de Jesus, 
Paris. Deutsche Auslieferung: R. Schmidt, 
Dokumente-Verlag, Offenburg/Baden, Wein- 
gartenstr. 8. Bezugspreis jährlich DM 12,•. 

nement dans les Exercises Spirituels de saint 
Ignace", die Auf merksamkeit auf den manch- 
mal verkannten Hauptzweck der Exerzitien 
gelenkt werden: Ihre Einzigartigkeit besteht 
in der Erforschung und Prüfung der inneren 
Neigungen, die aus der Meditation hervor- 
wachsen. Exerzitien verlangen ein doppeltes 
Tun, nämlich eines in den Meditationen und 
Überlegungen, ein anderes aber, noch inner- 
licheres, das den Regungen der Seele zu fol- 
gen hat, um dadurch den Willen Gottes zu 
erkennen. Wo Exerzitien den Eindruck von 
geistiger Fesselung und Einengung hinter- 
lassen, ist dieser wichtige Gesichtspunkt ver- 
nachlässigt. Ihre •geistliche Pädagogik" zielt 
ab auf die Befreiung der Seele, die vom Ver- 
halten des Kindes übergehen soll zum Ver- 
halten des geistlich Erwachsenen. Die Etap- 
pen dieser Pädagogik führen über die Re- 
geln der •ersten" und •zweiten Woche" nach 
dem Exerzitienbüchlein (mit wertvollen Hin- 
weisen über den Unterschied der beiden 
Wochen) zum Ziel der Exerzitien: der Frei- 
heit der Wahl, wo der Mensch die Neigung 
der Sinnlichkeit und die Überlegungen der 
bloßen Vernunft übersteigend, sein Gesetz 
nur noch im Willen Gottes findet. Auch für 
den Exerzitienmeister liegt somit das Schwer- 
gewicht nicht so sehr bei den Vorträgen, als 
bei seiner Tätigkeit als Ratgeber in diesem 
inneren Prozeß, der ohne seine erfahrene 
Hilfe kaum zu einem guten Ende gebracht 
werden kann. 

Im Aufsatz von Maurice Giuliani •Les 
motions de VEsprit" wird dieses Problem un- 
ter einem noch positiveren Aspekt angegan- 
gen: über die Entscheidung von Gut und 
Böse hinaus handelt die Gnade im •Neuen 
Menschen", der aus dem Geiste geboren ist, 
auf je eigene Weise. Übungen des Gehor- 
sams, der Tugend, der Liebe genügen nicht. 
Worauf es ankommt, ist Hingabe an die •Re- 
gungen", die der Heilige Geist eingibt: der 
geistliche Mensch ist ein •Lebendiger". Da- 
her auch die Wichtigkeit der geistlichen 
•Tröstung", die ihr Ziel nicht in sich selbst 
hat, • daher die Bedeutung der Wieder- 



144 Literaturbericht 

holungsbetraditungen und die besondere 
Rolle der •Bestätigung", nachdem die Seele 
•erfahren" und unterschieden hat. Diese 
später vielleicht nicht immer stark genug be- 
tonte Seite der ignatianischen Seelenführung 
erklärt, wie Ignatius selbst immer wieder in 
den Verdacht des Illuminatentums geraten 
konnte, sie macht aber ebenso deutlich, wie 
die Exerzitien nicht nur Instrument einer 
bestimmten Spiritualität sind, sondern zu 
derjenigen führen sollen, die Gott für die 
betreffende Seele wünscht. 

Francois Charmot behandelt im 5. Heft 
unter dem Titel •Discernement et direction" 
eingehend einige Kriterien, die dem Seelen- 
führer helfen können, die Herkunft einer 
nach außen hochherzigen Eingebung festzu- 
stellen. Dies ist möglich entweder aus dem 
Verhalten der verschiedenen Geister (wor- 
über nicht gehandelt wird) oder aus dem 
Seelenzustand des betroffenen Menschen. 
Als Grundregeln werden aufgestellt, daß 
jede gute Verfassung der Seele vom guten 
wie vom bösen Geist gewirkt sein kann, und 
daß die Einzelheiten des inneren Lebens 
stets vieldeutig sind. Es kommt immer auf 
die Entwicklungslinie an, die darum auf- 
merksam und über längere Zeit hin beobach- 
tet werden muß. In weiteren fünf Punkten 
wird mehr im einzelnen über die Gefahr der 
Verbiegung guter Antriebe und über die 
Hauptstadien gehandelt, die echte Wirkun- 
gen der Gnade zu durchlaufen pflegen. 

Zwei andere Beiträge schöpfen aus den Er- 
kenntnissen der modernen Psychologie. In 
•Discernement et psychisme" gibt Louis 
Beirnaert wichtige Hinweise über die Schwie- 
rigkeiten, die Neurosen oder mangelnde 
geistige Reife für eine Unterscheidung der 
Geister • und damit erfolgreiche Exerzitien 
überhaupt • mit sich bringen. Und zu dem 
über die Bedeutung der Erfahrung von Trö- 
stung und Trostlosigkeit Gesagten bietet die 
Untersuchung •Education spirituelle de la 
sensibilite" von Jean Clemence eine not- 
wendige Ergänzung. Schon Maurice Giuliani 
hatte die Gefahr einer Verwechslung des 
•geistigen Verkostens" in den Exerzitien mit 
den psychologischen Abläufen des rein 
menschlichen Gefühlslebens angedeutet. Jean 

Clemence geht jetzt noch des Näheren auf 
jene der Pubertät analoge Krise des geist- 
lichen Lebens ein, wo religiöse Empfindsam- 
keit und Begeisterungsfähigkeit überstiegen 
werden müssen, um zur klaren Freiheit des 
geistlich reifen Menschen zu kommen. 

Diese Probleme werden in einer mehr 
praktischen und recht anschaulichen Weise 
aufgegriffen von dem Studentenseelsorger 
Charles Gobert, der heraushebt, wie der 
Priester dem jungen Menschen nicht nur zei- 
gen soll, was Gott an sich ist, sondern was 
er für ihn ist. Das Wichtigste ist hier nicht, 
gute Ratschläge zu geben, sondern dem jungen 
Menschen zu helfen, die jeweilige Situation 
im Lichte des Glaubens sehen zu lernen. Dazu 
ist die nötigeKenntnis seinerLebensumstände, 
Sehnsüchte und Hoffnungen erforderlich, die 
meist gar nicht so leicht zu erlangen ist, selbst 
wo der Jugendliche guten Willen hat. Neben 
Menschenkenntnis (es folgt eine Illustrierung 
durch vier charakteristische Typen Jugend- 
licher) ist aber auch geistlicher Takt nötig. 
Der Jugendliche • zwischen Kind und Er- 
wachsenem stehend • spürt einerseits, daß 
er Führung braucht, setzt sich aber ander- 
seits eifersüchtig gegen jede Beschlagnahme 
zur Wehr. •Vers la maturite spirituelle" ist 
der Aufsatz betitelt und sein Verfasser 
schließt damit, daß es gerade hier die Auf- 
gabe der geistlichen Führung sein muß, sich 
mehr und mehr überflüssig zu machen. 

Wenn man heute mit Recht von einer 
•Krise der Seelenführung" (vgl. H. Bacht in 
dieser Ztschr. 26 [1953] 422 ff) spricht, so 
wird hier ein erster Schritt zu deren Über- 
windung getan, indem den Beichtvätern und 
Exerzitienmeistern eine sehr tiefe Einfüh- 
rung in die inneren Regungen und Vorgänge 
der religiösen Seele gegeben wird, wobei in 
äußerst glücklicher Weise die reichen Erfah- 
rungen der christlichen Überlieferung mit 
den theologischen und psychologischen Er- 
kenntnissen der Gegenwart verbunden wer- 
den. Man kann nur wünschen, daß ähnliche 
Bemühungen, wie sie hier vorliegen und wie 
sie für die junge, für Fragen der christlichen 
Spiritualität sehr interessierte französische 
Theologengeneration kennzeichnend sind, 
auch bei uns mehr als bisher unternommen 
werden. Heinrich Krauß S. J. 




