BUCHBESPRECHUNGEN

Gebet und Meditation

Lotz, Johannes B. S.]., Medita-
tion. Philosophische Kldrung und An-
weisung zum Uollzug. Frankfurt am
Main, Uerlag Josef Knecht. Carolus-
druckerei (1954), 167 S., Pp. DM 5.80.

Von vielen Seiten erhebt sich heute der
Ruf nach Besinnung, nach Mufle nnd Kon-
templation. Der Mensch ist in die Krise ge-
raten. Die Rastlosigkeit und Zusammen-
hanglosigkeit unserer technisierten Welt be-
droht sein Menschsein. Eine der tiefsten und
wirksamsten Weisen der Besinnung nun ist
dic Meditation. Die katholische Uberliefe-
rung kennt sie schon seit Jahrbunderten, die
evangelische Christenheit (in Deutschland)
beginnt sie zu entdecken; aber anch in ande-
ren Kreisen nnd Zirkeln wird sie geiibt. Das
stirkere Bekanntwerden mit &stlichen Medi-
tationsmethoden (Yoga, Zen) hat nicht nor
das Interesse nen gewedkt, sondern auch die
Ubunng nicht nnerheblich beeinflufit. Daraus
ergeben sich eine ganze Reihe von Fragen,
die von dhristlicher und katholischer Seite
eine Antwort erheischen. Was kdnnen wir
vom Osten lerpen, welche Gefahren ergeben
sich von dorther, wie verhilt sich das, was
man in der katholischen Frémmigkeit Be-
trachtung nennt, zu dem, was man heute mit
Meditation zu bezeichnen pflegt? Dem Ver-
fasser geht es hauptsichlich um eine philoso-
phische Durchdringung der Probleme, er
nimmt aber anch theologische und psycholo-
gische Gesichtspunkte mit in seine Unter-
suchung hinein.

Der Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
ist folgender: Die Betrachtung, die durch den
Primat des Aktiven und Gedanklichen ge-
kennzeichnet ist, hatte sowohl in der Theo-
rie wie in der Praxis der kirchlichen From-
migkeit der Neuzeit ein einseitig rationali-
stisches Geprige; die in der Gegenwart ge-
forderte und geiibte Meditation, die ihre
entscheidende Formung vom Passiven und
Bildhaften her empfingt, droht vielfach dem
Irrationalismus zu verfallen. Es gilt also den
rechten Mittelweg zu finden. Dieser ergibt
sich dem Verfasser, indem er von der Ubung

der drei Seelenkrifte: Gedéachtnis, Verstand
und Wille im Exerzitienbiichlein des hl. Ig-
natins von Loyola ausgeht und zeigt, dafi
die Dreiteilning anf Angustinus zuriickweist,
und dafl Gedichtnis bei diesem im Sinne der
platonischen Anamnesis als Seelengrund zu
verstehen sei, aus dem Verstand und Wille
als seine Wirkvermdgen hervorgehen. Die
Seinsdynamik des Seelengrundes, die kon-
kret die eingeborene Unruhe des Menschen
zu Gott bedentet, wird im Verstehen und
Lieben gegenstindlich und greifbar. Die ver-
sinnlichte Struktur des Seelengrundes aber
ist die Einbildungskraft; sie wird in der
schopferischen Phantasie wirksam. Von die-
sen Einsichten her 148t sich nun leicht zeigen,

dafl zwischen dem unbewufiten Seelengrund

nnd dem BewuBtsein ein wechselseitiges Ver-
hiltnis bestehen muf, andernfalls wiirde der
Seelengrund nicht zur Entfaltung kommen,
das Bewufitsein aber von seinem lebendigen
Ursprung abgeschnitten und darom verkiim-
mern. Die Meditation hat nun gerade die
Aufgabe, den Bewuftseinsinhalt in den See-
lengrund zuriickzufithren (und so dem Men-
schen einzuverwandeln) und ihm Von dort-
her neues Leben: Intensitit und Reichtum
zukommen zu lassen. Mit diesem Prozef,
d. h. also mit der praktischen Ubung der Me-
ditation, sind nicht geringe Gefahren ver-
bunden. Der Sich-Ubende kann den unper-
sonalen, chaotischen und zerstdrerischen
Michten des Seelengrundes verfallen. Der
Geist mnf darum immer die Stenerung be-
halten, und es gilt die Geister zu unterschei-
den. Das alles trifft auch fiir die religidse
Meditation zu und hat hier sogar erhéhte
Bedeutung.

Die Untersuchung zeigt so anf der einen
Seite die Notwendigkeit, meditativ in den
Seelengrund zuriickzugehen, um sowohl das
humane wie anch das dhristliche Leben vor
der Verkiimmerung zu retten, weist aber
ebenso auf die damit verbundenen Gefahren
hin, die eine Wegweisung unerlifilich ma-
chen. Der Verfasser gibt darum im Laufe
seiner Studie nnd besonders am Schlufl eine
Reihe von wertvollen Anweisnngen und Hil-



146 Budhbesprechungen

fen fiir den Vollzug der christlichen Medi-
tation. Es ist nicht immer leicht, seinen Aus-
fihrungen zn folgen, aber wer sich seiner
Leitung anvertraut, wird dafir reich belohnt.
— Die Kapitel dieses Buches erschienen in
einer ersten Fassung im 23. und 24. Jabhr-
gang dieser Zeitschrift. Fr. Wulf S. |.

Krings, Hermann. Der Mensch
vor Gott Die Daseinserfahrung in
den Psalmen. Wiirzburg, Werkbund-
Uerlag 0. J., 136 S., kart. DM 8.60

Verf. will in vorliegender Studie die in-
nere Welt ,des“ Dichters und Beters der
Psalmen phinomenologisch und metaphy-
sisch erhellen. Er tut es nicht in einem blof
duflerlich aneinanderreihenden Aufzdhlen
der einzelnen Elemente dieser Welt, sondern
indem er dem lebendigen Vollzug des Betens
Schritt fir Schritt nachgeht. Ausgehend von
der Gestalt des Beters spricht er von dessen
Hinwendung zu Gott in der freien Entschei-
dung des ganzen Menschen, von der Erfah-
rung der Gotteswirklichkeit, von den Tranen
der Gottverlassenheit und der Sehnsucht nach
Gott, von der Hand Gottes und vom Ver-
trauen, von der Angst und schliefllich von
der Freude. Dadurch wird der Leser in-
stand gesetzt, dieDaseinserfahrung des Psal-
misten, sein Stehen vor dem Angesichte Got-
tes, sein Leben und Weben in der selbstver-
stindlichen Gegenwart dieses Gottes inmit-
ten der Weltdinge und der Wechselfille des
Alltags, seine Erfahrungen des in der Ge-
schichte wirkenden Gottes, sein Rufen zu
Gott, sein Rihmen nnd sein Klagen, auch
selbst nachzuvollziehen.

Aus diesem kurzen Uberblick ist schon er-
sichtlich, daB8 den Verf. nicht ein exegetisches
Interesse leitet — obwohl er sich mit der
neueren exegetischen Literatur wohl ver-
traut zeigt —, sondern ein unmittelbar reli-
gioses Anliegen. Die Gebetswelt der Psal-
men ist fir ihn ein seelischer Raum, in dem
der Christ, vor allem der Laie, das unheil-
volle Auseinanderfallen von Religiésem und
Weltlichem und die Zerrissenheit des heu-
tigen Menschen in echter Weise zu iiberwin-
den vermag. Denn sie ist vou einer wunder-
baren Geschlossenheit und Einfachheit, weil
Gott noch in ibrem Grunde lebt und alles
Geschehen trigt und umfafit. Indem der
Christ meditierend iu sie eintaucht, wird er
innerlich in sie hineinverwandelt, nicht durch

bewufite Einzelakte und Entschliisse oder
durch besondere religiése Erlebnisse, son-
dern unreflex und atmospharisch und darum
organisch und seinsmafig.

K. ist an Guardini geschult und vermittelt
tiefe Einsichten, sowohl sachlich in die reli-
giose Welt der Psalmen wie auch formal in
den inneren Vollzug des bildhaften medi-
ticrendeu Betens. Er verlangt allerdings vom
Leser einige Mitarbeit. In einem Punkt
moéchten wir eine wichtige Ergdnzung an-
bringen. Wenn K. das religiose Leben an die
Erfahrungen des Menschen in seiner realen
Alltagswelt kniipft, so ist das richtig. Aber
er hitte hinzufiigen miissen, daf dem Men-
schen in Christus ein neuer Innenraum ge-
schenkt worden ist, in welchem er Gott un-
mittelbar, im persénlichen Gegenitber von
Herz zu Herz, begegnet. Das Gesprich mit
Gott in Anbetung und liebender Hingabe
ist hier nicht nur der Reflex der Gotteserfah-
rung im Daseinsraum der Welt und ihrer
Gesdchichte,sondern hat dariiber hinaus eigen-
stindigen Charakter. Es nimmt die eschato-
logische Herrlichkeit der zukiinftigen Welt
gnadenbaft schon vorweg. Um dieses , christ-
lichen® Gespraches willen gilt es sogar, die
irdische Welt immer und immer wieder zu
verlassen. Nun hat aber auch der alttesta-
mentliche Mensch schon etwas von diesem
neuen Innenraum gewufit. Im Allerheilig-
sten des Tempels weilt der Gott des Bundes
personal uanter seinem Volk und ist damit
unmittelbar ansprechbar geworden. Diese
einzigartige und begliidkende Tatsache wird
dem Psalmisten oftmals zum Anlaf}, Gottes
Gegenwart auf dem Sion, ja, den heiligen
Berg selbst und die Heilige Stadt als die
grofle Gnade des Volkes in iberschweng-
lichen Worten zu preisen. Die damit gekenn-
zeichnete Gottesbegegnung, wie sie im NT
ihre Vollendung gefunden hat (vgl. Joh
4, 21—24), darf in unserem Beten auf keinen
Fall zu kurz kommen. Sie bat mit bloflen
»Gefiihlen® und religiésen ,Erlebnissen”
nichts zu tun, sondern bedeutet den Hohe-
punkt des christlichen Betens. Fr. Wulf §S. J.

Priére pure et pureté du
ceur. Textes de Saint Grégoire le
Grand et Saint Jean de la Croix, grou-
pés et illustrés par Dom Georges Le-
febure, Moine de Ligugé. Brussel, Des-
clée de Brouwer (1958), 154 S.



Buchbesprechungen ‘ 147

Unter reinem Gebet (oratio pura) versteht
der Verf. im Sinne der altmonastischen Tra-
dition das vollkommene Gebet (oratio per-
fecta), das so selbstvergessen ist, dafl es
nichts anderes mehr kennt und will, als die
Erfillung und Ergebung in den Willen des
Herrn. Von diesem Gebet wird im vorlie-
genden Biichlein gezeigt, dafl es ohne die
Reinheit des Herzens, ohne Abtdtung, Selbst-
verleugnung und Losschilung unmdglich ist.
Die Gedanken, die uns Dom Lefebvre dar-
iiber vorlegt, sind inspiriert von Gregor dem
Groflen und Johannes vom Kreuz, zwei My-
stikern, die die Gnade des Gebets und der
Abtotung in hohem Mafle empfangen haben.
An der Spitze steht Gregor der Grofle, aus
dessen Schriften die Hauptstellen gesammelt
und mosaikartig verarbeitet werden, an de-
nen er sich grundsatzlich iiber Kontemplation
und Abtétung ausgesprochen hat. Dann fol-
gen die entsprechenden Ausziige aus den
Werken des heiligen Johannes vom Kreuz,

die wegen ihrer praziseren und didaktische-
ren Art als Kommentar zu Gregor dem Gro-
fen ausgewertet werden. Aus beiden Anto-
ren zicht Dom Lefebvre die Konsequenzen,
die in zwei ausgezeichneten Kapiteln dar-
gestellt werden: Das erste handelt iiber-
die Gnade des Gebets, die als Fille und Ent-
sagung zugleich charakterisiert wird; das
zweite iiber die Entsagung, die als Gnade
der Erldsung und Barmherzigkeit Gottes be-
schrieben wird. Den Schlufl des Buches bil-
den Ausfithrungen iber das corpus Christi
mysticum, in dem alle Glieder, die kontem-
plativen und die aktiven, die groflen und die
kleinen, ihre Aufgaben und dementspre-
chend ihre Gnade haben, deren Primat in
unserem geistlichen Leben vom Verf. am
Anfang und am Ende mit Nachdrudk be-
tont wird. Wir halten das Biichlein fiir so
wertvoll, daf} eine gute deutsche Uberset-
zung nur zu wimschen ware.

H. Bleienstein S. ].

»Exerzitien«

Rabbow, Paul, Seelenfihrung.
Methodik der Exerzitien in der Antike.
Miinchen, Késel-Uerlag, 1954. 355 S.,
In. DM 24,—.

Unter dem Namen Exerzitien versteht der
Verf. die Arten der sittlichen Willensumbil-
dung, der Selbstverinnerlichung und der Lei-
tung zum Seeclenfrieden, wie sie von den
griechisch-rémischen Philosophien der ersten
Kaiserzeit gelehrt und in einer fanf Jahr-
hunderte wihrenden Bewegung des antiken
Erziehungswillens zu einem hochentwickel-
ten System methodischer Seelenfithrung aus-
geformt wurden. Die treibenden Krifte in
dieser Methodisierung des piddagogisch-sitt-
lichen Strebens waren die Stoa und die
Schule Epikurs; vor allem der ersten gelang
es, durch Mianner wie Marc Aurel, Plutarch
und Seneca die gesamte Gesellschaft und
Geistigkeit der Kaiserzeit psychagogisch tief
und ernst zu beeinflussen. Was spéter auf re-
ligiosem Gebiet in der christlichen Kirche zur
Pllege und Zucht des geistlichen Lebens emp-
fohlen und methodisch vollendet wurde, was
im weltlichen Bereich bis heute als ,System
der Willensschulung und Charakterbildung®,
als ,Weg zur Selbsterziehung®, als ,seeli-
sches Training“ oder als ,Lebenskunst® an-
gepriesen wird, ist in jenem antiken Selbst-
erziechungs- und Selbsterlsungssystem ent-

deckt und grundlegend vorgebildet, mit auf-
fallenden formalen Gleichheiten und ebenso
unverkennbaren weltanschaulichen Verschie-
denheiten. Das zeigen deutlich die Ver-
gleiche, die Rabbow zwischen den antiken
und christlichen Geistesiibungen anstellt.

In einem ersien Abschniit werden die Me-
ditationen und die gesamten Formen des
Bedenkens und Beherzigens dargestellt, in
denen sich das antike Verlangen nach See-
lenfrieden und innerer Freiheit zur Methode
gestaltet hat. Da die schriftlich iiberlieferten
Reste streng methodischer Meditationen des
Altertums sehr sparlich sind, wahlt der Verf.
zur Erhellung des Antiken durch das Christ-
liche das ,Gipfelwerk: die Exercitia spiri-
tualia des Ignatius von Loyola“, und weist
an einigen Beispielen nach, dafl die Formen
seiner groflen, weitausgefiibrten Betrachtun-
gen die Amplifications-formen der antiken
Rhetorik sind. Um so eindrucksvoller hebt
sich auf diesem Hintergrund die wurzelhafte
Verschiedenheit ab, die Rabbow zwischen der
antiken, in sich selbst geschlossenen und der
gnadenbedingten, nach oben gedffneten igna-
tianischen Meditation feststellt.

Andere Parallelen zur christlichen Seelen-
leitung, die in einem zweiten Abschnitt aus-
fithrlich behandelt werden, sind die Ubung
der vorbereitenden Fassung und Einstellung
auf Schicksalsschlige, die das Menschenleben



148 Buchbesprechungen

treffen und den Seelenfrieden stéren kénnen.
Beschrinkt sich dieser prameditative Akt auf
das morgendliche Vordenken der Ereignisse
und Komplikationen, die der kommende Tag
bringt, wird er zar ,Ubung des Uorspruch-
sagens“ oder zur ,Ubung des Uorbehalts®,
durch die der stoische Mensch bei Verwirk-
lichung von Dingen, die nicht in seiner un-
bedingten Madcht liegen, somit unwert sind,
die innere Freiheit zu wahren sucht.

Eine andere Mafinahme der antiken psych-
agogischen Praxis ist die Selbstpriifung. die
regelmdflige abendliche Gewissenserfor-
schung, die sich auf den ganzen Tag oder
gewisse Einzelheiten erstreckt und von Rab-
bow mit Recht mit der allgemeinen und be-
sonderen Gewissenserforschung der christ-
lichen Aszetik verglichen wird. Dabei ergibt
sich bei aller Gleichheit der typischen Struk-
tarformen eine wesenhafte Verschiedenheit:
die stoische Selbstpriifung ist ein Monolog,
in dem der Priifende sich selbst als dem Ge-
priiften autark gegeniibersteht, wihrend die
christliche Gewissenserforschung ein Dialog
ist, in dem das Gebet zu Gott und seiner
Gnade am Anfang und am Ende steht.

Weitere Analogien zur christlichen Seelen-
leitung, die sich ans den antiken Quellen
ergeben, kénnen hier nur angedeutet wer-
den. Es sind unter anderen 1. das psychago-
gische Selbstgesprich und das psychagogische
Schreiben. 2. Die sittlichen Losungen, die
aus den Spriichen der Dichter und Denker
gewonnen und in verschiedenen Formen
aszetisch verarbeitet werden. 3. Die erbau-
liche Lesung. 4. Die ,Ubungen des Lebens®
und die grenzenlose Fiille seelischer Hilfen,
mit denen sie gestiitzt werden, z. B. Ubungen
gegen die Neugierde und die Neigung zar
falschen Riicksichtnahme, das Agere contra,
Ubung der Tugend — Hilfen gegen widrige
Begebnisse und schwere Geschidke, gegen
Angst vor kiinftigem Unheil, Hilfen in den
harten Seelenkdmpfen, Krisen und Leiden,
durch die den angehenden Philosophen sein
Brach mit der ,Welt“, ihren Werten und
Gewohnheiten hindurchfiihrten. 5.Das Gebot
der sittlichen Wadhsamkeit, Behutsamkeit,
Gewissenhaftigkeit nach dem auch nicht das
Kleinste getan oder erlittenwerden soll,ohne
bewufite Riicksicht anf die sittlichen Grund-
wahrheiten und den letzten Endbezug, der
klassische Ausdruck des stoischen Willens
zur ethischen Totalitdt in ihrer duflersten
radikalen Konsequenz, der seine Entspre-

chung, wie der Verf. meint, nicht nar im
Buddhismus, sondern auch im Leben und
Streben der Heiligen der Kirche hat.

Aus allem ergibt sich, dafl die methodische
Seelenfithrung der Kirche nicht wie ein vél-
lig Neues in der abendliandischen Welt auf-
scheint. Sie ist die Wiederkehr der antiken
Radikalitdt des sittlichen Erziehungswillens
im Bereich der dhristlichen Offenbarungs-
religion. Die angefithrten Parallelen wollen
aber nicht in jedem einzelnen Fall einen ge-
schichtlichen Zusammenhang erweisen, son-
dern nur der gegenseitigen Beleuchtung und
Erhellung des Antiken und Christlichen die-
nen. Dafiir bringt das Werk von Rabbow
nicht allein im Text, sondern auch in den
55 Seiten umfassenden ,Anmerkungen® und
»Erganzenden Beitrdgen® ein sorgfiltig ge-
sammeltes Quellenmaterial, das niemand
entbehren kann, der wissenschaftlich iiber die
Methodik des geistlichen Lebens arbeiten
will. H. Bleienstein S. J.

Stihlin, Wilhelm,Die ausgeson-
derten T age. Uon Sinn und Praxis
geistlicher Wochen. Kassel, Johannes-
Stauda-Uerlag, 1954. 85. S., Kart. DM
3,80.

Was wir Katholiken Exerzitienkurse oder
Einkehrtage nennen, bezeichnen die evan-
gelischen Christen als ,Freizeiten“, ,Riist-
zeiten®, ,Retreats®, ,Geistliche Wochen“.
Das Wort Exerzitien gebrauchen sie nicht,
obwohl es ihnen sachlich als ,Einiibung in
das Christentum® gut und treffend erscheint.
Aber gefithlsmifig ist es ihnen, wie Stdhlin
bemerkt, allzu eng verflochten mit der Vor-
stellung bestimmter Methoden, die ihnen
»als bedenklich, ja gefdhrlich erscheinen, vor
allem mit jener Technik seelischer Beherr-
schung (und Selbst-Beherrschung), wie sie
fiir die von Ignatius fiir seinen Orden fest-
gelegten Exerzitien charakteristisch ist®.
Doch diirfen der verschiedene Sprachge-
brauch und einige reformatorische Vorurteile
uns nidht itbersehen lassen, wie sehr die reli-
gidsen Grundanliegen auf beiden Seiten mit-
einander verwandt sind und die Mittel und
Wege zum Ziele in vieler Hinsicht parallel
laufen. Das ergibt sich deutlich ans der vor-
liegenden Denksdirift iiber die duflere und
innere Gestaltung der ,Ausgesonderten
Tage“, wie sie vom ,Berneuchener Dienst®
und der ,Evangelischen Michaelsbruder-



Buchbesprechungen 149

schaft® seit Jahren mit gutem Erfolg gebal-
ten werden. Die Erfahrungen, die hierbei
gemacht wurden, werden von Stihlin mit
grofier Sachkenntnis und Beredsamkeit dar-
gelegt: Ort und Zeit, Vorbereitung und Lei-
tung, Gottesdienste und Vortrige, die Seel-
sorge und der Stil der geistlichen Wochen
werden eingehend besprochen und durch
grundsitzliche Bemerkungen erlenchtet, die
audch fiir die Triger und Beforderer des ka-
tholischen Exerzitienwerks fruchtbar gemacht
werden sollten. Was z. B. iiber die Person,
die Vorbereitung und Verantwortung des
Freizeitleiters, tiber den Primat der Medi-
tation vor den Vortrigen oder iiber die Not-
wendigkeit des Gebets und der Gnade wih-
rend der geistlichen Wochen gesagt und emp-
fohlen wird, verdient allseitige Beherzigung.
Vieles andere widerspricht der katholischen
Exerzitienerfahrung und kommt fir uns
nicht in Frage. Naher heran an die ignatia-
nische Exerzitienordnung kommt die angli-
kanische Praxis, die von den Methoden des
Exerzitienbuchs reicheren und unbedenkli-
cheren Gebrauch macht, als die deutschpro-
testantische Zuriickhaltung. Das bestitigt das
lesenswerte Buch von James Wareham, The
conducting of retreats (London und Oxford
1950), das Stdhlin bei der Abfassung seiner
Schrift viele Anregungen gab und darum
anch mehrfach zitiert wird.
H. Bleienstein S. J.

Baden, Hans Jirgen,Das Schwei-
gen. Giitersloh, Uerlag Bertelsmann
1952. 209 S., Pappband DM 5,80.

Das Buch enthilt zehn Meditationen (nicht
Essays) iiber das dufiere und innere Schwei-
gen, die unmittelbar auf die Praxis abzie-
len. Darum handelt es von der Moglichkeit,
in unserer lirmzerrissenen Zeit wieder Oasen
der Stille zu schaffen und vor allem: selbst
Menschen des Schweigens zu werden. Es setzt
also Leser voraus, die die praktische Erkennt-
nis der Stille erstreben und die verlorene
Schweigsamkeit in den Raum ihres Lebens
zuriickholen wollen.

Wie schwer und opfervoll das ist, ergibt
sich aus der ersten Meditation, in der es um
den Liarm, die Lirmmaschinen und die an-
dern Dinge geht, die der moderne Mensch
erfunden hat, um sich der Langeweile des
Alleinseins zu entziehen. Die Stille ist sein
Feind, sein Todfeind geworden, den er ver-
folgt und mit allen Mitteln za beseitigen

sucht, weil er Angst vor ihm hat und die Fra-
gen scheut, die das Stillesein an ihn stellt.
Darum die Zerstreuungssucht und der Unter-
haltungstaumel, die unserer Zivilisation das
Geprige geben. Seitdem hat das menschliche
Wort seinen Symbolgehalt und seine Schwer-
kraft verloren; es ist unverbindlich, vieldeu-
tig, fragwiirdig, ohnmichtig geworden und
kann nur dadurch gerettet werden, dafl es
wieder in das Schweigen eintaucht. Diese
Verbindung des Wortes mit dem Schweigen
vollzieht sich im Geiste dessen, dem das
Wort anvertraut ist. Darum mufl zunichst
der Mensch sich 4ndern, wenn das Wort sich
andern und seine echte Wirkung in der Welt
hervorbringen soll.

Das ist aber nur méglich in der ,Klausur®,
der, dringender als jeder andere, der Pu-
blizist bedarf, wenn er sich sammeln und das
aus dem Schweigen ernmeuerte vollmidhtige
Wort als Geschenk erhalten soll. Der Be-
schreibung dieser Klausur, ihrer Aufgaben,
Opfer und Segnungen ist die dritte Medita-
tion gewidmet. Sie zeigt, wie der Mensch sich
in sich selbst zuritckziehen, seine Sinnesor-
gane umstellen und sich in Konzentration,
Meditation und Kontemplation um eine vol-
lig verdnderte Blickrichtung bemiihen muf,
wenn er sich dem ,stillen Punkt® in seiner
Secle ndhern und Befreiung vom &dufleren
Lirm und aller inneren Unrast finden will.
Der Einstieg in diese Stille und Gelassenheit
erfolgt auf drei Stufen, die in der vierten
Meditation durchschritten werden. Uber das
»ohnmichtige und ,erwartende“ Schweigen
wird das ,erfillie“ heilige Schweigen er-
reicht, jener tiefste Grad der Einsamkeit,
in der sich Worte eines Dialoges formen, in
denen Gott zu uns redet und wir Gott ant-
worten.

Das offenbaren die Meditationen 5—8, in
denen iber das Schweigen der Leid- und
Schmerzgebeugten, das Schweigen des To-
des, das Schweigen Jesu und das ,Schwei-
gen“ Gottes bei den groflen Weltkatastro-
phen reflektiert wird. Ansdlieflend wird die
Praxis der Schweigsamkeit und der Medita-
tion gelehrt. An dieser Stelle postuliert der
Verf. — mit einem kritischen Seitenblick
auf die Schweigegebote unserer Ordensre-
geln — das silentium religiosum, das nur
dann eine christliche Tugend ist, wenn es
nicht nur duflerlich, moralisch-aszetisch, ge-
iibt, sondern immer wieder aufs nene aus
der Begegnung mit Gott, aus der innersten



150 Buchbesprechungen

- geistlichen Erfahrung des glaubigen Men-
schen herauswichst. Dazu ist die stindige
Ubung der religiésen Meditation erforder-
lich, deren Wesen und Vollzug mit grofler
Sachkenntnis dargelegt und durch Beispiele
erértert werden.

Die kurzen Analysen sollen zeigen, dafl
wir H. J. Baden ein ernstes, erwidgenswertes
Buch verdanken, aus dem jeder gebildete
Leser innerlich viel gewinnen kann. Trotz
seiner protestantischen Grundhaltung, die
ganz unaufdringlich im Hintergrund steht,
kommt er in der Sache zum gleichen Resul-
tat wie der hl. Ignatius, der in der letzten
Vorbemerkung  seines  Exerzitienbuches
schreibt: ,Je mehr unsere Seele sich in Ein-
samkeit und Abgeschlossenheit befindet, de-
sto geeigneter madht sie sich, ithrem Schopfer
und Herrn zu nahen und ihn zu erreichen,
und je mehr sie ihn auf diese Weise erreicht,
desto besser bereitet sie sich vor, von seiner
gottlichen und héchsten Giite Gnaden und
Gaben zu empfangen®. Diese Erfahrung der
christlichen Tradition muf der Leser vor
Augen haben, wenn er die Bemerkungen des
Verf’s gegen die Schweigeregeln unserer Or-
densstifter nicht miflverstehen will.

H. Bleienstein S. J.

Lippert, Peter, Der Mensch zu
Gott. Exerzitienvoririge. Miinchen,
Uerlag Ars Sacra (1954), 358 §., brosch.
DM 9,40, Ln. DM 12,80.

Es handelt sich in diesem posthumen Werk
P. Lipperts, dessen 20. Todestag wir im
nichsten Jahr begehen, um das Stenogramm
eines fiinftigigen Exerzitienkurses fir Leh-
rerinnen, das eine der Teilnchmerinnen mit
Einverstindnis P. Lipperts aufnahm und
dessen Durchsicht Otto Karrer besorgte. Im
Anschluf an das Exerzitienbichlein des hl.
Ignatius handelt der erste Tag von der Stel-
lung des Menschen und der Welt zu Gott,
der zweite von der Siinde, der dritte von Je-
sus Christus, der vierte von den verschiede-
nen Berufungen (insbesondere der Frau und
Mariens), der fiinfte endlich von der Kirche,
vom Vermichtnis Jesu an uns und seinen
Verheiflungen. Der dritte Vortrag jedes Ta-
ges hat mehr die Form eines Unterrichtes
als die einer Betrachtung; seine Gegenstdnde
sind: das Gebet, Gewissenserforschung und
Selbsterziehung, Qnellen, Bedingungen und
Weisen apostolischer Arbeit, die besonderen

Anlagen und Gaben, Schwichen nnd Gefah-
ren der Frau, gesunde und ungesunde From-
migkeit.

Die Form des Vortrages bedingt selbst-
verstindlich eine gréBere Breite der Gedan-
kenfithrung, hat aber anderseits den Vorteil
einer stirkeren Umittelbarkeit. Wer P. Lip-
pert darum noch selbst erlebt hat, hért ihn
wieder in seiner unvergeflichen Art und
sieht ibn fast leibhaft vor sich. Wie in all
seinen Verdffentlichungen geht es ihm auch
hier um den Menschen und um sein Verhalt-
nis zu Gott. Er kennt den Menschen (und
nicht zuletzt auch die Frau) in all seinen
Schichten, mit seinem Verlangen und seiner
Sehnsucht, seinen Néten, seinen Gefahrdun-
gen und seinem Versagen, er weif}, was ihn
bedriickt und erfiillt. Immer wieder spricht
er das Gute im Menschen an, und obwohl er
mit Vorliebe vom Dunklen und Ritselhaf-
ten im menschlichen Leben ausgeht, besteht
seine Kunst gerade darin, in allem Schwe-
ren und Leidvollen das Lichte und Trost-
liche und Frohmachende des Glaubens auf-
zuzeigen und neue Horizonte zu eréffnen.
Dabei tritt allerdings das eigentlich Theo-
logische vor dem Psychologischen zuriick. Das
Buch eignet sich vorziglich fiir eine besinn-
liche Lesung und fiir die Betrachtung.

Fr. Wulf S. ].

H. Pinard dela Boullaye S.]., Exer-
cices spirituels selonla mé-
thode de saint Ignace. Tome IV:
Conférences, Examens. Paris, Beauches-
ne, 1954. VI et 329 p.

Der in 8. Auflage vorliegende Band ist
der dritte und letzte Teil des groflangeleg-
ten Exerzitienwerks, ilber das wir unsere
Leser 1952 im 25. Jahrgang, S. 315 und 473,
bereits eingehend unterrichtet haben. Er ent-
hilt eine grofle Zahl ausgearbeiteter Vorla-
gen fir Konferenzen und Gewissenserfor-
schungen, wie sie in den jahrlichen Exerzi-
tien und monatlichen Geisteserneuerungen
gehalten zu werden pflegen. Daraus ergibt
sich, daf sie in erster Linie fiir Priester und
Ordensleute bestimmt sind, die sich und an-
dere zur standesgemifien Vollkommenheit
fithren wollen. Am Schlufl des Buches steht
ein zwolfseitiges analytisches und alphabe-
tisches Gesamtregister, das einen leicht Giber-
sehbaren Einblick in den Inhaltsreichtum des
Pinard’schen Exerzitienwerkes liefert.

H. Bleienstein S. J.



Budhbesprechungen 151

Herrmann, Josef S. ].,Geistliches
Lesebuch. Im Anschluff an die Exer-
zitien des hl. Ignatiusvon Loyola. I. Teil.
Paul Pattloch Uerlag, Aschaffenburg,
1954, 393 S., Ln. DM 12,—.

Ein alter Praktiker, Indienmissionar und
Volksprediger 6ffnet in diesem Buch seine
Mappen: Was er im Lauf der Jahre an Ge-
schichten und Gedichten (unterschiedlichen
Wertes und nicht immer heatigen Geschmak-
kes) mit Fleifl gesammelt und in straffe Dis-
position gebracht hat, wird hier in 25 Vor-
trigen dem Leser geboten. Es ist derbe
Hausmannskost fiir schlichte Menschen, die
auch ihr Recht auf das Wort Gottes haben.
Sie erbanen sich erfahrungsgemifl noch an
Dingen, die der Geschmac anderer schon
nicht mehr veriridgt. Die Themen kreisen
enisprechend der sogenannten ,ersten Wo-
che* der ignatianischen Exerzitien um Gott
vnd Siinde. Sie bezwecken die Erschiitterung

und Bekehrung des Siinders. Und auch diese
Themen behalten in einer ungeschmilerten
christlichen Verkiindigung ihr Recht. Eines
muf indessen wohl doch angemerkt werden:
Dieses ,Lesebuch® ist nur eine Begleitlek-
tiire zum ersten Teil der Exerzitien des
hl. Ignatins. Sie geben nicht diese selbst oder
deren inneren Aufbaa. Dazu miifite man die
Biicher von E. Béminghaus, W. Sierp, E.
Przywara, H. Rahner und ihnliche zu Rate
zichen. Es wire auch ein Mifllverstindnis,
wenn man die vereinfachende Logik und das
mahnende Dreinreden dieses Missionars fiir
typisch ,ignatianisch* hielte. Es ware zu be-
dauvern, wenn der Untertitel solcher Auffas-
sung Vorschub leistete, Der hl. Ignatius
wollte gewif, dal man den religids Gleich-
gilltigen, wie es hier geschieht, kriftig ins
Gewissen rede. Aber das Hodhziel, das ihm
mit seinen Exerzitien vorschwebte, ist damit

kaum berihrt. F. Hillig S. ].

Maria

Laurentin, René: Court Traité
de ThéologieMariale. Paris, P.
Lethielleux 1953. 187 S.

Trotz seiner verhdltnismifigen Kiirze —
der lanfende Text umfafit knapp 100 grofie
Seiten — wird das Buch auch dem Fach-
mann, wenn nicht viel nenes Material, so si-
cherlich neue Perspektiven zeigen. Der in
sechs Perioden unterteilte erste, dogmenge-
schichtliche Teil behandelt die Entwicklung
der Marienlehre bis heute. Die Darstellung
der ersten Periode (Maria in der Heiligen
Schrift) 148t einen za der Einsicht kommen,
daf} iiber Maria viel mehr in der Heiligen
Schrift steht, als man geahnt hat. Natiirlich
kommt diese Erweiterung des Wissens nicht
von der Entdedkang bisher unbekannter Tex-
te; aber auch nicht von einer zu sehr alle-
gorisierenden Exegese, wie man sie sonst
finden mag. Sie erwichst aus dem Aufweis
der Symbolkraft biblischer Ausdriice, der
Gegeniiberstellung der verschiedenen Tex-
te untereinander und dem Hinweis auf ihre
Stellung in der Komposition des Gesamttex-
tes, und vor allem ans der meisterhaften Art,
mit der der Verf. die neatestamentlichen
Texte durch das Alte Testament zu beleuch-
ten weiff. Man wird es selten bei einem Buch
so unwillkiirlich erleben wie hier, dafl Altes
und Neuves Testament zusammengehéren.

Die folgenden Abschnitte zeigen, wie sich die
Mauttergottesverehrung und Mariologie im-~
mer stirker Bahn brechen bis in unsere Zeit
hinein, wobei sich die Einzelwahrheiten in
fortschreitender Dialektik mehr und mehr
heraunsdifferenzieren.

Im zweiten Teil der dogmatischen Entfal-
tung der marianischen Glaubenswahrheiten
lehnt der Verf. fir die Mariologie jene de-
duktive Methode ab, die die einzelnen Wahr-
heiten anseinander ableiten méchte, und halt
sich an die ,Logik“ der{reischenkendenLiebe
Gottes, wie sie sich uns im ganzenDasein Ma-
riens von selbst darstellt: bei der Empfang-
nis, in der Verkiindigung, im erl6senden
Leiden, vom Tod Christi bis zn Mariens
Heimgang, in ihrer Himmelfahrt und bei
der Wiederkunft Christi. Und es muf} daza
gesagt werden, dafl diese ,Logik“ iberzeu-
gend und zwingend wirkt wie keine andere.

Das Schlufiwort geht auf die Frage ein,
wie weit Maria Typus der Kirche sei und wel-
che Stellung die Mariologie im Aunfban der
gesamten Theologie haben miifite. Der Verf.
entscheidet sich fir eine Einordnung zwi-
schen der Christologie und der Lehre von
der Kirche. — Ein anflerordentlich wertvol-
ler Anhang gibt eine genaue Ubersicht diber
die bei Migne Patr. Graeca und Lat. vor-
kommenden marianischen Texte, deren
Anutorschaft falsch angegeben wurde oder



152 Budhbesprediungen

umstritten ist, zugleich mit reichen bibliogra-
phischen Angaben.

Wir méchten das Buch vor allem jenen in
die Hand geben, die zur Marienverehrung
noch kein positives Verhiltnis gefunden ha-
ben oder sich fiber die Betonung der Mario-
logie im kirchlichen Lehrgebdnde zu grofle
Sorgen machen. Jos. Grotz S. ].

Guardini, Romano: Die Mutter
des Herrn. Ein Brief und darin ein
Entwurf. Wiirzburg, Werkbund-Uerlag
(1955), 86 S., Ln. DM 5.20.

»Entwurf zu einem Marienleben® nennt
Guardini selbst dieses kleine, aber duflerst
lehrreiche Biichlein. Worum es ihm geht, ist
folgendes: Er méchte einerseits ohne jeden
Abstrich im Strom der kirchlichen Uberliefe-
rung stehen, die ,von frith anvon MariaHéch-
stes ausgesagt hat“ (11), anderseits aber von
ihr, ihrem Leben und ihren Geheimnissen
so sprechen, dafl auch innerhalb des Glau-
bens einem ruhigen, wirklichkeitsgerechten
und psychologisch tief fundierten Denken
noch Geniige geschieht. Er ist mit Recht der
Uberzeugung, dafl eine solche Einstellung
den heuntigen, kritisch oder sogar skeptisch
gewordenen Menschen mehr itberzeugt, als
jener iiberschwenglicher Marienpreis, der
nur von Superlativen lebt. Woran ihm wei-
ter liegt, ist, ,dafl die Aussagen iiber Maria
aus einem viel engeren Verhiltnis zur Hei-
ligen Schrift hervorgehen miifiten, als sie es
oft tun” (12). Da es sich hier nicht so sehr um
eine Entfaltung der einzelnen Marienge-
heimnisse handelt, zu deren Erhellung die
caristliche Uberlieferung unerlifilich ist, son-
dern um ein Marienleben, mochten wir ihm
anch darin voll und ganz beistimmen. Es
zeigt sich ndmlich, dafl die wenigen Texte
der Schrift iiber Maria, wenn sie mit der
oben beschriebenen Methode angegangen
werden, viel mehr hergeben, als man fiir ge-
wohnlich meint. Nach solchen Voriiberle-
gungen, die in Form eines Briefes dargelegt
werden, folgt der eigentliche Entwurf eines
Marienlebens in fiinf Kapiteln: Geschichte
und Umwelt, Marias Jugend, Die Botschaft
des Engels, Das Leben mit Jesus, Die Zeit
nach Jesu Heimkehr, Die Voraussetzung
(Unbefleckte Empfingnis). Man braucht nicht
mit allem einverstanden zn sein, was Guar-
dini hier skizzenhaft iber die einzelnen Ab-
schnitte des Lebens Marias sagt, z. B. iiber

ibren Sithnetod, aber das ist nicht wesentlich.
Viel wichtiger ist, daf} der Verf. es immer
wieder versteht, alte und verbranchte Denk-
schemata aufznlockern, Fragen nen zu durch-
denken und eben dadurch eine Fiille von
Neuland zu erschliefen. Wir sind der festen
Uberzengung, daff es ihm auch hier wieder
gelungen ist, Menschen, die bisher keinen
rechten Zugang zu Maria, der Mutter des
Herrn fanden, einen solchen zn erdffnen.
Und das ist viel. Fr. Wulf §S. ].

Semmelroth, Otto S. ], Mariaoder
Christus? Christus als Ziel der Ma-
rienverehrung. Meditationen. Frankfurt
am Main, Uerlag Josef Knecht. Carolus-
druckerei 1954. 160 S., geb. DM 5,80.

Die 12 Kapitel dieses Buches erschienen
zuerst in der Osterreichischen Zeitschrift ,Der
Grofle Entschluf“. Thre Absicht ergibt sich
ans dem Untertitel: Christus als Ziel der
Marienverehrung. Im ersten Teil weist der
Verf. den theologischen Zusammenhang zwi-
schen den einzelnen Mariengeheimnissen
und dem Christusgeheimnis auf. Im zweiten
Teil behandelt er verschiedene Fragen der
Marienfrémmigkeit und sucht jeweils ihren
theologischen Ort innerhalb der Christus-
frommigkeit. Hinter dem Ganzen steht eine
klare und tiefe theologische Schau. Diese hat
der Verf. immer vor Augen; er weifl um die
groflen Zusammenhiinge und verliert sich
darum nie in Einzelfragen. Gesdhickt und
lebensnah weifl er die Schwierigkeiten und
Widerstinde vieler hentiger Christen (Ka-
tholiken und Nichtkatholiken) gegen die
Marienverehrung oder wenigstens manche
Formen derselben anfzugreifen und, ohne
viel Apologetik, in ein Gesamtbild maria-
nischer Theologie und Frémmigkeit einzn-
fiigen und dadurch ,aufzaheben“. Er ist
nicht dngstlich in der eigenen Kritik und
erwirbt sich gerade dadurch Vertranen.
Durch das Biichlein weht ein heller und
weiter Geist, der eine gesunde Frémmigkeit
verbiirgt. Da eine breitere Leserschicht an-
gesprochen ist, wird dem Verf. ohne Zweifel
ein Erfolg beschieden sein. Fr. Wulf S. J.

Huhn, Josef, Das Geheimnis
der Jungfrau-Mutter Maria
nach dem Kirchenvater Am-
brosius. Wiirzburg, Echter-Uerlag
1954, 289 §., brosch. DM 12.,50.



Budhbesprediungen 153

Harnack hat den hl. Ambrosius den Pa-
tron der Marienverehrung genannt. Dies
Urteil erwihnt und bestitigt der Verf. schon
in der Einleitung seines Buches. Der Leser
wird ibm im finften Teil des Buches, der
von der Verehrung Mariens handelt, ohne
Bedenken zustimmen, nachdem ihm in den
vorhergehenden Teilen ein systematischer
Uberblick iiber die Mariologie des Kirchen-
vaters gegeben worden ist.

Huhn beschrinkt sich zum Gliick nicht dar-
auf, die Worte des Heiligen iiber Maria zu
sammeln und zu zitieren oder auch zu inter-
pretieren, sondern stellt Ambrosius’ Lehre
in der vorhergehenden und der ihm folgen-
den Tradition des Glaubens und der Theo-
logie dar. Der Auswirkung des Kirchenva-
ters auf die Tradition ist auflerdem ein eige-
ner, der sechste und letzte Teil des Budhes,
gewidmet. ,Das Weiterwirken der Marien-
kunde des Kirchenvaters Ambrosius im Mit-
telalter bleibt einer besonderen Untersu-
chung vorbehalten® (S. 286).

Der erste Teil, Maria — die Gottesmutter,
scheint uns der beste zu sein, in seiner theo-
logischen Pridgnanz und Geschlossenheit;
danach der dritte Teil Gber das ethische
Marienbild. Es ist bezeichnend, dafl hier be-
sonders die Verbindung zwischen Maria und
dem Ideal der Jungfriulichkeit zaum Ausdruck
kommt. Vielleicht ist darin angedeutet, wo-
her uns heute, wo dieses Ideal in manchen
Gegenden so verblafit ist, Hilfe kommen
kénnte.

Der interessanteste Teil ist wohl der
zweite, iiber die heilsgeschichtliche Stellung
Mariens, weil hier aktuelle theologische
Fragen aufgegriffen werden, wobei dann
notwendigerweise Schlufifolgerungen gezo-
gen werden, die ,nicht in diesem Wortlaut
von Ambrosius formuliert* sind, sondern zu
denen ,er die Ansitze gegeben bat“ (S. 186).
Ferner bemiibt sich der Autor in diesem
Teil darum, das Wunschdenken einiger
Theologen, die nach seiner Meinung in den
betreffenden Fragen zu viel aus Ambrosius
herauslesen wollen, durch niichterne Kritik
zuriickzuweisen. — Demselben Bemiihen
dient der kleine vierte Teil, iiber das Le-
bensende Mariens. — Vielleicht kann man,
ohne das Verdienst des Verf. schmilern zu
wollen, einige Bedenken anmelden, ob es
ihm gelungen ist, die Meinung des Kirchen-
vaters zu diesen heutigen Streitfragen iiber-
zeugend zu interpretieren. Wenn es in dem

Abschnitt ,Maria und die Kirche® als Zu-
sammenfassung der Lebre des Heiligen an
einer Stelle heifit: ,Im Schof der Jungfrau
beginnt die Existenz der Kirche. Wie Maria
Mutter des physischen Leibes Christi wurde
und damit Gottesmutter, so wurde sie zu-
gleich auch Mutter seines mystischen Lei-
bes...” (5. 160), an anderer Stelle aber:
»An eine Mutterschaft Mariens iber die
Kirche zu denken, berechtigen die Worte un-
seres Kirchenvaters nicht* (S. 169), scheint
uns die zweite Aussage in ithrer Allgemein-
heit schwer vereinbar mit der ersten, auch
wenn es andere Worte des Bischofs sind, aus
denen die kritisierten Theologen eine Mut-
terschaft Mariens iiber die Kirche, und nicht
nur eine Gleichsetzung Mariens mit der
Kirche herauslesen wollen, in denen sie aber
vielleicht nicht einmal im Ansatz ausgespro-
chen ist. Aber auch dariiber kann man an-
derer Auffassung sein als der Verf.

Ebenso in der Frage der Miterldserschaft
Mariens bleiben einige Unklarheiten. Dar-
diber schreibt Huhn: ,Wenn auch unser Kir-
chenvater eine Miterloserschaft Mariens als
ursichliches Prinzip direkt zurickweist, so
leugnet er doch keineswegs eine aktive Teil-
nahme oder Mitwirkung bei der Erlésung,
wenn er sie auch nicht in Worten ausspricht;
sie liegt ganz in seinem Gedankengang*
(S. 173). Man fragt sich, wie man ein Mit-~
wirken denken kann, das nicht auch mit-ur-
sachliches Prinzip ist, in dem es etwas mit-
be-wirkt. Es bleibt der Eindruck, dafl es dem
Verf. nicht ganz gelingt, etwa die zwei Aus-
sagen des Ambrosius zu harmonisieren: , Je-
sus non egebat adiutore ad omnium red-
emptionem” (S. 170 Anm. 2) und: Maria
~operata est mundi salutem® (S. 179) — die
Art des Mitwirkens Mariens mit dem Wir-
ken Jesu scheint uns im ,egebat® im Ansatz
und verborgen ausgesprochen, was hier nicht
weiter ausgefithrt werden kann —, und so
Ambrosius eine eindeutige Antwort geben
zu lassen auf heutige Streitfragen der Ma-
riologie.

Immerbin, aus den Texten, die Huhn uns
bietet, bricht eine solche Fiille kraftigen und
selbstverstindlichen katholischen Glaubens
an die Gottesmutter und katholischer Liebe
zu ihr, dafl dies Buch auch nach dem Maria-
nischen Jahr, zu dem es erschienen ist, sebr
empfohlen werden kann; vor allem auch sol-
chen, im deutschen Sprachraum anscheinend
nicht ganz seltenen, die meinen, es sei ein



154

Gebot der Stunde, von Maria figlich zu
schweigen. A.Grof S. J.

Die heilsgeschichtliche
Stellvertretung der Mensch-
heit durch Maria. Ehrengabe an
die Unbefleckt Empfangene, von der Ma-
riologischen Arbeitsgemeinschaft deut-
scher Theologen dargereicht. Herausge-
geben von Carl Feckes. Paderborn, Scha-
ningh, 1954, 395 S., Kt. DM 12,00.

Diese Festgabe enthilt die Vorlesungen
auf den beiden ersten Studientagungen, die
von der ,Mariologischen Arbeitsgemeinschaft
deutscher Theologen® in den Jahren 1952
und 1953 veranstaltet wurden. Die 19 Re-
ferate kreisen alle um die heilsgeschichtliche
Stellvertretung der Menschheit durch Maria,
eine Frage, die zum Geheimnis der Unbe-
fleckten Empfingnis in tiefer Beziehung
steht, insofern durch dessen Dogmatisierung
die Stellung Marias als die der Eva des
Neuen Bundes offenkundig wurde. Ist sie
auch unsere Stellvertreterin? Zur Lésung
dieser Frage werden von bekannten Univer-
sititsprofessoren und Ordenslektoren fol-
gende Zeugen verhort: Die papstliche Lehr-
verkiindigung der letzten hundert Jahre, die
Heilige Sdirift, die griechischen Viter,
Ephram der Syrer, Ambrosius, Augustinus,
Theologen der Karolingerzeit, Albert der
Grofle, Thomas von Agquin, die franzis-
kanische Schule, Laurentius von Brindisi,
Alfons von Liguori, deutsche Theologen des
19. Jahrhunderts, M. J. Scheeben.

Wer diese (noch lickenhaften) Traditions-
zeugnisse liest, erkennt bald, dafl ihre Verar-
beitung in den vorliegenden Beitrigen keine
weltfremde Spezialistenleistung ist, sondern
eine notwendige Vorarbeit zur vielerdrterten
Miterloserin-Frage darstellt. Dafl sie auch
fir die Mariologie im ganzen und nicht min-
der fir die Ekklesiologie — die Vertretung
der Kirche durch Maria — von Bedeutung
sind, beweisen die systematischen Untersu-
chungen von H. M. Kaoster, Schonstatt, und
0. Semmelroth, Frankfurt. Im letzten Refe-
rat des Eidhstitter Prof. Graber werden so-
gar Briicken zum katholischen Leben geschla-
gen, die zeigen, wie von all den subtilen Er-
orterungen der allgemeinen Gnadenvermitt-
lung Marias und ibrer Mitwirkung an der
Erlésung durch Christus die stdrksten Im-
pulse auf das Ethos des Menschen ausgehen.

H. Bleienstein S. ].

Buchbespredhungen

Maria inGlaubeundFriom-
migkeit. Rottenburg, Bischifliches
Seelsorgsamt, 1954. 164 S,

Vom 6. bis 8. Juli fand in Stuttgart ein
Marianischer Kongrefl des Rottenburger Di6-
zesan-Klerus statt. Die Vortrage, die dabei
gehalten wurden, werden im vorliegenden
Buch der Uffentlichkeit zuginglich gemacht.
Es sind folgende fiinf: Maria im Neuen Te-
stament von Prof. Schelkle, Tibingen. Ma-
rienglaube und Marienmythos von Prof.
Geiselmann, Tibingen. Mariologie im aufler-
deutschen Raum von Lektor Dr. S6ll, Bene-
diktbeuren. Marianische Frommigkeit in der
Kirche der Gegenwart von Prof. Hugo Rah-
ner, Innsbruck. Christliche Verkiindigung
iber Maria von Lektor Dr. Schurr, Gars am
Ion.

Was die Vortriage wollten, dem Klerus fiir
seine Aufgaben in Seelsorge und Verkiindi-
gung die biblisch-dogmatische Schau des
Mariendogmas vermitteln, ist ihnen gelun-
gen. Nach den Untersuchungen von Prof.
Schelkle ist das mariologische Zeugnis des
Neuen Testamentes nicht spérlich und karg,
sondern mannigfaltig und tief, so dafl es fiir
die theologische Verkiindigung ausreicht und
den Lobpreis rechtfertigt, der Maria nach
den Aussagen der Heiligen Schrift zukommt.
Nach der exegetischen Grundlegung bemiiht
sich Prof. Geiselmann, die dogmatischen
Prinzipien aufzuzeigen, auf denen das dog-
matische Marienbild aufruht und zugleich die
Kriterien herauszustellen, an denen jede
Glaubensaussage iiber die Mutter des Herrn
gemessen werden muf. In scharfsinnigen
Auseinandersetzungen mit dem Marburger
Theologen Rudolf Bultmann und dem Ziri-
cher Psyehelogen C.G. Jung wird- gezeigt,
worin sich deren Marien-Mythos vom Ma-
riendogma und Marienglauben der Kirehe un-
terscheidet. Aus den biblischen Berichten
werden finf Ziige herausgearbeitet, von de-
nen das biblisch-dogmatische Marienbild be-
stimmt und fir die Entfaltung in das Ma-
riendogma grundlegend ist. Ganz anderer
Art sind die moralischen Spekulationen in
auflerdeutschen Landern, iber die P. Séll
einen umfassenden Uberblick bietet. Auf-
fallend sind die Arbeiten der Spanier, die
eine beachtliche spekulative Kraft verraten,
aber sich auch nicht selten zu Thesen verstei-
gen, die niichternen Theologen gewagt und
unannehmbar erscheinen. Die augenblickliche



Buchbesprechungen 155

Situation der marianischen Frémmigkeit in
der heutigen Kirche kennzeichnet Hugo Rah-
ner durch die Aussage, dafl unser Jahrhun-
dert wirklich und ohne Ubertreibung in
einem besonderen Sinn marianisch ist, und
daf sich eben darum gerade heute auch anti-
marianische Stimmungen besonders spilirbar
machen. Fiir die Echtheit der marianischen
Frémmigkeit stellt er drei Grundsitze auf,
die unter den Kennworten ,Devotion und
Kirche®, ,Devotion und Dogma®, ,Devotion
und Gnade“ dargestellt und mit der Forde-
rung der ,diskreten Liebe“ fiir alle echten
marianischen Frommigkeitsformen beschlos-
sen werden. Uber Quellen, Normen und
Eigenschaften der zeitgerechten Marienpre-
digt handelt der letzte Vortrag, der sprach-
lich nicht gerade einfach ist und an den Hé-
rer ziemliche Anforderungen stellt.
H. Bleienstein S. J.

Storck, Josef M.S.C.: Umnsere
Liebe Frau vom Heiligsten
Herzen Jesu. Gesdhichtliche und
dogmatische Untersuchung ihrer Uereh-
rung. Miinster, Uerlag der Hiliruper
Missionare, 1954. 181 S., Ln. DM 9,60.

Die vorliegende Dissertation ist ein gelun-
gener Versuch, die wesentlichen Fragen der
Verehrung ., Unserer Lieben Frau vom hei-
ligsten Herzen Jesu“ zusammenzufassen und
so eine schnelle Orientierung tiber ihren Ur-
sprung und dogmatischen Lehrgehalt zu er-
moglichen. Diesem Doppelziel entsprechend
zerfadllt die Studie in zwei Teile, von denen
der erste die geschichtliche Entstehung und
gedankliche Grundlegung der Verehrung be-
handelt, wahrend der zweite ithre dogmati-
sche Entfaltung zum Gegenstand hat. Die
Verehrung U. L. Frau v. hlst. H. J. geht zu-
riick auf denGriinder der Hiltruper Missions-
gesellschaft, Pater Julius Chevalier. Darum
werden dessen Schriften sorgfaltig unter-
sucht und festgestellt, dafl in seinen Gedan-
ken und Frémmigkeitsiibbungen alle zu einer
wahren und selbstindigen Verehrung erfor-
derlichen Wesenselemente enthalten sind,
so dafl der von ithm geschaffene Kult und Ti-
tel Unserer L. Fr. v. hlst. H. J. zu Recht be-
steht. Als direktes und unmittelbares Mate-
rialobjekt der Verehrung wird die Person
Marias bezeichnet und die Gesamtheit der
Beziehungen zwischen ihr und dem Herzen
Jesu als Formalobjekt angesehen. In der

Zielbestimmung der praktischen Ubungen
1aflt sich der Verfasser, im Einklang mit der
Tradition, von dem Grundsatz leiten, daf}
die Verehrung U. L. Fr. v. hist. H. J. zu den
Haupterfordernissen der Herz-Jesu-Vereh-
rung, Weihe und Siihne, fithren miisse. Die
Beziehungen Marias zum gottlichen Herzen
Jesu und dessen geschaffener und ungeschaf-
fener Liebe dogmatisch zu vertiefen, ist die
Aufgabe des zweiten Teils. In fiinf Kapiteln
wird ausgefithrt, daf sie dem Herzen Jesu
verbunden war. 1. in ihrer Auserwadhlung
und Begnadung, 2. als Gottesmutter, 3. als
shochherzige Gehilfin des gottlichen Erls-
sers”, 4. als Mittlerin der Gnade, 5. als unse-
re wahre geistige Mutter. In zwei Anhingen
werden Verbreitung, Entwicklung und der
gegenwirtige hohe Stand der Verehrung be-
griindet und die Documenta ecclesiastica
mitgeteilt, durch die Rom in wiederholtem
Einschreiten die duflere Verbreitung der
Verchrung voriibergehend gehemmt, aber
ihr wahres dogmatisches Gedankengut in-
nerlich geschiitzt und gefordert hat. Die 42
Seiten ,Anmerkungen und Belegstellen®,
»Quellen und Literatur®, mit denen das Buch
schliefit, sind ein Beweis dafiir, da® P. Storck
keine Miihe gescheut hat, seinem Gegenstand
gerecht zu werden und der Verehrung U. L.
Fr. v. hist. H. J. neue Anhénger zu gewin-
nen. H. Bleienstein S. J.

Graber, Rudolf, Maria in der
Zeitenwende. Nirnberg, Sebaldus-
Uerlag. 231 8., Ln. DM 7,80.

Noch rechtzeitig im Marianischen Jahr er-
schien auch von dem bekannten Eichstatter
Theologen Prof. Dr. Rudolf Graber ein Ma-
rienbudh, das in einer Reihe von lebendig
geschriebenen Abschnitten geradezu schauen
1afl¢, wie wir in Wahrheit in einer Mariani-
schen Zeit leben, in einer Zeit, in der Maria
mehr als in den vorausgegangenen Jahrhun-
derten der Kirchengeschichte iiber dem
Abendland wacht und der ganzen Welt
ihren miitterlichen Schutz angedeihen lidfit.
Das Erscheinen des Buches kann sehr be-
griit werden wegen seiner tiefen und doch
leichtverstindlichen Gedanken iiber Maria
im Lichte der Theologie und in der Ge-
schichte, tiber die Feste Marias im Kranz des
Jahres, iiber ihr Leben und ihre Privilegien.
Besonders eindrucksvoll ist im letzten Ab-
sdnitt der geschichtliche Nachweis der Be-



156 Budhbesprechungen

deutung Marias fiir die Erhaltung und Ret-
tung der Christenbeit, der vor allem am Le-
benswerk zweier grofler Marienverehrer auf-
gezeigt wird: des P. Jakob Rem, des Griin-
ders des Colloquium Marianum, und des
beiligen Ludwig Maria und seiner geistli-
chen Lehre. Ad. Rodewyk S. ].

Sheen, Fulton ], Wethbischof von
New York: Du bist gebenedeit
unter den Weibern. Aschaffen-
burg, Paul Pattloch-Uerlag 1954. 315 S.
Ln. DM 12.80.

In der vorliegenden Ubersetzung ist der
Titel des amerikanischen Originals: ,The
World’s First Love“ so geindert, dafl beim
ersten Horen der Eindruck entstebt, es hand-
le sich um ein ausgesprochenes Marienbuch,
um ein ,Marienleben®, wie sie in der maria-
nisch-erbaulichen Literatur keine Seltenheit
sind. Das ist aber nicht der Fall. Wohl gibt
es unter den 22 Kapiteln keines, in dem nicht
mehr oder minder ausfiihrlich von Maria
und ibrem erbaulichen Leben die Rede ist;
aber es erweckt den Anschein, dafl es in
erster Linie nicht um ihrer selbst willen
geschieht, sondern wegen der praktischen
Anwendungen, die beherrschend im Vor-
dergrund stehen. Darum finden sich im
ersten Teil des Buches immer wieder sei-
tenweise Ausfithrungen, die mit Maria nichts
mebr zu tun haben, aber fiir weitere christli-
che Kreise von groflem Interesse und Nutzen
sind. Der Verf. verfiigt Giber eine ausgezeich-
nete Kenntnis der heutigen Welt, der er wie
selten einer die Wahrheit sagen und die
rechten Wege weisen kann. Wer deswegen
die seelsorgerlich-apologetische Art des
beriihmten amerikanischen Redners und
Schriftstellers kennen lernen und fiir sich
und andere fruchtbar machen will, besitzt in
seinem vorliegenden Werk ein Exempel, das
wir nur empfehlen kénnen. Besonders erwi-
genswert sind im zweiten Teil, der ,ma-
rianischer ist, die Kapitel iiber die Kénigin
der Barmherzigkeit, die Geheimnisse des
Rosenkranzes und Marias sieben Schmerzen.
Die Ubersetzung ist gut, obwohl die Zitate
aus Autoren, die nur in Amerika bekannt
sind, besser weggeblieben wiren.

H. Bleienstein S. .

di Rocca, Anette, M aria. Freiburg
(Schweiz) — Konstanz (Baden), Kanisius-
Uerlag 1954. 108 S., kart. DM 3,90.

»Diese schlichte, véllig anspruchslose
Skizze bat vor anderen Arbeiten dieser Art
vielleicht den einen Vorzug, gemiitvoll ge-
schrieben zu sein“, sagt die Verf. im Vor-
wort. Sie spricht iber das Leben Mariens
in kurzen Kapiteln, in denen sie die Kennt-
nis der Tatsachen als bekannt voraussetzt.
Sie vertieft sich dann sinnend in die einzel-

" nen Begebenheiten und wertet sie mit echt

fraulicher Einfiblungsgabe schén aus. Am
Schlufl klingen die einzelnen Kapitel in ein
Gebet aus. Sie bringen die Seele des Lesers
zum Mitschwingen und Beten.

Ad. Rodewyk S. J.

Gasnier, Michel O.P., Die Bot-
schaft vorn Lourdes. Aus dem
Franzésischen iibertragen von Adolf He-
chelmann. Colmar o. J., Uerlag Alsatia.
(Titel des Originals: Le Message de
Lourdes.)1998S., Ln DM 6,80.

Der Verf. untersucht in vorliegendem
Buch nicht die Bedeutung des keutigen Lour-
des, sondern die Frage, welche gottliche Bot-
schaft in den achtzehn Erscheinungen liegt,
denen die Wallfahrt ihr Dasein verdankt.
Bisher ist man in der Beantwortung dieser
Frage nicht iiber unzusammenhingende Ver-
suche hinausgekommen. Das hat daran gele-
gen, daf einerseits sehr wenig an der Grotte
gesprochen wurde, vieles von dem, was ge-
sprochen wurde, durch die hl. Bernadette
nicht an uns weitergegeben wurde, ander-
seits aber die Ereignisse an der Grotte ver-
wirrend, z.T. bedriickend sind.

Wir danken es der besonderen Methode
des Vif.s, dafl er zu sehr iiberraschenden,
aber doch schliefllich iiberzeugenden Ergeb-
nissen gekommen ist. Er bat nichts von dem
ausgelassen, was durch Zeugen bekriftigt ist.
Vor allem stiitzt er sich auf die Dokumente
von P. Cros, der von Leo XIIL den amtli-
chen Auftrag erhielt, alle nétigen Erkundun-
gen uber die Erscheinungen in Lourdes ein-
zuholen und zusammenzustellen.

Beti der dritten Erscheinung hatte die Got-
tesmutter der bl. Bernadette nahegelegt, an
finfzehn Tagen zur Grotte zu kommen und
andere mitzubringen, Bei den fiinfzehn fol-
genden Erscheinungen hatte man schon im-
mer eine Bezichung zu den fiinfzebhn Ge-
heimnissen des Rosenkranzes vermutet.
Diese Vermutung wurde dadurch bestirkt,
dafl die erste Fiinfergruppe einen durchaus
freudigen Charakter trug, wihrend die



Budhbesprechungen 157

zweite Finfergruppe durch unverstandliche,
ja teilweise Anstof gebende Handlungen
der Seherin (Werke der Bufle, wie wir heute
zu wissen glauben) gekennzeichnet war ond
die dritte Gruppe zu der froben Art der
ersten zuriickkebrte.

Das cigentlih Neue an der Arbeit des
Vif.s ist nun nicht so sehr, dafl diese Anffas-
sung, es bestehe eine Beziehung zwischen den
Geheimnissen des Rosenkranzes und den Er-
scheinungen an der Grotte, nunmehr als ge-
sichert gelten mof. Das Neue ist schon durch
den Titel eines fritheren Werkes des gleichen
Vi.s ansgedriaickt: ,La divine Comédie de
Loardes“. Als Dante seine ,Gottliche Ko-
modie® schrieb, wollte er, dafl wir nicht bei
dem blofen Wortsinn ‘seiner Dichtung blie-
ben, sondern immer wieder zu den tieferen
Auasdeutungen vorstiefen. So will nun der
V1. uns anleiten, die Worte und Handlun-
gen, nicht nar Bernadettes, sondern aller Be-
teiligten, in ihrem tiefen, gleichnishaften
Sinn zu begreifen. Er stellt die These auf,
dafl von der vierten Erscheinung an vor der
Grotte in einem gottlichen Spiel die fiinf-
zehn Geheimnisse des frendenreichen,
schmerzhaften und glorreichen Rosenkranzes
aufgefiihrt warden, und dafl die Mitwirken-
den dieses Spieles, Bernadette wie die ibri-
gen, sich ihrer Mitwirkung bzw. des Aus-
mafles ihrer Mitwirkung gar nicht bewufit
waren. Eine solche These mag vorerst auf
Ablehnung stoflen, aber man muf selber das
Buch lesen, um zu sehen, wie Schritt auf
Schritt die Parallelen zuor Heiligen Schrift
und za anderen Tatsachen herangeholt wer-
den. Die Propheten des Alten Testamentes
wurden vom Geiste Gottes zu Handlungen
getrieben, deren Sinn sie bisweilen selber
nicht erfaflten, die sie anderseits dem Ge-
spotte der Menschen aussetzten. So war die
Wirkang dessen, was bei den Erscheinungen
der zweiten Fiinfergruppe geschah, das for-
melle Argernis: man erklirte Bernadette
far verrickt and bedauerte zeitweise, dafl
man ihr @éberhaupt zur Grotte gefolgt war.

Der Vf. kann fir sich beanspruchen, dafl

seine These alle dberlieferten Worte und
Geschehnisse einzuordnen vermag und dafl
viele Unstimmigkeiten, vor denen man fri-
her fassungslos stand, sich chne Schwierig-
keiten 18sen.

Das Bildmaterial, das dem Buche beige-
geben ist, ist ausgezeichnet. Auch die Uber-
setzung verdient ein hohes Lob. Jedoch kén-
nen wir uns, trotz der diesbeziiglichen Be-
merkungen auf S. 87, nicht damit befreun-
den, dafl die Anrede der Muttergottes an
Bernadette und umgekehrt mit ,Sie* wie-
dergegeben wird. Fiir unser Sprachgefiihl ist
es untragbar, daff wir Gott und seine Heili-
gen mit ,Sie“ anreden oder so von jhnen
angeredet werden. Anders der Franzose, und
darum legt das deutsche ,Sie“ in die Worte
eine Fremdheit, die in dem franzésischen
Text bzw. dem lourdischen Dialekt nicht ge-
geben ist. H. Huthmacher S.].

Faltz, Michael, Bernadette, die
Seherin von Lourdes. Freiburg/Schw.
und Konstanz/Baden, Kanisius-Uerlag,
1954. 3208., 8 Bildseiten. Kart. DM 7,30,

Das vorliegende Buch hat einen ganz an-
deren Stil als das Werk von Werfel ,Das
Lied der Bernadette®. Frei von ausschmiik-
kenden Ziigen wird darin kurz und sachlich
das Bild der hl. Bernadette Sonbirous ge-
zeichnet. Die Einzelheiten sind durch sorg-
filtige Zitate genan belegt. so dafl man fe-
sten Boden unter den Fiiflen spiirt. Die Ge-
stalt der Heiligen tritt klar hervor, wihrend
die Nebenfiguren ziemlich im Hintergrunde
bleiben. Das Werturteil iiber sie ist oft von
dem Werfels sehr verschieden (z. B. S. 50).
Die Briefe der Heiligen sind gut ansgewertet
und werden zum groflen Teil wortlich ge-
bracht, so dafl dem Leser Bernadette auch
durch ihren Stil and ihre Gedanken recht
nahe kommt. Wer Werfel gelesen hat, sollte
als Erginzung anch dieses Buch lesen. Erst
dann steht die Heilige in jhrer iiberzeugen-
den Demut und liebenswiirdigen Natirlich-
keit richtig vor ihm.  Ad. Rodewyk S. J.



158 Buchbesprechungen

Lebensbeschreibungen und -erinnerungen

Brodrick, James S. ], Abenteurer
Gottes. Leben und Fahrten des hl.
Franz Xaver 1506-1552 (deutsch von
Oskar Simmel S.].). Gustav Kilpper
Uerlag, Stuttgart 1954. 472 S., Ln. DM
15,80. .

Nach Paulus hat es keinen solchen Men-
schen mehr gegeben. Wie jeder Ausgabe des
Neuen Testaments eine Karte von den Rei-
sen des Apostels beigefiigt ist, so gehort die
Karte der Missionsreisen Franz Xavers in
jeden Atlas der dhristlichen Verkiindigung.
Aber was bedeuteten diese Entfernungen in
jener Zeit und was mufite das fir ein Impuls
sein, der den Glaubensboten auf gebrech-
lichen Schiffen durch tausend Gefahren in
jene unermeflichen Weiten trug? Der Im-
puls war eines der gldubigsten, tapfersten
und grofartigsten Herzen, das je auf Erden
geschlagen hat. Es war dem des hl. Ignatius
ebenbiirtig, ja es hat ihn in der Liebe der
Menschen iiberfliigelt: fiir die Offentlichkeit
ist Franz Xaver der grofle Heilige der Ge-
sellschaft Jesu schlechthin.

Es war fiir den Biographen keine leichte
Aufgabe, dieses Mannes und dieses Herzens
habhaft zu werden. Der Irlinder James
Brodrick (der bereits mit einer bedeutenden
Lebensbeschreibung des hl. Petrus Canisius
hervorgetreten ist) geht in seinem neuen
Werk als unbestechlicher Historiker und als
niichterner Angelsachse zunichst einmal dar-
an, alle Illusiomen zu zerstoren und die
Ubermalungen abzutragen, mit denen siid-
Yindische Glut und barocker Uberschwang
das wahre Bild Xavers verfilscht hatten.
Was Brodrick bringt, ist geschichtlich gesi-
chert, es ist zugleich von einer kostlichen An-
mut und mitunfer mit kleinen Bosheiten ge-
wiirzt. Einzig die Angelsachsen haben wohl
diese Gabe, Reisen und ferne Liander auf so
lebendige und einfilhlende Weise zu be-
schreiben. Die Briefe des Heiligen und an-
dere zeitgendssische Dokumente sind mit
groflem Geschid in die Darstellung verwo-
ben. Der Heilige, der so aus dem goldenen
Rahmen und dem Prunk der Legenden her-
vortritt, hat die Kanten und Grenzen eines
Spaniers des 16. Jahrhunderts. Er hat weder
die Gabe der Sprachen, noch wirkt er in
einem fort Wunder. Aber aus der schlichten
und echten Darstellung dieses Lebens be-
ginnt im Fortgang des Buches immer mehr

dieser einzigartige Mensch zu leuchten: der
Glaube, die Anmut und Liebe dieses unbe-
zwingbaren Herzens, das einem der gréfiten
Jinger Jesu gehort hat. Abenteuer Gottes?
ja; aber man mufl hindurchhéren: unbe-
zwingbares Herz. (Auch die Ubersetzung in
ihrem sachlichverhaltenen Ton verdientLob.)
F. Hillig S. J.

. Gerard, John, Meine geheime
Mission als Jesuit. Mit einer
Einfihrung von Graham Greene. Lu-
zern, Uerlag Raber & Cie (1954), 299 S.,
geb. DM 14,80.

Der unsensationelle englische Titel des
Buches lautet: The Autobiography of an
Elizabethan. Wir geben ihm vor dem deut-
schen den Vorzug. Denn er drickt aus, was
hier vorliegt: Die im Auftrag seiner Obern
geschriebenen Memoiren eines englischén
Jesuiten aus der Zeit Elisabeths tiber seine
achtzehnjihrige, unter stindiger Lebensge-
fahr betriebene Missionstitigkeit von den
Haéiusern des katholisch gebliebenen oder
wieder katholisch gewordenen Adels aus.
Sein Autor lebte von 1564 bis 1637. Er starb
im Alter von 73 Jabren im Englischen Kol-
leg zu Rom. Das Original wurde lateinisch
verfafit, wahrscheinlich ,im Frithjahr 1609,
vier Jahre nach dem zuletzt im Text erwihn-
ten Ereignis, der Exekution Henry Garnets®
(261), des langjdhrigen Obern P. Gerards.
Die vorliegende Ubersetzung, die auf eine
ausgezeichnete Neuiibersetzung ins Englische
durch P. Philipp Caraman S. J. zuriickgeht,
ist gut, wenn man auch hin und wieder die
Nichtvertrautheit mit katholischen Dingen
und Einrichtungen herausmerkt.

Die Neuherausgabe der Memoiren P. Ge-
rards hat in England eine starke Beachtung
gefunden. Verstandlich. Handelt es sich doch
um das eigene Land, dessen Geschichte hier
in den Abenteuern eines gehetzten und vom
Glauben an seine gute Sache getragenen
Missionars erzdhlt wird. Dazn kommt aber
noch, dafl die Situation der Aufzeichnungen
haargenau an manche Zustinde und Vor-
kommnisse hinter dem Eisernen Vorhang er-
innert. Graham Greene hat dem erregenden
Moment dieses Zusammentreffens in einer
Einfihrung das Wort gegeben. In der Tat,
man kann den Bericht dieses in Verstecken
lebenden und téglich von der Verhaftung



Buchbesprediungen 159

bedrohten Priesters nur mit innerer Anteil-
nahme lesen. Das eine oder andere wird
vielleicht uns Heutigen (vor allem auch dem
Nichtkatholiken und Nichtchristen) sonder-
lich vorkommen; hin und wieder schimmert
auch ein wenig Selbstgefélligkeit durch (die
Niederschrift erfolgte zunichst fiir die eige-
nen Mitbriider, vorab fir diejenigen, die das
englische Abenteuer auf sich nechmen woll-
ten). Aber was bei allem doch sehr beein-
druckend ist, ist der ungebrochene Glaube
und die gldubige Zuversicht, die noch ganz
selbstverstindlich mit der Wirklichkeit der
tibernatiirlichen Welt rechnet und in allem
Gottes Eingreifen begegnet. Es ist eine trotz
aller Mihsal helle und im Innersten frohe,
starke Welt. Die rechte Medizin fiir uns
heute. Fr. Wulf S. ].

Waach, Hildegard. Franz von
S ales. Das Leben eines Heiligen. Eich-
stitt und Wien, Franz-Sales-Uerlag.
442 8., Titelbild. Ln. 10.80.

Gegeniiber den bisherigen Biographien
des Heiligen, die Hildegard Waach in ibrer
kritischen Ubersicht mehr oder minder ab-
lehnen muf}, weil sie sich in erbaulicher oder
panegyrischer Schilderung erschopfen, geht
sie, als echte Tochter ibres Ordensstifters,
unmittelbar auf sein unterscheidend per-
sonliches Charisma (die ,Franz-von-Sales-
Gnade*®, wie sie es nennt). Als dieses Charis-
ma erscheint in ihrem Buch das wesentliche
Zueinander zwischen einem radikalen ,Gott
allein® und jenem ,epieikes“ des Philipper-
briefes, das mifideutig (fir Paulns wie fir
FranzvonSales) mit ,Bescheidenheit“ dber-
setzt wird, aber in Wirklichkeit eine ,Ein-
schmiegsamkeit” bedeutet, in der der Christ
eine Umwandlung des Auges zum Mensch
hin vollzieht, ,zu ithm hin, ihm sich anglei-
chend® (epi und eikes).

Hildegard Waach sicht dieses, begrifflich
ungreifbare, Zueinander einmal als ein Sich-
einschmiegen ins Menschliche, das bis ins
duflerste zu gehen scheint, um in diesem
Aufersten alles radikal in Gott alleinhinein-
zugeben. Sie sieht es aber auch in nmgekehr-
ter Richtung, als Zueinander des ,Kerns*
eines radikalen ,Gott allein®, das sich mit
der ,Schale“ echtester Menschlichkeit umgibt.
Das Ineffable in Franz von Sales ist dann
das Zueinander beider Formen des Zueinan-
der zwischen radikaler Gotteshingabe und
echter Hingabe zum Menschen.

Hildegard Waach hat damit nicht nur das
wahre ,salesianische Charisma“ getroffen,
sondern das wesentlich Christliche iiberhaupt,
das in der Agape besteht, die Gott selbst ist,
aber als Agape des einen Menschen zum je-
weils ,anderen®. Das ist das Einmalige die-
ses Werkes, daf} es den groBen Heiligen dar-
stellt als den Ort, an dem alle frithere As-
zese und Mystik wieder die Form des Evan-
geliums annimmt, wie dann die ,Kleine
Heilige“ spater das Evangelium radikal ge-
gen ,alle iibrigen religifsen Bacher stellt.

E. Przywara S. J.

Rizcallah-Phabrey, Der wunder -
titige Mdnch von Anaya,
Scharbel Machluf. Kevelaer, Uerlag But-
zon & Bercker, 1954. 168 S., DM 6,60.

Das schon 1950 vom Verf., einem gebiir-
tigen Libanesen, in franzdsischer Sprache
verdffentlichte Buch ,Charbel Makhlouf® er-
scheint hier auch in deutscher Sprache. Es
schildert das Leben eines einfachen, demii-
tigen Ordensmannes aus dem libanesischen
Zweig des Maronitenordens. Zu seinen Leb-
zeiten nur von wenigen gekannt, war dieser
Moénch und Ordenspriester 1898 im Alter
von 78 Jahren in der Einsiedelei seines Klo-
sters Anaya gestorben, schon damals vom
Volke als Heiliger verehrt. Was ihn vor al-
lem auszeichnete, ‘war die Entschiedenheit
und der heilige Ernst, mit dem er das ldeal
seines Ordens zu verwirklichen trachtete.
Seine strenge Aszese, die fir uns nur schwer
verstandlich ist, ihre Rechtfertigung jedoch
durch die spéteren Geschehnisse findet, macht
ihn in vielem den Wiistenvitern der Friih-
kirche dhnlich. Uber seine ndhere Heimat
hinaus bekannt wurde er erst nach seinem
Tode durch auffillige Ereignisse an seinem
Grabe. Zunachst in fenchter Erde bestattet,
wird sein Leichnam schon kurze Zeit spéter
exhumiert. Dabei zeigt sich an ihm keine
Spur von Verwesung, obwohl er in duflerst
ungiinstigem Boden geruht hatte. Der Koér-
per erweckt im Gegenteil den Anschein eines
ruhig Schlafenden, die Haut ist geschmeidig,
die Glieder sind gelenkig. Zudem sondert
der Tote eine schweiflartige Flassigkeit ab,
die den Arzten ritselhaft bleibt. Bis zum
Jahre 1927 bleibt der Leichnam o&ffentlich
aufgebahrt. Dann findet er seine letzte Rube-
statt in der Krypta des Klosters, das auch
weiterhin das Ziel zahlloser Wallfahrer ist.



160 Buchbesprechungen

Verschiedene Wunderheilungen werden be-
kannt. Anfang 1950 aber verbreitet sich eine
neue aufsehenerregende Kunde. Das Grab,
aus dessen festem Mauerstein eine rote Flis-
sigkeit gesickert war, ist abermals geéffnet
worden. Der Leichnam, der einen angeneh-
men Geruch ausstromt, wird anch jetzt nodh,
nach 53 Jahren, véllig unverwest vorgefun-
den. Die Fliissigkeit aber entstammt den Po-
ren der Haut und einer frither schon bemerk-
ten kleinen Seitenwunde. Die Arzte stchen
vor einem unerklarlichen Faktum. Die Ver-
ehrung wichst gewaltig an und verbreitet
sich rasch iiber das Gebiet von Libanon hin-
aus. Nicht nur Katholiken suchen Trost und
Hilfe am Grabe des Ménds, sondern anch
andere Christen, ja selbst Mohammedaner
und Heiden. Die Zahl der Wunderheilungen
nimmt stindig zu. Auwsfihrlich werden im
Buch verschiedene Heilungen berichtet und
durch arztliche Zeugnisse belegt. Diese sind
eigens im Anhang zusammengefaft. Dem
kritischen Leser sei darum empfohlen, sie
zuerst zu lesen, um seine etwaigen Bedenken
zn zerstreuen.

Nasri Rizcallah, selbst erst durch seine
Erlebnisse in Anaya aus religiéser Gleich-
giiltigkeit herausgerissen, hat seinen Bericht
mit innerer Uberzeugung und Begeisterung
geschrieben. Uber das Ziel seines Buches
schreibt er selbst: ,Denen, die meine Zeilen
lesen, mochte ich gern die Gewiflheit ver-
schaffen, dafl es in dieser zerbrechenden
Welt noch andere Dinge gibt, als wir mit
Augen sehen kdnnen“ (S. 148).

' H. Husemann §. ].

Stiefvater, Dr. A, Klaus von
Fliie, der Friedensheilige. Augsburg,
Winfried-terk 1954. 48 S., Br. DM
1,80.

Auf wenig Seiten ist hier ein eindrudks-
volles Bild des grofien Schweizer Heiligen
gezeichnet. Das war nur méglich. durch den
sehr straffen Aufbau, wie er besonders in
der Zusammenstelluing der Lebensdaten
(S. 11 ff)) hervortritt. Auch die ,Lebensta-
ten® (8. 16 ff.) sind trefflich erzahlt. Der Hei-

lige wird nicht auf einsamer Héhe gezeigt,
sondern mitten in seiner Zeit stehend, was
vor allem in seinen , fiinf Staatsgrundsatzen®
sichtbar wird. Das grofle Anliegen der klei-
nen Schrift ist aber der Wunsch, dafl der
hl. Klaus von Fliie der grofle Friedensver-
mittler der Welt werde. Mége diese Bitte
bald in Erfiillung gehen!
' Ad. Rodewyk S. ].

Joest, Paul OMI, Die mdchtige
S timm e. Das Leben des grofien Uolks-
missionars Max Kassiepe OMI. 2. Aufl.
Whirzburg, Echter-Uerlag 1954. 319 §.,
Ln. DM 8,50.

Dem bekannten Volksmissionar, Max Kas-
siepe, dessen ,machtige Stimme® ein halbes
Jahrhundert lang von den Kanzeln Deutsch-
lands erscholl, ist in diesem Buch ein wiir-
diges Denkmal gesetzt. Die erste Auflage
erschien im Verlag der Oblaten in Hiinfeld
und war offenbar an erster Stelle fiir die
Oblaten vnd ihren engeren Freundeskreis
bestimmt. Daher haftet dem Werk auch et-
was sehr Personliches, intim Vertrautes an.
Das hat seinen eigenen Reiz. In fast roman-
hafter Breite werden zahllose Einzelheiten
dargelegt. Dabei kann es nicht ausbleiben,
dafl sich mandches wiederholt. Nicht nur die
guten Seiten des grofien Missionars sind
herausgestellt, auch seine mensdilichen Gren-
zen und Schwichen werden mit verstehender
Offenheit erzihlt, so dafl man Zutrauen zu
der Objektivitit der Darstellung gewinnt.
Man fragt sich immer wieder, wie es méglich
war, dafl P. Kassiepe bei seiner schwer kran-
ken Lunge in seinem Leben eine solch riesen-
grofle Arbeit geleistet und dabei das 81. Le-
bensjahr erreicht hat. Das ist um so verwun-
derlicher, weil er sich in keiner Weise ge-
schont hat, sondern eher das Gegenteil tat.
Wir haben hier ein Priesterleben von sel-
tener Energie und innerer Geschlossenheit
vor uns, einen Mann, dem im Leben begeg-
net zu sein, fiir Tausende eine grofe Gnade
war und dessen Werke und Lebensbild auch
nach seinem Tode ein Quell neuer Gnade
sein konnen. Ad. Rodewyk S. ].





