
BUCHBESPRECHUNGEN 

Gebet und Meditation 

Lotz, Johannes B. S. ]., Me dila- 
tion. Philosophische Klärung und An- 
weisung zum Vollzug. Frankfurt am 
Main, Verlag Josef Knecht. Carolus- 
druckerei (1954), 167 S., Pp. DM 5,80. 

Von vielen Seiten erhebt sich heute der 
Ruf nach Besinnung, nach Muße und Kon- 
templation. Der Mensch ist in die Krise ge- 
raten. Die Rastlosigkeit und Zusammen- 
hanglosigkeit unserer technisierten Welt be- 
droht sein Menschsein. Eine der tiefsten und 
wirksamsten Weisen der Besinnung nun ist 
die Meditation. Die katholische Überliefe- 
rung kennt sie schon seit Jahrhunderten, die 
evangelische Christenheit (in Deutschland) 
beginnt sie zu entdecken; aber auch in ande- 
ren Kreisen und Zirkeln wird sie geübt. Das 
stärkere Bekanntwerden mit östlichen Medi- 
tationsmethoden (Yoga, Zen) hat nicht nur 
das Interesse neu geweckt, sondern auch die 
Übung nicht unerheblich beeinflußt. Daraus 
ergeben sich eine ganze Reihe von Fragen, 
die von christlicher und katholischer Seite 
eine Antwort erheischen. Was können wir 
vom Osten lernen, welche Gefahren ergeben 
sich von dorther, wie verhält sich das, was 
man in der katholischen Frömmigkeit Be- 
trachtung nennt, zu dem, was man heute mit 
Meditation zu bezeichnen pflegt? Dem Ver- 
fasser geht es hauptsächlich um eine philoso- 
phische Durchdringung der Probleme, er 
nimmt aber auch theologische und psycholo- 
gische Gesichtspunkte mit in seine Unter- 
suchung hinein. 

Der Ausgangspunkt seiner Überlegungen 
ist folgender: Die Betrachtung, die durch den 
Primat des Aktiven und Gedanklichen ge- 
kennzeichnet ist, hatte sowohl in der Theo- 
rie wie in der Praxis der kirchlichen Fröm- 
migkeit der Neuzeit ein einseitig rationali- 
stisches Gepräge; die in der Gegenwart ge- 
forderte und geübte Meditation, die ihre 
entscheidende Formung vom Passiven und 
Bildhaften her empfängt, droht vielfach dem 
Irrationalismus zu verfallen. Es gilt also den 
rechten Mittelweg zu finden. Dieser ergibt 
sich dem Verfasser, indem er von der Übung 

der drei Seelenkräfte: Gedächtnis, Verstand 
und Wille im Exerzitienbüchlein des hl. Ig- 
natius von Loyola ausgeht und zeigt, daß 
die Dreiteilung auf Augustinus zurückweist, 
und daß Gedächtnis bei diesem im Sinne der 
platonischen Anamnesis als Seelengrund zu 
verstehen sei, aus dem Verstand und Wille 
als seine Wirkvermögen hervorgehen. Die 
Seinsdynamik des Seelengrundes, die kon- 
kret die eingeborene Unruhe des Menschen 
zu Gott bedeutet, wird im Verstehen und 
Lieben gegenständlich und greifbar. Die ver- 
sinnlichte Struktur des Seelengrundes aber 
ist die Einbildungskraft; sie wird in der 
schöpferischen Phantasie wirksam. Von die- 
sen Einsichten her läßt sich nun leicht zeigen, 
daß zwischen dem unbewußten Seelengrund 
und dem Bewußtsein ein wechselseitiges Ver- 
hältnis bestehen muß, andernfalls würde der 
Seelengrund nicht zur Entfaltung kommen, 
das Bewußtsein aber von seinem lebendigen 
Ursprung abgeschnitten und darum verküm- 
mern. Die Meditation hat nun gerade die 
Aufgabe, den Bewußtseinsinhalt in den See- 
lengrund zurückzuführen (und so dem Men- 
schen einzuverwandeln) und ihm von dort- 
her neues Leben: Intensität und Reichtum 
zukommen zu lassen. Mit diesem Prozeß, 
d. h. also mit der praktischen Übung der Me- 
ditation, sind nicht geringe Gefahren ver- 
bunden. Der Sich-Übende kann den unper- 
sonalen, chaotischen und zerstörerischen 
Mächten des Seelengrundes verfallen. Der 
Geist muß darum immer die Steuerung be- 
halten, und es gilt die Geister zu unterschei- 
den. Das alles trifft auch für die religiöse 
Meditation zu und hat hier sogar erhöhte 
Bedeutung. 

Die Untersuchung zeigt so auf der einen 
Seite die Notwendigkeit, meditativ in den 
Seelengrund zurückzugehen, um sowohl das 
humane wie auch das christliche Leben vor 
der Verkümmerung zu retten, weist aber 
ebenso auf die damit verbundenen Gefahren 
hin, die eine Wegweisung unerläßlich ma- 
chen. Der Verfasser gibt darum im Laufe 
seiner Studie und besonders am Schluß eine 
Reihe von wertvollen Anweisungen und Hil- 



146 Buchbesprechungen 

fen für den Vollzug der christlichen Medi- 
tation. Es ist nicht immer leicht, seinen Aus- 
führungen zu folgen, aber wer sich seiner 
Leitung a'nvertraut, wird dafür reich belohnt. 
• Die Kapitel dieses Buches erschienen in 
einer ersten Fassung im 23. und 24. Jahr- 
gang dieser Zeitschrift. Fr. Wulf S. J. 

Krings, Hermann. Der Mensch 
vor Gott. Die Daseinserfahrung in 
den Psalmen. Würzburg, Werkbund- 
Verlag o. J., 136 S., hart. DM 8.60 

Verf. will in vorliegender Studie die in- 
nere Welt •des" Dichters und Beters der 
Psalmen phänomenologisch und metaphy- 
sisch erhellen. Er tut es nicht in einem bloß 
äußerlich aneinanderreihenden Aufzählen 
der einzelnen Elemente dieser Welt, sondern 
indem er dem lebendigen Vollzug des Betens 
Schritt für Schritt nachgeht. Ausgehend von 
der Gestalt des Beters spricht er von dessen 
Hinwendung zu Gott in der freien Entschei- 
dung des ganzen Menschen, von der Erfah- 
rung der Gotteswirklichkeit, von den Tränen 
der Gottverlassenheit und der Sehnsucht nach 
Gott, von der Hand Gottes und vom Ver- 
trauen, von der Angst und schließlich von 
der Freude. Dadurch wird der Leser in- 
stand gesetzt, die Daseinserfahrung des Psal- 
misten, sein Stehen vor dem Angesichte Got- 
tes, sein Leben und Weben in der selbstver- 
ständlichen Gegenwart dieses Gottes inmit- 
ten der Weltdinge und der Wechselfälle des 
Alltags, seine Erfahrungen des in der Ge- 
schichte wirkenden Gottes, sein Rufen zu 
Gott, sein Rühmen und sein Klagen, auch 
selbst nachzuvollziehen. 

Aus diesem kurzen Überblick ist schon er- 
sichtlich, daß den Verf. nicht ein exegetisches 
Interesse leitet • obwohl er sich mit der 
neueren exegetischen Literatur wohl ver- 
traut zeigt •, sondern ein unmittelbar reli- 
giöses Anliegen. Die Gebetswelt der Psal- 
men ist für ihn ein seelischer Raum, in dem 
der Christ, vor allem der Laie, das unheil- 
volle Auseinanderfallen von Religiösem und 
Weltlichem und die Zerrissenheit des heu- 
tigen Menschen in echter Weise zu überwin- 
den vermag. Denn sie ist von einer wunder- 
baren Geschlossenheit und Einfachheit, weil 
Gott noch in ihrem Grunde lebt und alles 
Geschehen trägt und umfaßt. Indem der 
Christ meditierend in sie eintaucht, wird er 
innerlich in sie hineinverwandelt, nicht durch 

bewußte Einzelakte und Entschlüsse oder 
durch besondere religiöse Erlebnisse, son- 
dern unreflex und atmosphärisch und darum 
organisch und seinsmäßig. 

K. ist an Guardini geschult und vermittelt 
tiefe Einsichten, sowohl sachlich in die reli- 
giöse Welt der Psalmen wie auch formal in 
den inneren Vollzug des bildhaften medi- 
tierenden Betens. Er verlangt allerdings vom 
Leser einige Mitarbeit. In einem Punkt 
möchten wir eine wichtige Ergänzung an- 
bringen. Wenn K. das religiöse Leben an die 
Erfahrungen des Menschen in seiner realen 
Alltagswelt knüpft, so ist das richtig. Aber 
er hätte hinzufügen müssen, daß dem Men- 
schen in Christus ein neuer Innenraum ge- 
schenkt worden ist, in welchem er Gott un- 
mittelbar, im persönlichen Gegenüber von 
Herz zu Herz, begegnet. Das Gespräch mit 
Gott in Anbetung und liebender Hingabe 
ist hier nicht nur der Reflex der Gotteserfah- 
rung im Daseinsraum der Welt und ihrer 
Geschichte, sondern hat darüber hinaus eigen- 
ständigen Charakter. Es nimmt die eschato- 
logische Herrlichkeit der zukünftigen Welt 
gnadenhaft schon vorweg. Um dieses •christ- 
lichen" Gespräches willen gilt es sogar, die 
irdische Welt immer und immer wieder zu 
verlassen. Nun hat aber auch der alttesta- 
mentliche Mensch schon etwas von diesem 
neuen Innenraum gewußt. Im Allerheilig- 
sten des Tempels weilt der Gott des Bundes 
personal unter seinem Volk und ist damit 
unmittelbar ansprechbar geworden. Diese 
einzigartige und beglückende Tatsache wird 
dem Psalmisten oftmals zum Anlaß, Gottes 
Gegenwart auf dem Sion, ja, den heiligen 
Berg selbst und die Heilige Stadt als die 
große Gnade des Volkes in überschweng- 
lichen Worten zu preisen. Die damit gekenn- 
zeichnete Gottesbegegnung, wie sie im NT 
ihre Vollendung gefunden hat (vgl. Joh 
4,21•24), darf in unserem Beten auf keinen 
Fall zu kurz kommen. Sie hat mit bloßen 
•Gefühlen" und religiösen •Erlebnissen" 
nichts zu tun, sondern bedeutet den Höhe- 
punkt des christlichen Betens. Fr. Wulf S. J. 

Friere pure et pur ete du 
c ceur. Textes de Saint Gregoire le 
Grand et Saint Jean de la Croix, grou- 
pes et illustres par Dom Georges Le- 
febvre, Moine de Liguge. Brüssel, Des- 
clee de Brouwer (1953), 154 S. 



Buchbesprechungen 147 

Unter reinem Gebet (oratio pura) versteht 
der Verf. im Sinne der altmonastischen Tra- 
dition das vollkommene Gebet (oratio per- 
fecta), das so selbstvergessen ist, daß es 
nichts anderes mehr kennt und will, als die 
Erfüllung und Ergebung in den Willen des 
Herrn. Von diesem Gebet wird im vorlie- 
genden Büchlein gezeigt, daß es ohne die 
Reinheit des Herzens, ohne Abtötung, Selbst- 
verleugnung und Losschälung unmöglich ist. 
Die Gedanken, die uns Dom Lefebvre dar- 
über vorlegt, sind inspiriert von Gregor dem 
Großen und Johannes vom Kreuz, zwei My- 
stikern, die die Gnade des Gebets und der 
Abtötung in hohem Maße empfangen haben. 
An der Spitze steht Gregor der Große, aus 
dessen Schriften die Hauptstellen gesammelt 
und mosaikartig verarbeitet werden, an de- 
nen er sich grundsätzlich über Kontemplation 
und Abtötung ausgesprochen hat. Dann fol- 
gen die entsprechenden Auszüge aus den 
Werken des heiligen Johannes vom Kreuz, 

die wegen ihrer präziseren und didaktische- 
ren Art als Kommentar zu Gregor dem Gro- 
ßen ausgewertet werden. Aus beiden Auto- 
ren zieht Dom Lefebvre die Konsequenzen, 
die in zwei ausgezeichneten Kapiteln dar- 
gestellt werden. Das erste handelt über- 
die Gnade des Gebets, die als Fülle und Ent- 
sagung zugleich charakterisiert wird; das 
zweite über die Entsagung, die als Gnade 
der Erlösung und Barmherzigkeit Gottes be- 
schrieben wird. Den Schluß des Buches bil- 
den Ausführungen über das corpus Christi 
mysticum, in dem alle Glieder, die kontem- 
plativen und die aktiven, die großen und die 
kleinen, ihre Aufgaben und dementspre- 
chend ihre Gnade haben, deren Primat in 
unserem geistlichen Leben vom Verf. am 
Anfang und am Ende mit Nachdruck be- 
tont wird. Wir halten das Büchlein für so 
wertvoll, daß eine gute deutsche Überset- 
zung nur zu wünschen wäre. 

H. Bleienstein S. J. 

»Exerzitien« 

Rabbow, Paul, Seelenführung. 
Methodik der Exerzitien in der Antike. 
München, Kösel-Verlag, 1954. 355 S., 
Ln. DM 24,•. 

Unter dem Namen Exerzitien versteht der 
Verf. die Arten der sittlichen Willensumbil- 
dung, der Selbstverinnerlichung und der Lei- 
tung zum Seelenfrieden, wie sie von den 
griechisch-römischen Philosophien der ersten 
Kaiserzeit gelehrt und in einer fünf Jahr- 
hunderte währenden Bewegung des antiken 
Erziehungswillens zu einem hochentwickel- 
ten System methodischer Seelenführung aus- 
geformt wurden. Die treibenden Kräfte in 
dieser Methodisierung des pädagogisch-sitt- 
lichen Strebens waren die Stoa und die 
Schule Epikurs; vor allem der ersten gelang 
es, durch Männer wie Marc Aurel, Plutarch 
und Seneca die gesamte Gesellschaft und 
Geistigkeit der Kaiserzeit psychagogisch tief 
und ernst zu beeinflussen. Was später auf re- 
ligiösem Gebiet in der christlichen Kirche zur 
Pflege und Zucht des geistlichen Lebens emp- 
fohlen und methodisch vollendet wurde, was 
im weltlichen Bereich bis heute als •System 
der Willensschulung und Charakterbildung", 
als •Weg zur Selbsterziehung", als •seeli- 
sches Training" oder als •Lebenskunst" an- 
gepriesen wird, ist in jenem antiken Selbst- 
erziehungs- und Selbsterlösungssystem ent- 

deckt und grundlegend vorgebildet, mit auf- 
fallenden formalen Gleichheiten und ebenso 
unverkennbaren weltanschaulichen Verschie- 
denheiten. Das zeigen deutlich die Ver- 
gleiche, die Rabbow zwischen den antiken 
und christlichen Geistesübungen anstellt. 

In einem ersten Abschnitt werden die Me- 
ditationen und die gesamten Formen des 
Bedenkens und Beherzigens dargestellt, in 
denen sich das antike Verlangen nach See- 
lenfrieden und innerer Freiheit zur Methode 
gestaltet hat. Da die schriftlich überlieferten 
Reste streng methodischer Meditationen des 
Altertums sehr spärlich sind, wählt der Verf. 
zur Erhellung des Antiken durch das Christ- 
liche das •Gipfelwerk: die Exercitia spiri- 
tualia des Ignatius von Loyola", und weist 
an einigen Beispielen nach, daß die Formen 
seiner großen, weitausgeführten Betrachtun- 
gen die Amplifications-formen der antiken 
Rhetorik sind. Um so eindrucksvoller hebt 
sich auf diesem Hintergrund die wurzelhafte 
Verschiedenheit ab, die Rabbow zwischen der 
antiken, in sich selbst geschlossenen und der 
gnadenbedingten, nach oben geöffneten igna- 
tianischen Meditation feststellt. 

Andere Parallelen zur christlichen Seelen- 
leitung, die in einem zweiten Abschnitt aus- 
führlich behandelt werden, sind die Übung 
der vorbereitenden Fassung und Einstellung 
auf Schicksalsschläge, die das Menschenleben 



148 Buchbesprechungen 

treffen und den Seelenfrieden stören können. 
Beschränkt sich dieser prämeditative Akt auf 
das morgendliche Vordenken der Ereignisse 
und Komplikationen, die der kommende Tag 
bringt, wird er zur •Übung des Vorsprudi- 
sagens" oder zur •Übung des Vorbehalts", 
durch die der stoische Mensch bei Verwirk- 
lichung von Dingen, die nicht in seiner un- 
bedingten Macht liegen, somit unwert sind, 
die innere Freiheit zu wahren sucht. 

Eine andere Maßnahme der antiken psych- 
agogischen Praxis ist die Selbstprüfung, die 
regelmäßige abendliche Gewissenserfor- 
schung, die sich auf den ganzen Tag oder 
gewisse Einzelheiten erstreckt und von Rab- 
bow mit Recht mit der allgemeinen und be- 
sonderen Gewissenserforschung der christ- 
lichen Aszetik verglichen wird. Dabei ergibt 
sich bei aller Gleichheit der typischen Struk- 
turformen eine wesenhafte Verschiedenheit: 
die stoische Selbstprüfung ist ein Monolog, 
in dem der Prüfende sich selbst als dem Ge- 
prüften autark gegenübersteht, während die 
christliche Gewissenserforschung ein Dialog 
ist, in dem das Gebet zu Gott und seiner 
Gnade am Anfang und am Ende steht. 

Weitere Analogien zur christlichen Seelen- 
leitung, die sich aus den antiken Quellen 
ergeben, können hier nur angedeutet wer- 
den. Es sind unter anderen 1. das psychago- 
gische Selbstgespräch und das psychagogische 
Sdireiben. 2. Die sittlichen Losungen, die 
aus den Sprüchen der Dichter und Denker 
gewonnen und in verschiedenen Formen 
aszetisch verarbeitet werden. 3. Die erbau- 
liche Lesung. 4. Die •Übungen des Lebens" 
und die grenzenlose Fülle seelischer Hilfen, 
mit denen sie gestützt werden, z. B. Übungen 
gegen die Neugierde und die Neigung zur 
falschen Rücksichtnahme, das Agere contra, 
Übung der Tugend • Hilfen gegen widrige 
Begebnisse und schwere Geschicke, gegen 
Angst vor künftigem Unheil, Hilfen in den 
harten Seelenkämpfen, Krisen und Leiden, 
durch die den angehenden Philosophen sein 
Bruch mit der •Welt", ihren Werten und 
Gewohnheiten hindurchführten. 5. Das Gebot 
der sittlichen Wachsamkeit, Behutsamkeit, 
Gewissenhaftigkeit nach dem auch nicht das 
Kleinste getan oder erlitten werden soll, ohne 
bewußte Rücksicht auf die sittlichen Grund- 
wahrheiten und den letzten Endbezug, der 
klassische Ausdruck des stoischen Willens 
zur ethischen Totalität in ihrer äußersten 
radikalen Konsequenz,  der seine Entspre- 

chung, wie der Verf. meint, nicht nur im 
Buddhismus, sondern auch im Leben und 
Streben der Heiligen der Kirche hat. 

Aus allem ergibt sich, daß die methodische 
Seelenführung der Kirche nicht wie ein völ- 
lig Neues in der abendländischen Welt auf- 
scheint. Sie ist die Wiederkehr der antiken 
Radikalität des sittlichen Erziehungswillens 
im Bereich der christlichen Offenbarungs- 
religion. Die angeführten Parallelen wollen 
aber nicht in jedem einzelnen Fall einen ge- 
schichtlichen Zusammenhang erweisen, son- 
dern nur der gegenseitigen Beleuchtung und 
Erhellung des Antiken und Christlichen die- 
nen. Dafür bringt das Werk von Rabbow 
nicht allein im Text, sondern auch in den 
55 Seiten umfassenden •Anmerkungen" und 
•Ergänzenden Beiträgen" ein sorgfältig ge- 
sammeltes Quellenmaterial, das niemand 
entbehren kann, der wissenschaftlich über die 
Methodik des geistlichen Lebens arbeiten 
will. H. Bleienstein S. J. 

Stählin, Wilhelm, Die ausgeson- 
derten Tage. Von Sinn und Praxis 
geistlicher Wochen. Kassel, Johannes- 
Stauda-Verlag, 1954. 85. S., Kart. DM 
3,80. 

Was wir Katholiken Exerzitienkurse oder 
Einkehrtage nennen, bezeichnen die evan- 
gelischen Christen als •Freizeiten", •Rüst- 
zeiten", •Retreats", •Geistliche Wochen". 
Das Wort Exerzitien gebrauchen sie nicht, 
obwohl es ihnen sachlich als •Einübung in 
das Christentum" gut und treffend erscheint. 
Aber gefühlsmäßig ist es ihnen, wie Stählin 
bemerkt, allzu eng verflochten mit der Vor- 
stellung bestimmter Methoden, die ihnen 
•als bedenklich, ja gefährlich erscheinen, vor 
allem mit jener Technik seelischer Beherr- 
schung (und Selbst-Beherrschung), wie sie 
für die von Ignatius für seinen Orden fest- 
gelegten Exerzitien charakteristisch ist". 
Doch dürfen der verschiedene Sprachge- 
brauch und einige reformatorische Vorurteile 
uns nicht übersehen lassen, wie sehr die reli- 
giösen Grundanliegen auf beiden Seiten mit- 
einander verwandt sind und die Mittel und 
Wege zum Ziele in vieler Hinsicht parallel 
laufen. Das ergibt sich deutlich aus der vor- 
liegenden Denkschrift über die äußere und 
innere Gestaltung der •Ausgesonderten 
Tage", wie sie vom •Berneuchener Dienst" 
und   der   •Evangelischen   Michaelsbruder- 



Buchbesprechungen 149 

schaft" seit Jahren mit gutem Erfolg gehal- 
ten werden. Die Erfahrungen, die hierbei 
gemacht wurden, werden von Stählin mit 
großer Sachkenntnis und Beredsamkeit dar- 
gelegt: Ort und Zeit, Vorbereitung und Lei- 
tung, Gottesdienste und Vorträge, die Seel- 
sorge und der Stil der geistlichen Wochen 
werden eingehend besprochen und durch 
grundsätzliche Bemerkungen erleuchtet, die 
auch für die Träger und Beförderer des ka- 
tholischen Exerzitienwerks fruchtbar gemacht 
werden sollten. Was z. B. über die Person, 
die Vorbereitung und Verantwortung des 
Freizeitleiters, über den Primat der Medi- 
tation vor den Vorträgen oder über die Not- 
wendigkeit des Gebets und der Gnade wäh- 
rend der geistlichen Wochen gesagt und emp- 
fohlen wird, verdient allseitige Beherzigung. 
Vieles andere widerspricht der katholischen 
Exerzitienerfahrung und kommt für uns 
nicht in Frage. Näher heran an die ignatia- 
nische Exerzitienordnung kommt die angli- 
kanische Praxis, die von den Methoden des 
Exerzitienbuchs reicheren und unbedenkli- 
cheren Gebrauch macht, als die deutschpro- 
testantische Zurückhaltung. Das bestätigt das 
lesenswerte Buch von James Wareham, The 
conducting of retreats (London und Oxford 
1950), das Stählin bei der Abfassung seiner 
Schrift viele Anregungen gab und darum 
auch mehrfach zitiert wird. 

H. Bleienstein S. ]. 

Baden, Hans Jürgen, Das Schwei- 
gen. Gütersloh, Verlag Bertelsmann 
1952. 209 S., Pappband DM 5,80. 

Das Buch enthält zehn Meditationen (nicht 
Essays) über das äußere und innere Schwei- 
gen, die unmittelbar auf die Praxis abzie- 
len. Darum handelt es von der Möglichkeit, 
in unserer lärmzerrissenen Zeit wieder Oasen 
der Stille zu schaffen und vor allem: selbst 
Menschen des Schweigens zu werden. Es setzt 
also Leser voraus, die die praktische Erkennt- 
nis der Stille erstreben und die verlorene 
Schweigsamkeit in den Raum ihres Lebens 
zurückholen wollen. 

Wie schwer und opfervoll das ist, ergibt 
sich aus der ersten Meditation, in der es um 
den Lärm, die Lärmmaschinen und die an- 
dern Dinge geht, die der moderne Mensch 
erfunden hat, um sich der Langeweile des 
Alleinseins zu entziehen. Die Stille ist sein 
Feind, sein Todfeind geworden, den er ver- 
folgt und mit allen Mitteln zu beseitigen 

sucht, weil er Angst vor ihm hat und die Fra- 
gen scheut, die das Stillesein an ihn stellt. 
Darum die Zerstreuungssucht und der Unter- 
haltungstaumel, die unserer Zivilisation das 
Gepräge geben. Seitdem hat das menschliche 
Wort seinen Symbolgehalt und seine Schwer- 
kraft verloren; es ist unverbindlich, vieldeu- 
tig, fragwürdig, ohnmächtig geworden und 
kann nur dadurch gerettet werden, daß es 
wieder in das Schweigen eintaucht. Diese 
Verbindung des Wortes mit dem Schweigen 
vollzieht sich im Geiste dessen, dem das 
Wort anvertraut ist. Darum muß zunächst 
der Mensch sich ändern, wenn das Wort sich 
ändern und seine echte Wirkung in der Welt 
hervorbringen soll. 

Das ist aber nur möglich in der •Klausur", 
der, dringender als jeder andere, der Pu- 
blizist bedarf, wenn er sich sammeln und das 
aus dem Schweigen erneuerte vollmächtige 
Wort als Geschenk erhalten soll. Der Be- 
schreibung dieser Klausur, ihrer Aufgaben, 
Opfer und Segnungen ist die dritte Medita- 
tion gewidmet. Sie zeigt, wie der Mensch sich 
in sich selbst zurückziehen, seine Sinnesor- 
gane umstellen und sich in Konzentration, 
Meditation und Kontemplation um eine völ- 
lig veränderte Blickrichtung bemühen muß, 
wenn er sich dem •stillen Punkt" in seiner 
Seele nähern und Befreiung vom äußeren 
Lärm und aller inneren Unrast finden will. 
Der Einstieg in diese Stille und Gelassenheit 
erfolgt auf drei Stufen, die in der vierten 
Meditation durchschritten werden. Ober das 
•ohnmächtige" und •erwartende" Schweigen 
wird das •erfüllte" heilige Schweigen er- 
reicht, jener tiefste Grad der Einsamkeit, 
in der sich Worte eines Dialoges formen, in 
denen Gott zu uns redet und wir Gott ant- 
worten. 

Das offenbaren die Meditationen 5•8, in 
denen über das Schweigen der Leid- und 
Schmerzgebeugten, das Schweigen des To- 
des, das Schweigen Jesu und das •Schwei- 
gen" Gottes bei den großen Weltkatastro- 
phen reflektiert wird. Anschließend wird die 
Praxis der Schweigsamkeit und der Medita- 
tion gelehrt. An dieser Stelle postuliert der 
Verf. • mit einem kritischen Seitenblick 
auf die Schweigegebote unserer Ordensre- 
geln • das silentium religiosum, das nur 
dann eine christliche Tugend ist, wenn es 
nicht nur äußerlich, moralisch-aszetisch, ge- 
übt, sondern immer wieder aufs neue aus 
der Begegnung mit Gott, aus der innersten 



150 Buchbesprechungen 

geistlichen Erfahrung des gläubigen Men- 
schen herauswächst. Dazu ist die ständige 
Übung der religiösen Meditation erforder- 
lich, deren Wesen und Vollzug mit großer 
Sachkenntnis dargelegt und durch Beispiele 
erörtert werden. 

Die kurzen Analysen sollen zeigen, daß 
wir H. J. Baden ein ernstes, erwägenswertes 
Buch verdanken, aus dem jeder gebildete 
Leser innerlich viel gewinnen kann. Trotz 
seiner protestantischen Grundhaltung, die 
ganz unaufdringlich im Hintergrund steht, 
kommt er in der Sache zum gleichen Resul- 
tat wie der hl. Ignatius, der in der letzten 
Vorbemerkung seines Exerzitienbuches 
schreibt: •Je mehr unsere Seele sich in Ein- 
samkeit und Abgeschlossenheit befindet, de- 
sto geeigneter macht sie sich, ihrem Schöpfer 
und Herrn zu nahen und ihn zu erreichen, 
und je mehr sie ihn auf diese Weise erreicht, 
desto besser bereitet sie sich vor, von seiner 
göttlichen und höchsten Güte Gnaden und 
Gaben zu empfangen". Diese Erfahrung der 
christlichen Tradition muß der Leser vor 
Augen haben, wenn er die Bemerkungen des 
Verf's gegen die Schweigeregeln unserer Or- 
densstifter nicht mißverstehen will. 

H. Bleienstein S. J. 

Lippert, Peter, Der Mensch zu 
Gott. Exerzitienvorträge. München, 
Verlag Ars Sacra (1954), 358 S., brosch. 
DM 9,40, Ln. DM 12,80. 

Es handelt sich in diesem posthumen Werk 
P. Lipperts, dessen 20. Todestag wir im 
nächsten Jahr begehen, um das Stenogramm 
eines fünftägigen Exerzitienkurses für Leh- 
rerinnen, das eine der Teilnehmerinnen mit 
Einverständnis P. Lipperts aufnahm und 
dessen Durchsicht Otto Karrer besorgte. Im 
Anschluß an das Exerzitienbüchlein des hl. 
Ignatius handelt der erste Tag von der Stel- 
lung des Menschen und der Welt zu Gott, 
der zweite von der Sünde, der dritte von Je- 
sus Christus, der vierte von den verschiede- 
nen Berufungen (insbesondere der Frau und 
Mariens), der fünfte endlich von der Kirche, 
vom Vermächtnis Jesu an uns und seinen 
Verheißungen. Der dritte Vortrag jedes Ta- 
ges hat mehr die Form eines Unterrichtes 
als die einer Betrachtung; seine Gegenstände 
sind: das Gebet, Gewissenserforschung und 
Selbsterziehung, Quellen, Bedingungen und 
Weisen apostolischer Arbeit, die besonderen 

Anlagen und Gaben, Schwächen und Gefah- 
ren der Frau, gesunde und ungesunde Fröm- 
migkeit. 

Die Form des Vortrages bedingt selbst- 
verständlich eine größere Breite der Gedan- 
kenführung, hat aber anderseits den Vorteil 
einer stärkeren Umittelbarkeit. Wer P. Lip- 
pert darum noch selbst erlebt hat, hört ihn 
wieder in seiner unvergeßlichen Art und 
sieht ihn fast leibhaft vor sich. Wie in all 
seinen Veröffentlichungen geht es ihm auch 
hier um den Menschen und um sein Verhält- 
nis zu Gott. Er kennt den Menschen (und 
nicht zuletzt auch die Frau) in all seinen 
Schichten, mit seinem Verlangen und seiner 
Sehnsucht, seinen Nöten, seinen Gefährdun- 
gen und seinem Versagen, er weiß, was ihn 
bedrückt und erfüllt. Immer wieder spricht 
er das Gute im Menschen an, und obwohl er 
mit Vorliebe vom Dunklen und Rätselhaf- 
ten im menschlichen Leben ausgeht, besteht 
seine Kunst gerade darin, in allem Schwe- 
ren und Leidvollen das Lichte und Tröst- 
liche und Frohmachende des Glaubens auf- 
zuzeigen und neue Horizonte zu eröffnen. 
Dabei tritt allerdings das eigentlich Theo- 
logische vor dem Psychologischen zurück. Das 
Buch eignet sich vorzüglich für eine besinn- 
liche Lesung und für die Betrachtung. 

Fr. Wulf S. J. 

H. Pinard delaBoullaye S.J., E xer- 
c i c e s spirituels s elo n I a me - 
thode de saint Ignace. Tome IV: 
Conferences, Examens. Paris, Beauches- 
ne, 1954. VI et 329 p. 

Der in 8. Auflage vorliegende Band ist 
der dritte und letzte Teil des großangeleg- 
ten Exerzitienwerks, über das wir unsere 
Leser 1952 im 25. Jahrgang, S. 315 und 473, 
bereits eingehend unterrichtet haben. Er ent- 
hält eine große Zahl ausgearbeiteter Vorla- 
gen für Konferenzen und Gewissenserfor- 
schungen, wie sie in den jährlichen Exerzi- 
tien und monatlichen Geisteserneuerungen 
gehalten zu werden pflegen. Daraus ergibt 
sich, daß sie in erster Linie für Priester und 
Ordensleute bestimmt sind, die sich und an- 
dere zur standesgemäßen Vollkommenheit 
führen wollen. Am Schluß des Buches steht 
ein zwölfseitiges analytisches und alphabe- 
tisches Gesamtregister, das einen leicht über- 
sehbaren Einblick in den Inhaltsreichtum des 
Pinard'schen Exerzitienwerkes liefert. 

H. Bleienstein S. J. 



Buchbesprechungen 151 

Herrmann, Josef S.J., Geistliches 
Lesebuch. Im Anschluß an die Exer- 
zitien des hl. Ignatius von Loyola. I.Teil. 
Paul Pattloch Verlag, Aschaffenburg, 
1954. 393 S., Ln. DM 12,•. 

Ein alter Praktiker, Indienmissionar und 
Volksprediger öffnet in diesem Buch seine 
Mappen: Was er im Lauf der Jahre an Ge- 
schichten und Gedichten (unterschiedlichen 
Wertes und nicht immer heutigen Geschmak- 
kes) mit Fleiß gesammelt und in straffe Dis- 
position gebracht hat, wird hier in 25 Vor- 
trägen dem Leser geboten. Es ist derbe 
Hausmannskost für schlichte Menschen, die 
auch ihr Recht auf das Wort Gottes haben. 
Sie erbauen sich erfahrungsgemäß noch an 
Dingen, die der Geschmack anderer schon 
nicht mehr verträgt. Die Themen kreisen 
entsprechend der sogenannten •ersten Wo- 
che" der ignatianischen Exerzitien um Gott 
und Sünde. Sie bezwecken die Erschütterung 

und Bekehrung des Sünders. Und auch diese 
Themen behalten in einer ungeschmälerten 
christlichen Verkündigung ihr Recht. Eines 
muß indessen wohl doch angemerkt werden: 
Dieses •Lesebuch" ist nur eine Begleitlek- 
türe zum ersten Teil der Exerzitien des 
hl. Ignatius. Sie geben nicht diese selbst oder 
deren inneren Aufbau. Dazu müßte man die 
Bücher von E. Böminghaus, W. Sierp, E. 
Przywara, H. Rahner und ähnliche zu Rate 
ziehen. Es wäre auch ein Mißverständnis, 
wenn man die vereinfachende Logik und das 
mahnende Dreinreden dieses Missionars für 
typisch •ignatianisch" hielte. Es wäre zu be- 
dauern, wenn der Untertitel solcher Auffas- 
sung Vorschub leistete. Der hl. Ignatius 
wollte gewiß, daß man den religiös Gleich- 
gültigen, wie es hier geschieht, kräftig ins 
Gewissen rede. Aber das Hochziel, das ihm 
mit seinen Exerzitien vorschwebte, ist damit 
kaum berührt. F. Hillig S. J. 

Maria 

Laurentin, Rene: Court T r aite 
de TheologieMariale. Paris, P. 
Lethielleux 1953. 187 S. 

Trotz seiner verhältnismäßigen Kürze • 
der laufende Text umfaßt knapp 100 große 
Seiten • wird das Buch auch dem Fach- 
mann, wenn nicht viel neues Material, so si- 
cherlich neue Perspektiven zeigen. Der in 
sechs Perioden unterteilte erste, dogmenge- 
schichtliche Teil behandelt die Entwicklung 
der Marienlehre bis heute. Die Darstellung 
der ersten Periode (Maria in der Heiligen 
Schrift) läßt einen zu der Einsicht kommen, 
daß über Maria viel mehr in der Heiligen 
Schrift steht, als man geahnt hat. Natürlich 
kommt diese Erweiterung des Wissens nicht 
von der Entdeckung bisher unbekannter Tex- 
te; aber auch nicht von einer zu sehr alle- 
gorisierenden Exegese, wie man sie sonst 
finden mag. Sie erwächst aus dem Aufweis 
der Symbolkraft biblischer Ausdrücke, der 
Gegenüberstellung der verschiedenen Tex- 
te untereinander und dem Hinweis auf ihre 
Stellung in der Komposition des Gesamttex- 
tes, und vor allem aus der meisterhaften Art, 
mit der der Verf. die neutestamentlichen 
Texte durch das Alte Testament zu beleuch- 
ten weiß. Man wird es selten bei einem Buch 
so unwillkürlich erleben wie hier, daß Altes 
und   Neues   Testament   zusammengehören. 

Die folgenden Abschnitte zeigen, wie sich die 
Muttergottesverehrung und Mariologie im- 
mer stärker Bahn brechen bis in unsere Zeit 
hinein, wobei sich die Einzelwahrheiten in 
fortschreitender Dialektik mehr und mehr 
herausdifferenzieren. 

Im zweiten Teil der dogmatischen Entfal- 
tung der marianischen Glaubenswahrheiten 
lehnt der Verf. für die Mariologie jene de- 
duktive Methode ab, die die einzelnen Wahr- 
heiten auseinander ableiten möchte, und hält 
sich an die •Logik" der freischenkenden Liebe 
Gottes, wie sie sich uns im ganzen Dasein Ma- 
riens von selbst darstellt: bei der Empfäng- 
nis, in der Verkündigung, im erlösenden 
Leiden, vom Tod Christi bis zu Mariens 
Heimgang, in ihrer Himmelfahrt und bei 
der Wiederkunft Christi. Und es muß dazu 
gesagt werden, daß diese •Logik" überzeu- 
gend und zwingend wirkt wie keine andere. 

Das Schlußwort geht auf die Frage ein, 
wie weit Maria Typus der Kirche sei und wel- 
che Stellung die Mariologie im Aufbau der 
gesamten Theologie haben müßte. Der Verf. 
entscheidet sich für eine Einordnung zwi- 
schen der Christologie und der Lehre von 
der Kirche. • Ein außerordentlich wertvol- 
ler Anhang gibt eine genaue Übersicht über 
die bei Migne Patr. Graeca und Lat. vor- 
kommenden marianischen Texte, deren 
Autorschaft falsch  angegeben  wurde  oder 



152 Budibesprediungen 

umstritten ist, zugleich mit reichen bibliogra- 
phischen Angaben. 

Wir möchten das Buch vor allem jenen in 
die Hand geben, die zur Marienverehrung 
noch kein positives Verhältnis gefunden ha- 
ben oder sich über die Betonung der Mario- 
logie im kirchlichen Lehrgebäude zu große 
Sorgen machen. Jos. Grotz S. J. 

Guardini, Romano: Die Mutter 
des Herrn. Ein Brief und darin ein 
Entwurf. Würzburg, Werkbund-Verlag 
(1955), 86 S., Ln. DM 5.20. 

•Entwurf zu einem Marienleben" nennt 
Guardini selbst dieses kleine, aber äußerst 
lehrreiche Büchlein. Worum es ihm geht, ist 
folgendes: Er möchte einerseits ohne jeden 
Abstrich im Strom der kirchlichen Überliefe- 
rung stehen, die •vonfrüh anvonMariaHöch- 
stes ausgesagt hat" (11), anderseits aber von 
ihr, ihrem Leben und ihren Geheimnissen 
so sprechen, daß auch innerhalb des Glau- 
bens einem ruhigen, wirklichkeitsgerechten 
und psychologisch tief fundierten Denken 
noch Genüge geschieht. Er ist mit Recht der 
Überzeugung, daß eine solche Einstellung 
den heutigen, kritisch oder sogar skeptisch 
gewordenen Menschen mehr überzeugt, als 
jener überschwenglicher Marienpreis, der 
nur von Superlativen lebt. Woran ihm wei- 
ter liegt, ist, •daß die Aussagen über Maria 
aus einem viel engeren Verhältnis zur Hei- 
ligen Schrift hervorgehen müßten, als sie es 
oft tun" (12). Da es sich hier nicht so sehr um 
eine Entfaltung der einzelnen Marienge- 
heimnisse handelt, zu deren Erhellung die 
christliche Überlieferung unerläßlich ist, son- 
dern um ein Marienleben, möchten wir ihm 
auch darin voll und ganz beistimmen. Es 
zeigt sich nämlich, daß die wenigen Texte 
der Schrift über Maria, wenn sie mit der 
oben beschriebenen Methode angegangen 
werden, viel mehr hergeben, als man für ge- 
wöhnlich meint. Nach solchen Vorüberle- 
gungen, die in Form eines Briefes dargelegt 
werden, folgt der eigentliche Entwurf eines 
Marienlebens in fünf Kapiteln: Geschichte 
und Umwelt, Marias Jugend, Die Botschaft 
des Engels, Das Leben mit Jesus, Die Zeit 
nach Jesu Heimkehr, Die Voraussetzung 
(Unbefleckte Empfängnis).Man braucht nicht 
mit allem einverstanden zu sein, was Guar- 
dini hier skizzenhaft über die einzelnen Ab- 
schnitte des Lebens Marias sagt, z. B. über 

ihren Sühnetod, aber das ist nicht wesentlich. 
Viel wichtiger ist, daß der Verf. es immer 
wieder versteht, alte und verbrauchte Denk- 
schemata aufzulockern, Fragen neu zu durch- 
denken und eben dadurch eine Fülle von 
Neuland zu erschließen. Wir sind der festen 
Überzeugung, daß es ihm auch hier wieder 
gelungen ist, Menschen, die bisher keinen 
rechten Zugang zu Maria, der Mutter des 
Herrn fanden, einen solchen zu eröffnen. 
Und das ist viel. Fr. Wulf S. ]. 

Semmelroth, OttoS.J., Mariaoder 
Christus? Christus als Ziel der Ma- 
rienverehrung. Meditationen. Frankfurt 
am Main, Verlag Josef Knecht. Carolus- 
druckerei 1954. 160 S., geb. DM 5,80. 

Die 12 Kapitel dieses Buches erschienen 
zuerst in der österreichischen Zeitschrift •Der 
Große Entschluß". Ihre Absicht ergibt sich 
aus dem Untertitel: Christus als Ziel der 
Marienverehrung. Im ersten Teil weist der 
Verf. den theologischen Zusammenhang zwi- 
schen den einzelnen Manengeheimnissen 
und dem Christusgeheimnis auf. Im zweiten 
Teil behandelt er verschiedene Fragen der 
MdLTitnfrbmmigkeit und sucht jeweils ihren 
theologischen Ort innerhalb der Christus- 
frömmigkeit. Hinter dem Ganzen steht eine 
klare und tiefe theologische Schau. Diese hat 
der Verf. immer vor Augen; er weiß um die 
großen Zusammenhänge und verliert sich 
darum nie in Einzelfragen. Gestückt und 
lebensnah weiß er die Schwierigkeiten und 
Widerstände vieler heutiger Christen (Ka- 
tholiken und Nichtkatholiken) gegen die 
Marienverehrung oder wenigstens manche 
Formen derselben aufzugreifen und, ohne 
viel Apologetik, in ein Gesamtbild maria- 
nischer Theologie und Frömmigkeit einzu- 
fügen und dadurch •aufzuheben". Er ist 
nicht ängstlich in der eigenen Kritik und 
erwirbt sich gerade dadurch Vertrauen. 
Durch das Büchlein weht ein heller und 
weiter Geist, der eine gesunde Frömmigkeit 
verbürgt. Da eine breitere Leserschicht an- 
gesprochen ist, wird dem Verf. ohne Zweifel 
ein Erfolg beschieden sein.   Fr. Wulf S. J. 

Huhn, Josef, Das Geheimnis 
der Jungfrau-Mutter Maria 
nach dem Kirchenvater Am- 
br o sius. Würzburg, Echter-Verlag 
1954. 289 S., brosch. DM 12,50. 



Buchbesprechungen 153 

Harnack hat den hl. Ambrosius den Pa- 
tron der Marienverehrung genannt. Dies 
Urteil erwähnt und bestätigt der Verf. schon 
in der Einleitung seines Buches. Der Leser 
wird ihm im fünften Teil des Buches, der 
von der Verehrung Mariens handelt, ohne 
Bedenken zustimmen, nachdem ihm in den 
vorhergehenden Teilen ein systematischer 
Überblick über die Mariologie des Kirchen- 
vaters gegeben worden ist. 

Huhn beschränkt sich zum Glück nicht dar- 
auf, die Worte des Heiligen über Maria zu 
sammeln und zu zitieren oder auch zu inter- 
pretieren, sondern stellt Ambrosius' Lehre 
in der vorhergehenden und der ihm folgen- 
den Tradition des Glaubens und der Theo- 
logie dar. Der Auswirkung des Kirchenva- 
ters auf die Tradition ist außerdem ein eige- 
ner, der sechste und letzte Teil des Buches, 
gewidmet. •Das Weiterwirken der Marien- 
kunde des Kirchenvaters Ambrosius im Mit- 
telalter bleibt einer besonderen Untersu- 
chung vorbehalten" (S. 286). 

Der erste Teil, Maria • die Gottesmutter, 
scheint uns der beste zu sein, in seiner theo- 
logischen Prägnanz und Geschlossenheit; 
danach der dritte Teil über das ethische 
Marienbild. Es ist bezeichnend, daß hier be- 
sonders die Verbindung zwischen Maria und 
dem Ideal der Jungfräulichkeit zum Ausdruck 
kommt. Vielleicht ist darin angedeutet, wo- 
her uns heute, wo dieses Ideal in manchen 
Gegenden so verblaßt ist, Hilfe kommen 
könnte. 

Der interessanteste Teil ist wohl der 
zweite, über die heilsgeschichtliche Stellung 
Mariens, weil hier aktuelle theologische 
Fragen aufgegriffen werden, wobei dann 
notwendigerweise Schlußfolgerungen gezo- 
gen werden, die •nicht in diesem Wortlaut 
von Ambrosius formuliert" sind, sondern zu 
denen •er die Ansätze gegeben hat" (S. 186). 
Ferner bemüht sich der Autor in diesem 
Teil darum, das Wunschdenken einiger 
Theologen, die nach seiner Meinung in den 
betreffenden Fragen zu viel aus Ambrosius 
herauslesen wollen, durch nüchterne Kritik 
zurückzuweisen. • Demselben Bemühen 
dient der kleine vierte Teil, über das Le- 
bensende Mariens. - Vielleicht kann man, 
ohne das Verdienst des Verf. schmälern zu 
wollen, einige Bedenken anmelden, ob es 
ihm gelungen ist, die Meinung des Kirchen- 
vaters zu diesen heutigen Streitfragen über- 
zeugend zu interpretieren. Wenn es in dem 

Abschnitt •Maria und die Kirche" als Zu- 
sammenfassung der Lehre des Heiligen an 
einer Stelle heißt: •Im Schoß der Jungfrau 
beginnt die Existenz der Kirche. Wie Maria 
Mutter des physischen Leibes Christi wurde 
und damit Gottesmutter, so wurde sie zu- 
gleich auch Mutter seines mystischen Lei- 
bes ..." (S. 160), an anderer Stelle aber: 
•An eine Mutterschaft Mariens über die 
Kirche zu denken, berechtigen die Worte un- 
seres Kirchenvaters nicht" (S. 169), scheint 
uns die zweite Aussage in ihrer Allgemein- 
heit schwer vereinbar mit der ersten, auch 
wenn es andere Worte des Bischofs sind, aus 
denen die kritisierten Theologen eine Mut- 
terschaft Mariens über die Kirche, und nicht 
nur eine Gleichsetzung Mariens mit der 
Kirche herauslesen wollen, in denen sie aber 
vielleicht nicht einmal im Ansatz ausgespro- 
chen ist. Aber auch darüber kann man an- 
derer Auffassung sein als der Verf. 

Ebenso in der Frage der Miterlöserschaft 
Mariens bleiben einige Unklarheiten. Dar- 
über schreibt Huhn: •Wenn auch unser Kir- 
chenvater eine Miterlöserschaft Mariens als 
ursächliches Prinzip direkt zurückweist, so 
leugnet er doch keineswegs eine aktive Teil- 
nahme oder Mitwirkung bei der Erlösung, 
wenn er sie auch nicht in Worten ausspricht; 
sie liegt ganz in seinem Gedankengang" 
(S. 173). Man fragt sich, wie man ein Mit- 
wirken denken kann, das nicht auch mit-ur- 
sächliches Prinzip ist, in dem es etwas mit- 
be-wjrkt. Es bleibt der Eindruck, daß es dem 
Verf. nicht ganz gelingt, etwa die zwei Aus- 
sagen des Ambrosius zu harmonisieren: •Je- 
sus non egebat adiutore ad omnium red- 
emptionem" (S. 170 Anm. 2) und: Maria 
•operata est mundi salutem" (S. 179) • die 
Art des Mitwirkens Mariens mit dem Wir- 
ken Jesu scheint uns im , egebat" im Ansatz 
und verborgen ausgesprochen, was hier nicht 
weiter ausgeführt werden kann •, und so 
Ambrosius eine eindeutige Antwort geben 
zu lassen auf heutige Streitfragen der Ma- 
riologie. 

Immerhin, aus den Texten, die Huhn uns 
bietet, bricht eine solche Fülle kräftigen und 
selbstverständlichen katholischen Glaubens 
an die Gottesmutter und katholischer Liebe 
zu ihr, daß dies Buch auch nach dem Maria- 
nischen Jahr, zu dem es erschienen ist, sehr 
empfohlen werden kann; vor allem auch sol- 
chen, im deutschen Sprachraum anscheinend 
nicht ganz seltenen, die meinen, es sei ein 



154 Buchbesprechungen 

Gebot  der  Stunde,  von  Maria  füglich zu 
schweigen. A. Groß S. J. 

Die heilsgeschichtliche 
S t e 11Vertretung der Mensch- 
heit durch Maria. Ehrengabe an 
die Unbefleckt Empfangene, von der Ma- 
riologischen Arbeitsgemeinschaft deut- 
scher Theologen dargereicht. Herausge- 
geben von Carl Feckes. Paderborn, Schö- 
ningh, 1954, 395 S., Kt. DM 12,00. 

Diese Festgabe enthält die Vorlesungen 
auf den beiden ersten Studientagungen, die 
von der •Mariologischen Arbeitsgemeinschaft 
deutscher Theologen" in den Jahren 1952 
und 1953 veranstaltet wurden. Die 19 Re- 
ferate kreisen alle um die heilsgeschichtliche 
Stellvertretung der Menschheit durch Maria, 
eine Frage, die zum Geheimnis der Unbe- 
fleckten Empfängnis in tiefer Beziehung 
steht, insofern durch dessen Dogmatisierung 
die Stellung Marias als die der Eva des 
Neuen Bundes offenkundig wurde. Ist sie 
auch unsere Stellvertreterin? Zur Lösung 
dieser Frage werden von bekannten Univer- 
sitätsprofessoren und Ordenslektoren fol- 
gende Zeugen verhört: Die päpstliche Lehr- 
verkündigung der letzten hundert Jahre, die 
Heilige Schrift, die griechischen Väter, 
Ephräm der Syrer, Ambrosius, Augustinus, 
Theologen der Karolingerzeit, Albert der 
Große, Thomas von Aquin, die franzis- 
kanische Schule, Laurentius von Brindisi, 
Alfons von Liguori, deutsche Theologen des 
19. Jahrhunderts, M. J. Scheeben. 

Wer diese (noch lückenhaften) Traditions- 
zeugnisse liest, erkennt bald, daß ihre Verar- 
beitung in den vorliegenden Beiträgen keine 
weltfremde Spezialistenleistung ist, sondern 
eine notwendige Vorarbeit zur vielerörterten 
Miterlöserin-Frage darstellt. Daß sie auch 
für die Mariologie im ganzen und nicht min- 
der für die Ekklesiologie • die Vertretung 
der Kirche durch Maria • von Bedeutung 
sind, beweisen die systematischen Untersu- 
chungen von H. M. Köster, Schönstatt, und 
O. Semmelroth, Frankfurt. Im letzten Refe- 
rat des Eichstätter Prof. Graber werden so- 
gar Brücken zum katholischen Leben geschla- 
gen, die zeigen, wie von all den subtilen Er- 
örterungen der allgemeinen Gnadenvermitt- 
lung Marias und ihrer Mitwirkung an der 
Erlösung durch Christus die stärksten Im- 
pulse auf das Ethos des Menschen ausgehen. 

H. Bleienstein S. ]. 

Maria iiiGlaubeundFröm- 
migkeit.    Rottenburg, 
Seelsorgsamt, 1954. 164 S. 

Bischöfliches 

Vom 6. bis 8. Juli fand in Stuttgart ein 
Marianischer Kongreß des Rottenburger Diö- 
zesan-Klerus statt. Die Vorträge, die dabei 
gehalten wurden, werden im vorliegenden 
Buch der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. 
Es sind folgende fünf: Maria im Neuen Te- 
stament von Prof. Schelkle, Tübingen. Ma- 
rienglaube und Marienmythos von Prof. 
Geiselmann, Tübingen. Mariologie im außer- 
deutschen Raum von Lektor Dr. Soll, Bene- 
diktbeuren. Marianische Frömmigkeit in der 
Kirche der Gegenwart von Prof. Hugo Rah- 
ner, Innsbruck. Christliche Verkündigung 
über Maria von Lektor Dr. Schurr, Gars am 
Inn. 

Was die Vorträge wollten, dem Klerus für 
seine Aufgaben in Seelsorge und Verkündi- 
gung die biblisch-dogmatische Schau des 
Mariendogmas vermitteln, ist ihnen gelun- 
gen. Nach den Untersuchungen von Prof. 
Schelkle ist das mariologische Zeugnis des 
Neuen Testamentes nicht spärlich und karg, 
sondern mannigfaltig und tief, so daß es für 
die theologische Verkündigung ausreicht und 
den Lobpreis rechtfertigt, der Maria nach 
den Aussagen der Heiligen Schrift zukommt. 
Nach der exegetischen Grundlegung bemüht 
sich Prof. Geiselmann, die dogmatischen 
Prinzipien aufzuzeigen, auf denen das dog- 
matische Marienbild auf ruht und zugleich die 
Kriterien herauszustellen, an denen jede 
Glaubensaussage über die Mutter des Herrn 
gemessen werden muß. In scharfsinnigen 
Auseinandersetzungen mit dem Marburger 
Theologen Rudolf Bultmann und dem Züri- 
cher PsyAologen C. G. Jung wird- gezeigt, 
worin sich deren Marien-Mythos vom Ma- 
riendogma und Marienglauben der Kirche un- 
terscheidet. Aus den biblischen Berichten 
werden fünf Züge herausgearbeitet, von de- 
nen das biblisch-dogmatische Marienbild be- 
stimmt und für die Entfaltung in das Ma- 
riendogma grundlegend ist. Ganz anderer 
Art sind die moralischen Spekulationen in 
außerdeutschen Ländern, über die P. Soll 
einen umfassenden Überblick bietet. Auf- 
fallend sind die Arbeiten der Spanier, die 
eine beachtliche spekulative Kraft verraten, 
aber sich auch nicht selten zu Thesen verstei- 
gen, die nüchternen Theologen gewagt und 
unannehmbar erscheinen. Die augenblickliche 



Buchbesprechungen 155 

Situation der marianischen Frömmigkeit in 
der heutigen Kirche kennzeichnet Hugo Rah- 
ner durch die Aussage, daß unser Jahrhun- 
dert wirklich und ohne Übertreibung in 
einem besonderen Sinn marianisch ist, und 
daß sich eben darum gerade heute auch anti- 
marianische Stimmungen besonders spürbar 
machen. Für die Echtheit der marianischen 
Frömmigkeit stellt er drei Grundsätze auf, 
die unter den Kennworten •Devotion und 
Kirche", •Devotion und Dogma", •Devotion 
und Gnade" dargestellt und mit der Forde- 
rung der •diskreten Liebe" für alle echten 
marianischen Frömmigkeitsformen beschlos- 
sen werden. Über Quellen, Normen und 
Eigenschaften der zeitgerechten Marienpre- 
digt handelt der letzte Vortrag, der sprach- 
lich nidit gerade einfach ist und an den Hö- 
rer ziemliche Anforderungen stellt. 

H. Bleienstein $. J. 

Storck, Josef M.S.C.: Unsere 
Liebe Frau vom Heiligsten 
Herzen Jesu. Geschichtliche und 
dogmatische Untersuchung ihrer Vereh- 
rung. Münster, Verlag der Hiltruper 
Missionare, 1954. 181 S., Ln. DM 9,60. 

Die vorliegende Dissertation ist ein gelun- 
gener Versuch, die wesentlichen Fragen der 
Verehrung •Unserer Lieben Frau vom hei- 
ligsten Herzen Jesu" zusammenzufassen und 
so eine schnelle Orientierung über ihren Ur- 
sprung und dogmatischen Lehrgehalt zu er- 
möglichen. Diesem Doppelziel entsprechend 
zerfällt die Studie in zwei Teile, von denen 
der erste die geschichtliche Entstehung und 
gedankliche Grundlegung der Verehrung be- 
handelt, während der zweite ihre dogmati- 
sche Entfaltung zum Gegenstand hat. Die 
Verehrung U. L. Frau v. hist. H. J. geht zu- 
rück auf den Gründer der Hiltruper Missions- 
gesellschaft, Pater Julius Chevalier. Darum 
werden dessen Schriften sorgfältig unter- 
sucht und festgestellt, daß in seinen Gedan- 
ken und Frömmigkeitsübungen alle zu einer 
wahren und selbständigen Verehrung erfor- 
derlichen Wesenselemente enthalten sind, 
so daß der von ihm geschaffene Kult und Ti- 
tel Unserer L. Fr. v. hist. H. J. zu Recht be- 
steht. Als direktes und unmittelbares Mate- 
rialobjekt der Verehrung wird die Person 
Marias bezeichnet und die Gesamtheit der 
Beziehungen zwischen ihr und dem Herzen 
Jesu  als  Formalobjekt  angesehen.  In  der 

Zielbestimmung der praktischen Übungen 
läßt sich der Verfasser, im Einklang mit der 
Tradition, von dem Grundsatz leiten, daß 
die Verehrung U. L. Fr. v. hist. H. J. zu den 
Haupterfordernissen der Herz-Jesu-Vereh- 
rung, Weihe und Sühne, führen müsse. Die 
Beziehungen Marias zum göttlichen Herzen 
Jesu und dessen geschaffener und ungeschaf- 
fener Liebe dogmatisch zu vertiefen, ist die 
Aufgabe des zweiten Teils. In fünf Kapiteln 
wird ausgeführt, daß sie dem Herzen Jesu 
verbunden war. I. in ihrer Auserwählung 
und Begnadung, 2. als Gottesmutter, 3. als 
•hochherzige Gehilfin des göttlichen Erlö- 
sers", 4. als Mittlerin der Gnade, 5. als unse- 
re wahre geistige Mutter. In zwei Anhängen 
werden Verbreitung, Entwicklung und der 
gegenwärtige hohe Stand der Verehrung be- 
gründet und die Documenta ecclesiastica 
mitgeteilt, durch die Rom in wiederholtem 
Einschreiten die äußere Verbreitung der 
Verehrung vorübergehend gehemmt, aber 
ihr wahres dogmatisches Gedankengut in- 
nerlich geschützt und gefördert hat. Die 42 
Seiten •Anmerkungen und Belegstellen", 
•Quellen und Literatur", mit denen das Buch 
schließt, sind ein Beweis dafür, daß P. Storck 
keine Mühe gescheut hat, seinem Gegenstand 
gerecht zu werden und der Verehrung U. L. 
Fr. v. hist. H. J. neue Anhänger zu gewin- 
nen. H. Bleienstein S. J. 

Graber, Rudolf, Maria in der 
Zeitenwende. Nürnberg, Sebaldus- 
Verlag. 231 S., Ln. DM 7,80. 

Noch rechtzeitig im Marianischen Jahr er- 
schien auch von dem bekannten Eichstätter 
Theologen Prof. Dr. Rudolf Graber ein Ma- 
rienbuch, das in einer Reihe von lebendig 
geschriebenen Abschnitten geradezu schauen 
läßt, wie wir in Wahrheit in einer Mariani- 
schen Zeit leben, in einer Zeit, in der Maria 
mehr als in den vorausgegangenen Jahrhun- 
derten der Kirchengeschichte über dem 
Abendland wacht und der ganzen Welt 
ihren mütterlichen Schutz angedeihen läßt. 
Das Erscheinen des Buches kann sehr be- 
grüßt werden wegen seiner tiefen und doch 
leichtverständlichen Gedanken über Maria 
im Lichte der Theologie und in der Ge- 
schichte, über die Feste Marias im Kranz des 
Jahres, über ihr Leben und ihre Privilegien. 
Besonders eindrucksvoll ist im letzten Ab- 
schnitt der geschichtliche Nachweis der Be- 



156 Buchbesprechungen 

deutung Marias für die Erhaltung und Ret- 
tung der Christenheit, der vor allem am Le- 
benswerk zweier großer Marienverehrer auf- 
gezeigt wird: des P. Jakob Rem, des Grün- 
ders des Colloquium Marianum, und des 
heiligen Ludwig Maria und seiner geistli- 
chen Lehre. Ad. Rodewyk S. J. 

Sheen, Fulton J., Weihbischof von 
New York: Du bist gebenedeit 
unter den Weibern. Aschaffen- 
burg, Paul Pattloch-Verlag 1954. 315 S. 
Ln. DM 12.80. 

In der vorliegenden Übersetzung ist der 
Titel des amerikanischen Originals: •The 
World's First Love" so geändert, daß beim 
ersten Hören der Eindruck entsteht, es hand- 
le sich um ein ausgesprochenes Marienbuch, 
um ein •Marienleben", wie sie in der maria- 
niscb-erbaulichen Literatur keine Seltenheit 
sind. Das ist aber nicht der Fall. Wohl gibt 
es unter den 22 Kapiteln keines, in dem nicht 
mehr oder minder ausführlich von Maria 
und ihrem erbaulichen Leben die Rede ist; 
aber es erweckt den Anschein, daß es in 
erster Linie nicht um ihrer selbst willen 
geschieht, sondern wegen der praktischen 
Anwendungen, die beherrschend im Vor- 
dergrund stehen. Darum finden sich im 
ersten Teil des Buches immer wieder sei- 
tenweise Ausführungen, die mit Maria nichts 
mehr zu tun haben, aber für weitere christli- 
che Kreise von großem Interesse und Nutzen 
sind. Der Verf. verfügt über eine ausgezeich- 
nete Kenntnis der heutigen Welt, der er wie 
selten einer die Wahrheit sagen und die 
rechten Wege weisen kann. Wer deswegen 
die seelsorgerlich-apologetische Art des 
berühmten amerikanischen Redners und 
Schriftstellers kennen lernen und für sich 
und andere fruchtbar machen will, besitzt in 
seinem vorliegenden Werk ein Exempel, das 
wir nur empfehlen können. Besonders erwä- 
genswert sind im zweiten Teil, der •ma- 
rianischer" ist, die Kapitel über die Königin 
der Barmherzigkeit, die Geheimnisse des 
Rosenkranzes und Marias sieben Schmerzen. 
Die Obersetzung ist gut, obwohl die Zitate 
aus Autoren, die nur in Amerika bekannt 
sind, besser weggeblieben wären. 

H. Bleienstein S. J. 

di Rocca, Anette, Maria. Freiburg 
(Schweiz) • Konstanz (Baden), Kanisius- 
Verlag 1954. 108 S., kart. DM 3,90. 

•Diese schlichte, völlig anspruchslose 
Skizze hat vor anderen Arbeiten dieser Art 
vielleicht den einen Vorzug, gemütvoll ge- 
schrieben zu sein", sagt die Verf. im Vor- 
wort. Sie spricht über das Leben Mariens 
in kurzen Kapiteln, in denen sie die Kennt- 
nis der Tatsachen als bekannt voraussetzt. 
Sie vertieft sich dann sinnend in die einzel- 
nen Begebenheiten und wertet sie mit echt 
fraulicher Einfühlungsgabe schön aus. Am 
Schluß klingen die einzelnen Kapitel in ein 
Gebet aus. Sie bringen die Seele des Lesers 
zum Mitschwingen und Beten. 

Ad. Rodewyk S. J. 

Gasnier, Michel O.P., Die Bot- 
schaft von Lour de s. Aus dem 
Französischen übertragen von Adolf He- 
chelmann. Colmar o. ]., Verlag Alsatia. 
(Titel des Originals: Le Message de 
Lour des.) 199 S., Ln DM 6,80. 

Der Verf. untersucht in vorliegendem 
Buch nicht die Bedeutung des heutigen Lour- 
des, sondern die Frage, welche göttliche Bot- 
schaft in den achtzehn Erscheinungen liegt, 
denen die Wallfahrt ihr Dasein verdankt. 
Bisher ist man in der Beantwortung dieser 
Frage nicht über unzusammenhängende Ver- 
suche hinausgekommen. Das hat daran gele- 
gen, daß einerseits sehr wenig an der Grotte 
gesprochen wurde, vieles von dem, was ge- 
sprochen wurde, durch die hl. Bernadette 
nicht an uns weitergegeben wurde, ander- 
seits aber die Ereignisse an der Grotte ver- 
wirrend, z. T. bedrückend sind. 

Wir danken es der besonderen Methode 
des Vf.s, daß er zu sehr überraschenden, 
aber doch schließlich überzeugenden Ergeb- 
nissen gekommen ist. Er hat nichts von dem 
ausgelassen, was durch Zeugen bekräftigt ist. 
Vor allem stützt er sich auf die Dokumente 
von P. Cros, der von Leo XIII. den amtli- 
chen Aüffrägerhielt, alle nötigen Erkundun- 
gen über die Erscheinungen in Lourdes ein- 
zuholen und zusammenzustellen. 

Bei der dritten Erscheinung hatte die Got- 
tesmutter der hl. Bernadette nahegelegt, an 
fünfzehn Tagen zur Grotte zu kommen und 
andere mitzubringen, Bei den fünfzehn fol- 
genden Erscheinungen hatte man schon im- 
mer eine Beziehung zu den fünfzehn Ge- 
heimnissen des Rosenkranzes vermutet. 
Diese Vermutung wurde dadurch bestärkt, 
daß die erste Fünfergruppe einen durchaus 
freudigen   Charakter   trug,   während   die 



Buchbesprechungen 157 

zweite Fünfergruppe durch unverständliche, 
ja teilweise Anstoß gebende Handlungen 
der Seherin (Werke der Buße, wie wir heute 
zu wissen glauben) gekennzeichnet war und 
die dritte Gruppe zu der frohen Art der 
ersten zurückkehrte. 

Das eigentlich Neue an der Arbeit des 
Vf.s ist nun nicht so sehr, daß diese Auffas- 
sung, es bestehe eine Beziehung zwischen den 
Geheimnissen des Rosenkranzes und den Er- 
scheinungen an der Grotte, nunmehr als ge- 
sichert gelten muß. Das Neue ist schon durch 
den Titel eines früheren Werkes des gleichen 
Vf.s ausgedrückt: •La divine Comedie de 
Lourdes". Als Dante seine •Göttliche Ko- 
mödie" schrieb, wollte er, daß wir nicht bei 
dem bloßen Wortsinn seiner Dichtung blie- 
ben, sondern immer wieder zu den tieferen 
Ausdeutungen vorstießen. So will nun der 
Vf. uns anleiten, die Worte und Handlun- 
gen, nicht nur Bernadettes, sondern aller Be- 
teiligten, in ihrem tiefen, gleichnishaften 
Sinn zu begreifen. Er stellt die These auf, 
daß von der vierten Erscheinung an vor der 
Grotte in einem göttlichen Spiel die fünf- 
zehn Geheimnisse des freudenreichen, 
schmerzhaften und glorreichen Rosenkranzes 
aufgeführt wurden, und daß die Mitwirken- 
den dieses Spieles, Bernadette wie die übri- 
gen, sich ihrer Mitwirkung bzw. des Aus- 
maßes ihrer Mitwirkung gar nicht bewußt 
waren. Eine solche These mag vorerst auf 
Ablehnung stoßen, aber man muß selber das 
Buch lesen, um zu sehen, wie Schritt auf 
Schritt die Parallelen zur Heiligen Schrift 
und zu anderen Tatsachen herangeholt wer- 
den. Die Propheten des Alten Testamentes 
wurden vom Geiste Gottes zu Handlungen 
getrieben, deren Sinn sie bisweilen selber 
nicht erfaßten, die sie anderseits dem Ge- 
spötte der Menschen aussetzten. So war die 
Wirkung dessen, was bei den Erscheinungen 
der zweiten Fünfergruppe geschah, das for- 
melle Ärgernis: man erklärte Bernadette 
für verrückt und bedauerte zeitweise, daß 
man ihr überhaupt zur Grotte gefolgt war. 

Der Vf. kann für sich beanspruchen, daß 

seine These alle überlieferten Worte und 
Geschehnisse einzuordnen vermag und daß 
viele Unstimmigkeiten, vor denen man frü- 
her fassungslos stand, sich ohne Schwierig- 
keiten lösen. 

Das Bildmaterial, das dem Buche beige- 
geben ist, ist ausgezeichnet. Auch die Über- 
setzung verdient ein hohes Lob. Jedoch kön- 
nen wir uns, trotz der diesbezüglichen Be- 
merkungen auf S. 87, nicht damit befreun- 
den, daß die Anrede der Muttergottes an 
Bernadette und umgekehrt mit •Sie" wie- 
dergegeben wird. Für unser Sprachgefühl ist 
es untragbar, daß wir Gott und seine Heili- 
gen mit •Sie* anreden oder so von ihnen 
angeredet werden. Anders der Franzose, und 
darum legt das deutsche •Sie" in die Worte 
eine Fremdheit, die in dem französischen 
Text bzw. dem lourdischen Dialekt nicht ge- 
geben ist. H. Huthmadier S. J. 

Faltz, Michael, Bernadette, die 
Seherin von Lourdes. FreiburglSdtw. 
und Konstanz!Baden, Kanisius-Verlag, 
1954. 320 S., 8 Bildseiten. Kart. DM7,30. 

Das vorliegende Buch hat einen ganz an- 
deren Stil als das Werk von Werfel •Das 
Lied der Bernadette". Frei von ausschmük- 
kenden Zügen wird darin kurz und sachlich 
das Bild der hl. Bernadette Soubirous ge- 
zeichnet. Die Einzelheiten sind durch sorg- 
fältige Zitate genau belegt, so daß man fe- 
sten Boden unter den Füßen spürt. Die Ge- 
stalt der Heiligen tritt klar hervor, während 
die Nebenfiguren ziemlich im Hintergrunde 
bleiben. Das Werturteil über sie ist oft von 
dem Werf eis sehr verschieden (z. B. S. 50). 
Die Briefe der Heiligen sind gut ausgewertet 
und werden zum großen Teil wörtlich ge- 
bracht, so daß dem Leser Bernadette auch 
durch ihren Stil und ihre Gedanken recht 
nahe kommt. Wer Werfel gelesen hat, sollte 
als Ergänzung auch dieses Buch lesen. Erst 
dann steht die Heilige in ihrer überzeugen- 
den Demut und liebenswürdigen Natürlich- 
keit richtig vor ihm.      Ad. Rodewyh S. J. 



158 Buchbesprechungen 

Lebensbeschreibungen und -erinnerungen 

Brodrick, James S.J., Abenteurer 
Gottes. Leben und Fahrten des hl. 
Franz Xaver 1506-1552 (deutsch von 
Oskar Simmel S.J.). Gustav Küpper 
Verlag, Stuttgart 1954. 472 S., Ln. DM 
15,80. 

Nach Paulus hat es keinen solchen Men- 
schen mehr gegeben. Wie jeder Ausgabe des 
Neuen Testaments eine Karte von den Rei- 
sen des Apostels beigefügt ist, so gehört die 
Karte der Missionsreisen Franz Xavers in 
jeden Atlas der christlichen Verkündigung. 
Aber was bedeuteten diese Entfernungen in 
jener Zeit und was mußte das für ein Impuls 
sein, der den Glaubensboten auf gebrech- 
lichen Schiffen durch tausend Gefahren in 
jene unermeßlichen Weiten trug? Der Im- 
puls war eines der gläubigsten, tapfersten 
und großartigsten Herzen, das je auf Erden 
geschlagen hat. Es war dem des hl. Ignatius 
ebenbürtig, ja es hat ihn in der Liebe der 
Menschen überflügelt: für die Öffentlichkeit 
ist Franz Xaver der große Heilige der Ge- 
sellschaft Jesu schlechthin. 

Es war für den Biographen keine leichte 
Aufgabe, dieses Mannes und dieses Herzens 
habhaft zu werden. Der Irländer James 
Brodrick (der bereits mit einer bedeutenden 
Lebensbeschreibung des hl. Petrus Canisius 
hervorgetreten ist) geht in seinem neuen 
Werk als unbestechlicher Historiker und als 
nüchterner Angelsachse zunächst einmal dar- 
an, alle Illusionen zu zerstören und die 
Übermalungen abzutragen, mit denen süd- 
ländische Glut und barocker Überschwang 
das wahre Bild Xavers verfälscht hatten. 
Was Brodrick bringt, ist geschichtlich gesi- 
chert, es ist zugleich von einer köstlichen An- 
mut und mitunter mit kleinen Bosheiten ge- 
würzt. Einzig die Angelsachsen haben wohl 
diese Gabe, Reisen und ferne Länder auf so 
lebendige und einfühlende Weise zu be- 
schreiben. Die Briefe des Heiligen und an- 
dere zeitgenössische Dokumente sind mit 
großem Geschick in die Darstellung verwo- 
ben. Der Heilige, der so aus dem goldenen 
Rahmen und dem Prunk der Legenden her- 
vortritt, hat die Kanten und Grenzen eines 
Spaniers des 16. Jahrhunderts. Er hat weder 
die Gabe der Sprachen, noch wirkt er in 
einem fort Wunder. Aber aus der schlichten 
und echten Darstellung dieses Lebens be- 
ginnt im Fortgang des Buches immer mehr 

dieser einzigartige Mensch zu leuchten: der 
Glaube, die Anmut und Liebe dieses unbe- 
zwingbaren Herzens, das einem der größten 
Jünger Jesu gehört hat. Abenteuer Gottes? 
ja; aber man muß hindurchhören: unbe- 
zwingbares Herz. (Auch die Übersetzung in 
ihrem sachlich verhaltenen Ton verdientLob.) 

F. Hillig S.J. 

Gerard, John, Meine geheime 
Mission als Jesuit. Mit einer 
Einführung von Graham Greene. Lu- 
zern, Verlag Räber & Cie (1954), 299 S., 
geb. DM 14,80. 

Der unsensationelle englische Titel des 
Buches lautet: The Autobiography of an 
Elizabethan. Wir geben ihm vor dem deut- 
schen den Vorzug. Denn er drückt aus, was 
hier vorliegt: Die im Auftrag seiner Obern 
geschriebenen Memoiren eines englische^ 
Jesuiten aus der Zeit Elisabeths über seine 
achtzehnjährige, unter ständiger Lebensge- 
fahr betriebene Missionstätigkeit von den 
Häusern des katholisch gebliebenen oder 
wieder katholisch gewordenen Adels aus. 
Sein Autor lebte von 1564 bis 1637. Er starb 
im Alter von 73 Jahren im Englischen Kol- 
leg zu Rom. Das Original wurde lateinisch 
verfaßt, wahrscheinlich •im Frühjahr 1609, 
vier Jahre nach dem zuletzt im Text erwähn- 
ten Ereignis, der Exekution Henry Garnets" 
(261), des langjährigen Obern P. Gerards. 
Die vorliegende Übersetzung, die auf eine 
ausgezeichnete Neuübersetzung ins Englische 
durch P. Philipp Caraman S. J. zurückgeht, 
ist gut, wenn man auch hin und wieder die 
Nichtvertrautheit mit katholischen Dingen 
und Einrichtungen herausmerkt. 

Die Neuherausgabe der Memoiren P. Ge- 
rards hat in England eine starke Beachtung 
gefunden. Verständlich. Handelt es sich doch 
um das eigene Land, dessen Geschichte hier 
in den Abenteuern eines gehetzten und vom 
Glauben an seine gute Sache getragenen 
Missionars erzählt wird. Dazu kommt aber 
noch, daß die Situation der Aufzeichnungen 
haargenau an manche Zustände und Vor- 
kommnisse hinter dem Eisernen Vorhang er- 
innert. Graham Greene hat dem erregenden 
Moment dieses Zusammentreffens in einer 
Einführung das Wort gegeben. In der Tat, 
man kann den Bericht dieses in Verstecken 
lebenden und täglich von der Verhaftung 



Buchbesprechungen 159 

bedrohten Priesters nur mit innerer Anteil- 
nahme lesen. Das eine oder andere wird 
vielleicht uns Heutigen (vor allem auch dem 
Nichtkatholiken und Nichtchristen) sonder- 
lich vorkommen; hin und wieder schimmert 
auch ein wenig Selbstgefälligkeit durch (die 
Niederschrift erfolgte zunächst für die eige- 
nen Mitbrüder, vorab für diejenigen, die das 
englische Abenteuer auf sich nehmen woll- 
ten). Aber was bei allem doch sehr beein- 
druckend ist, ist der ungebrochene Glaube 
und die gläubige Zuversicht, die noch ganz 
selbstverständlich mit der Wirklichkeit der 
übernatürlichen Welt rechnet und in allem 
Gottes Eingreifen begegnet. Es ist eine trotz 
aller Mühsal helle und im Innersten frohe, 
starke Welt. Die rechte Medizin für uns 
heute. Fr. Wulf S.J. 

Waach, Hildegard. Franz von 
Sales. Das Leben eines Heiligen. Eich- 
stätt und Wien, Franz-Sales-Verlag. 
442 S., Titelbild. Ln. 10.80. 

Gegenüber den bisherigen Biographien 
des Heiligen, die Hildegard Waach in ihrer 
kritischen Obersicht mehr oder minder ab- 
lehnen muß, weil sie sich in erbaulicher oder 
panegyrischer Schilderung erschöpfen, geht 
sie, als echte Tochter ihres Ordensstifters, 
unmittelbar auf sein unterscheidend per- 
sönliches Charisma (die • Franz-von-Sales- 
Gnade", wie sie es nennt). Als dieses Charis- 
ma erscheint in ihrem Buch das wesentliche 
Zueinander zwischen einem radikalen •Gott 
allein" und jenem •epieikes" des Philipper- 
briefes, das mißdeutig (für Paulus wie für 
Franz von Sales) mit •Bescheidenheit" über- 
setzt wird, aber in Wirklichkeit eine •Ein- 
schmiegsamkeit" bedeutet, in der der Christ 
eine Umwandlung des Auges zum Mensch 
hin vollzieht, •zu ihm hin, ihm sich anglei- 
chend" (epi und eikes). 

Hildegard Waach sieht dieses, begrifflich 
ungreifbare, Zueinander einmal als ein Sich- 
einschmiegen ins Menschliche, das bis ins 
äußerste zu gehen scheint, um in diesem 
Äußersten alles radikal in Gott allein hinein- 
zugeben. Sie sieht es aber auch in umgekehr- 
ter Richtung, als Zueinander des •Kerns" 
eines radikalen •Gott allein", das sich mit 
der •Schale" echtester Menschlichkeit umgibt. 
Das Ineffable in Franz von Sales ist dann 
das Zueinander beider Formen des Zueinan- 
der zwischen radikaler Gotteshingabe und 
echter Hingabe zum Menschen. 

Hildegard Waach hat damit nicht nur das 
wahre •salesianische Charisma" getroffen, 
sondern das wesentlich Christliche überhaupt, 
das in der Agape besteht, die Gott selbst ist, 
aber als Agape des einen Menschen zum je- 
weils •anderen". Das ist das Einmalige die- 
ses Werkes, daß es den großen Heiligen dar- 
stellt als den Ort, an dem alle frühere As- 
zese und Mystik wieder die Form des Evan- 
geliums annimmt, wie dann die •Kleine 
Heilige" später das Evangelium radikal ge- 
gen •alle übrigen religiösen Bücher" stellt. 

E. Przywara S. J. 

Rizcallah-Phabrey, Der wunder- 
tätige Mönch von An ay a, 
Scharbel Machluf. Kevelaer, Verlag But- 
zon 8c Bercker, 1954. 163 S., DM 6,60. 

Das schon 1950 vom Verf., einem gebür- 
tigen Libanesen, in französischer Sprache 
veröffentlichte Buch •Charbel Makhlouf" er- 
scheint hier auch in deutscher Sprache. Es 
schildert das Leben eines einfachen, demü- 
tigen Ordensmannes aus dem libanesischen 
Zweig des Maronitenordens. Zu seinen Leb- 
zeiten nur von wenigen gekannt, war dieser 
Mönch und Ordenspriester 1898 im Alter 
von 78 Jahren in der Einsiedelei seines Klo- 
sters Anaya gestorben, schon damals vom 
Volke als Heiliger verehrt. Was ihn vor al- 
lem auszeichnete, war die Entschiedenheit 
und der heilige Ernst, mit dem er das Ideal 
seines Ordens zu verwirklichen trachtete. 
Seine strenge Aszese, die für uns nur schwer 
verständlich ist, ihre Rechtfertigung jedoch 
durch die späteren Geschehnisse findet, macht 
ihn in vielem den Wüstenvätern der Früh- 
kirche ähnlich. Ober seine nähere Heimat 
hinaus bekannt wurde er erst nach seinem 
Tode durch auffällige Ereignisse an seinem 
Grabe. Zunächst in feuchter Erde bestattet, 
wird sein Leichnam schon kurze Zeit später 
exhumiert. Dabei zeigt sich an ihm keine 
Spur von Verwesung, obwohl er in äußerst 
ungünstigem Boden geruht hatte. Der Kör- 
per erweckt im Gegenteil den Anschein eines 
ruhig Schlafenden, die Haut ist geschmeidig, 
die Glieder sind gelenkig. Zudem sondert 
der Tote eine schweißartige Flüssigkeit ab, 
die den Ärzten rätselhaft bleibt. Bis zum 
Jahre 1927 bleibt der Leichnam öffentlich 
aufgebahrt. Dann findet er seine letzte Ruhe- 
statt in der Krypta des Klosters, das auch 
weiterhin das Ziel zahlloser Wallfahrer ist. 



160 Buchbesprechungen 

Versdiiedene Wunderheilungen werden be- 
kannt. Anfang 1950 aber verbreitet sich eine 
neue aufsehenerregende Kunde. Das Grab, 
aus dessen festem Mauerstein eine rote Flüs- 
sigkeit gesickert war, ist abermals geöffnet 
worden. Der Leichnam, der einen angeneh- 
men Geruch ausströmt, wird auch jetzt noch, 
nach 53 Jahren, völlig unverwest vorgefun- 
den. Die Flüssigkeit aber entstammt den Po- 
ren der Haut und einer früher schon bemerk- 
ten kleinen Seitenwunde. Die Ärzte stehen 
vor einem unerklärlichen Faktum. Die Ver- 
ehrung wächst gewaltig an und verbreitet 
sich rasch über das Gebiet von Libanon hin- 
aus. Nicht nur Katholiken suchen Trost und 
Hilfe am Grabe des Mönchs, sondern auch 
andere Christen, ja selbst Mohammedaner 
und Heiden. Die Zahl der Wunderheilungen 
nimmt ständig zu. Ausführlich werden im 
Buch verschiedene Heilungen berichtet und 
durch ärztliche Zeugnisse belegt. Diese sind 
eigens im Anhang zusammengefaßt. Dem 
kritischen Leser sei darum empfohlen, sie 
zuerst zu lesen, um seine etwaigen Bedenken 
zu zerstreuen. 

Nasri Rizcallah, selbst erst durch seine 
Erlebnisse in Anaya aus religiöser Gleich- 
gültigkeit herausgerissen, hat seinen Bericht 
mit innerer Überzeugung und Begeisterung 
geschrieben. Über das Ziel seines Buches 
schreibt er selbst: •Denen, die meine Zeilen 
lesen, möchte ich gern die Gewißheit ver- 
schaffen, daß es in dieser zerbrechenden 
Welt noch andere Dinge gibt, als wir mit 
Augen sehen können" (S. 148). 

H. Husemann S. J. 

Stiefvater, Dr. A., Klaus von 
F lüe , der Friedensheilige. Augsburg, 
Winfried-Werk 1954. 48 S., Br. DM 
1,80. 

Auf wenig Seiten ist hier ein eindrucks- 
volles Bild des großen Schweizer Heiligen 
gezeichnet. Das war nur möglich.durch den 
sehr straffen Aufbau, wie er besonders in 
der Zusammenstellung der Lebensdaten 
(S. 11 ff.) hervortritt. Auch die •Lebensta- 
ten" (S. 16 ff.) sind trefflich erzählt. Der Hei- 

lige wird nicht auf einsamer Höhe gezeigt, 
sondern mitten in seiner Zeit stehend, was 
vor allem in seinen •fünf Staatsgrundsätzen" 
sichtbar wird. Das große Anliegen der klei- 
nen Schrift ist aber der Wunsch, daß der 
hl. Klaus von Flüe der große Friedensver- 
mittler der Welt werde. Möge diese Bitte 
bald in Erfüllung gehen! 

Ad. Rodewyk S. J. 

Joest, Paul OMI, Die mächtige 
Stimme. Das Leben des großen Volks- 
missionars Max Kassiepe OMI. 2. Aufl. 
Würzburg, Editer-Verlag 1954. 319 S., 
Ln. DM 8,50. 

Dem bekannten Volksmissionar, Max Kas- 
siepe, dessen •mächtige Stimme" ein halbes 
Jahrhundert lang von den Kanzeln Deutsch- 
lands erscholl, ist in diesem Buch ein wür- 
diges Denkmal gesetzt. Die erste Auflage 
erschien im Verlag der Oblaten in Hünfeld 
und war offenbar an erster Stelle für die 
Oblaten und ihren engeren Freundeskreis 
bestimmt. Daher haftet dem Werk auch et- 
was sehr Persönliches, intim Vertrautes an. 
Das hat seinen eigenen Reiz. In fast roman- 
hafter Breite werden zahllose Einzelheiten 
dargelegt. Dabei kann es nicht ausbleiben, 
daß sich manches wiederholt. Nicht nur die 
guten Seiten des großen Missionars sind 
herausgestellt, auch seine menschlichen Gren- 
zen und Schwächen werden mit verstehender 
Offenheit erzählt, so daß man Zutrauen zu 
der Objektivität der Darstellung gewinnt. 
Man fragt sich immer wieder, wie es möglich 
war, daß P. Kassiepe bei seiner schwer kran- 
ken Lunge in seinem Leben eine solch riesen- 
große Arbeit geleistet und dabei das 81. Le- 
bensjahr erreicht hat. Das ist um so verwun- 
derlicher, weil er sich in keiner Weise ge- 
schont hat, sondern eher das Gegenteil tat. 
Wir haben hier ein Priesterleben von sel- 
tener Energie und innerer Geschlossenheit 
vor uns, einen Mann, dem im Leben begeg- 
net zu sein, für Tausende eine große Gnade 
war und dessen Werke und Lebensbild auch 
nach seinem Tode ein Quell neuer Gnade 
sein können. Ad. Rodewyk S. J. 




