
Der dreifaltige Gott - das Urbild und Vorbild 
des personalen Lebens 

Von Aloys G r i 11 m e i e r S. J., Frankfurt/Main 

Stolz und Würde des Menschen sind sein Person-sein. Als Geist-Person 
besitzt und •ist" er sein Selbst in ganz anderer Weise als alle Wesen unter ihm 
und um ihn. In seiner personalen Würde ist der Mensch, vor allem wenn er um 
sie weiß und aus ihr lebt, unangreifbar und unverletzbar. Es gibt keine Gewalt 
in dieser Welt, weder eine physische noch eine moralische, die den Menschen 
so tief erfassen und bestimmen könnte, daß dadurch sein Eigenwert als Person 
in Frage gestellt wäre oder gar aufgehoben würde, es sei denn, der Mensch 
selbst gäbe seine Würde preis und ließe sich durch Mächte, die außerhalb 
seines personalen Selbst liegen, versklaven. 

Merkwürdig ist freilich, wie lange der Mensch in der Geschichte seines Gei- 
steslebens gebraucht hat, um sich von seiner Besonderheit her, als personales 
Wesen, zu verstehen. Allzulange kam er über ein •gegenständliches" Selbst- 
verständnis, das sich um Ursprung und Ziel des Menschen, um Mittel und 
Wege zu seiner Entfaltung und Vervollkommnung, um sein Erkenntnis- und 
Strebevermögen, um Tugenden und Laster bewegte, nicht hinaus. Die Welt 
des Menschen wurde dementsprechend vorwiegend in sachhafte Kategorien 
eingeordnet. Es war ein Ereignis von allergrößter Tragweite, als der Geist 
des Menschen zu sich selber fand und seine Würde entdeckte, unaufhebbar 
Person zu sein, begabt mit der letzten Eigenständigkeit und Freiheit. Zu ihrer 
Reife ist diese Entwicklung eigentlich erst heute gekommen. Erst in unse- 
rer Zeit beginnt man, die eigentümlich personale Welt des Menschen nach 
allen Seiten hin zu erforschen, sein personales Handeln und Erleiden von der 
gegenständlichen Welt der Dinge und des rein psychischen Verhaltens, wie es 
auf einer niederen Stufe auch dem Tier eignet, klar abzugrenzen. Nicht zu- 
letzt werden auch in der Theologie, in der verstandesmäßigen Durchdringung 
des Offenbarungsgutes, die Gesetze des personalen Seins immer mehr frucht- 

bar gemacht. 
Mit dem wachsenden Begreifen seiner selbst als Person wuchs für den Men- 

schengeist allerdings auch die große Versuchung, das In- und Für-sich-sein 
zu überspannen, zur Monade zu werden. Tatsächlich ist er dieser Versuchung 
erlegen, wenigstens im westlichen Kulturbereich. Je mehr er sich aus den Bin- 
dungen des christlichen Glaubens und der damit gegebenen Gemeinschafts- 
ordnung löste, je mehr er sich auf sich selbst stellte, um so mehr wurde er zum 
Einzelgänger, der nur noch für sich und auf sich zu lebte, dessen höchstes Ge- 
setz nur noch Er selbst sein konnte. Die weitgehende Auflösung der gesell- 



162 Aloys Grillmeier 

schaftlichen Ordnungen, die vor allem seit dem 19. Jahrhundert zu beobach- 
ten ist, gibt uns ein anschauliches Bild von der Größe der Gefahr, die mit dem 
individualistischen Verständnis der Geistperson für den Menschen heraufzog. 
Es war eine tödliche Gefahr, nicht nur für das menschliche Gemeinschaftsleben, 
sondern gerade auch für die Person in ihrer unvertretbaren Einmaligkeit. Das 
hat der Hegelsche Idealismus ebenso wie der Kollektivismus unserer Tage nur 
zu deutlich gemacht. Beide sind nur als Gegenschlag gegen einen einseitigen 
Individualismus zu verstehen. Die von dorther der menschlichen Person dro- 
hende Gefahr läßt sich aber nicht durch äußere Mächte, sondern nur von innen, 
vom Grunde der Person selbst her, überwinden. Wir müssen uns von der un- 
heilvollen Selbstverschließung wieder frei machen, wir müssen unsere fal- 
schen Ansprüche aufgeben, wir müssen aus unserer unfruchtbaren Isolierung 
heraus und den Weg zum Mitmenschen wiederfinden, wir müssen es wieder 
als ein Zeichen von Kraft und Fülle ansehen, in voller personaler Freiheit 
Bindungen übernehmen zu können. 

In diesem Bemühen - einem der dringendsten unserer Tage - kann uns nun 
die Selbstoffenbarung Gottes in Christus eine große Hilfe sein. Ja, noch mehr! 
Ohne die christliche Offenbarung vom dreifaltigen Gott wäre vielleicht die 
Frage nach dem Miteinander und Ineinander von personalem Geschlossen- 
sein und personalem Offensein, von Für-sich-sein und Für-andere-da-sein 
unlösbar. Denn diese Offenbarung gibt uns nicht nur neue Perspektiven und 
Maßstäbe, sondern auch neue Möglichkeiten für die Verwirklichung unseres 
personalen Wesens. Darum müßte für uns Christen die Erneuerung des Men- 
schen und seiner Beziehung zum Nächsten, seine Befreiung aus einer unge- 
sunden und letztlich zerstörerischen Ichbezogenheit, seine Erlösung von 
schmerzlicher Einsamkeit und dem Unvermögen, die Schwelle des eigenen 
Herzens zu überschreiten, bei der Betrachtung des Geheimnisses der Trinität, 
beim bewußten, in der Gnade uns geschenkten Mitleben mit den drei heili- 
gen, göttlichen Personen beginnen. 

Die Offenbarung des dreifaltigen Gottes sagt dem Menschen: Indem du für 
den anderen da bist, bist du erst du selbst. Der Geist kann gar nicht er selbst 
sein, wenn er nicht für andere da ist. Denn auf der Höhe des Seins, im unend- 
lichen geistigen Gott, ist die Person ein Bezogensein vom einen zum anderen. 
Sie ist durch das, was sie für den anderen ist. Das Ich ist •durch" das Du. Der 
Vater ist nur, indem er den Sohn hervorbringt. Er, der Ursprunglose, besitzt 
den unendlichen Reichtum des göttlichen Wesens nur dadurch, daß er von ihm 
mitteilt, und eben in diesem Mitteilen ist er Person. Der Sohn ist nur dadurch, 
daß er der vom Vater Empfangende und mit dem Vater gemeinsam den Hei- 
ligen Geist •Hauchende" ist. Durch das Verschenken und Empfangen all des- 
sen, was die göttlichen Personen besitzen, durch die wesenhafte Bezogenheit 
jeweils der einen auf die beiden anderen, werden sie sich und ihrer Eigenart 



Der dreifaltige Gott 168 

nicht entfremdet, sondern kommen so überhaupt erst zu sich selbst, werden 
sie nicht antlitzlos, sondern erhalten sie erst ihr unverwechselbares Antlitz. 
So sehr ist der Vater geprägt, Er selbst, daß er ganz Vater ist, von seinem 
innersten Wesen her bis gleichsam in seine Sprache und Gebärde hinein. Er 
erschöpft in seinem väterlichen Herzen alles, was Vatersein nur je besagt, so 
daß •jede Gemeinschaft im Himmel und auf Erden (wenn wirklich sie eine 
Gemeinschaft der Liebe ist) nach ihm benannt wird" (Eph 3, 14), d. h. von 
ihm herrührt und in seiner Kraft besteht. Das gleiche gilt vom Sohn und vom 
Heiligen Geist. Vater, Sohn und Geist wirken alles gemeinsam, und dennoch 
prägt jeder von ihnen der Schöpfung seine unverlierbare Eigenart ein. Drei- 
fach bezogene und sich durchdringende Selbständigkeit! Geschlossen in der 
Offenheit und offen in der Geschlossenheit! Ich im Du und Du im Ich! Der 
Vater im Sohn, der Sohn im Vater und beide im Heiligen Geist! Das Urbild 
personalen Lebens! 

Ist es wirklich so? Kann der unendliche Gott in seinem innersten Geheim- 
nis für uns Vorbild sein? Die göttliche Natur ist nur eine in den dreifach auf- 
einander Bezogenen, ineinander Wohnenden, dem Vater, dem Sohn und dem 
Heiligen Geist. Wenn ein Mensch geboren wird, geschieht immer eine indi- 
viduelle Vervielfältigung der menschlichen Natur, entsteht mit Naturnot- 
wendigkeit ein Nebeneinander von endlichen Wesen, die alle erst ihre perso- 
nale Selbständigkeit erringen müssen und es nur dadurch können, daß sie sich 
gegenüber allem, was sie nicht selber sind, abgrenzen. Für ihn scheint darum 
nicht das erste das Sich-Verschenken, sondern eher das Sich-Behaupten zu sein. 
Ist nicht die Liebe erst dann tief, kraftvoll und bereichernd, wenn sie aus 
einem Herzen hervorgeht, das selbst schon einen Reichtum in sich birgt und in 
Stürmen erprobt ist? Setzt nicht das Sich-Hinneigen zum anderen immer 
schon einen festen Grund voraus, soll die Liebe wirklich Partnerschaft bedeu- 
ten, ein echter Austausch und nicht nur Anlehnung und Bedürftigkeit des 
Schwachen? Die Einwände mögen berechtigt sein; sie werden durch tausend- 
fältige Erfahrung bestätigt. Anderseits steht aber in lapidaren und über alles 
bloß Kreatürliche hinausweisenden Worten über dem Beginn der Heilsge- 
schichte: •Lasset uns den Menschen machen nach unserem Bild und Gleich- 
nis!" (Gen 1, 26). Die tiefere Wahrheit, daß der Mensch nur durch die selbst- 
los-liebende Hingabe des Herzens, durch Verschenken des Eigenen und die 
Sorge für andere zu sich selbst kommt, bleibt also durch jene Einwände unan- 
getastet. Das Gesetz der schenkenden und empfangenden Liebe des dreifalti- 
gen Gottes ist auch das Gesetz unserer Vollendung. 

So beglückend das klingen mag, wird der Mensch hier nicht doch überfor- 
dert? Wird hier nicht Unmögliches von ihm verlangt? Gewiß ist es die Sünde 
des Stolzes, des Eigensinnes und der Selbstsucht, die uns so einschnürt und 
gleich Kerkermauern uns abriegelt. Aber darüber hinaus ist es doch unsere 



164 Aloys Grillmeier 

Kreatürlichkeit, die uns daran hindert, zuerst und uneingeschränkt für den 
anderen da zu sein. Wir sind doch nicht die Absoluten, die um ihre Existenz 
nicht zu bangen brauchen. Wir müssen doch zunächst einmal unseren eigenen 
Halt suchen, ehe wir andere stützen können. Das ist wahr, das ist nur allzu 
wahr! Aber wo finden wir diesen Halt, diesen Standort, von dem aus wir uns 
selbstlos verschenken können, so sehr verschenken, daß wir gerade dadurch erst 
wir selbst werden? Wo anders als in Gott, dem einzig Absoluten. Wer diese 
Wahrheit vollzieht, lebendig, gläubig, nicht nur mit zergliederndem Ver- 
stand, sondern mit dem Herzen und durch die Tat, der steht aber auch schon 
an der Schwelle jener anderen Erkenntnis, daß das Gesetz des Mitteilens 
und Empfangens des personalen, dreifaltigen Gottes auch das Gesetz unseres 
Lebens sein muß, fler beginnt zu ahnen, daß alles, was uns hindert, vollkom- 
men für andere da zu sein, uns zugleich hindert, ganz wir selbst zu sein. 

Ist das auch unsere eigene Erfahrung? Was geschah denn in unserer Seele, 
wenn wir einmal wirklich dem lebendigen Gott, nicht nur dem Gott der Phi- 
losophen, begegneten? Sind wir schon einmal erschrocken inne geworden, daß 
wir längst die von Gott Gesuchten waren, ehe wir ihn suchten, die Angespro- 
chenen, ehe wir ihm antworteten? Das also ist das Erste: Gott spricht uns als 
Person an, der Vater durch den Sohn im Heiligen Geist. In dieser Anrede aber 
schenkt sich Gott zugleich. Er will unser Du werden, indem er unser Vater 
sein will. Dies Geheimnis ist unausschöpflich. Es gipfelt in der feierlichen Bitte 
Jesu, •daß alle eins seien, wie Du, Vater, in mir und ich in Dir; daß auch sie 
in uns eins seien ... damit die Liebe, mit der Du mich geliebt hast, in ihnen 
sei, und ich in ihnen" (Joh 17,21.26). Im väterlichen Anruf Gottes ist uns 
die Möglichkeit gegeben - die einzige echte, die wir haben! -, aus der Ver- 
krampfung unseres Herzens, aus selbstsüchtiger Verschlossenheit und Isolie- 
rung, aus der incurvatio super se ipsum, der unseligen Zurückbiegung auf 
sich selbst, herauszukommen und im Aufgeben aller eigenen Ansprüche zur 
Höhe personaler Würde und Freiheit zu gelangen. Indem der Vater sich in 
seinem Sohn uns mitteilt, gibt er uns nicht nur die Kraft, die Enge unseres krea- 
türlichen Daseins zu überschreiten, alle ängstliche oder stolze Selbstbehaup- 
tung aufzugeben - welchen Sinn hätte sie schon vor ihm! -,. sondern läßt uns 
auch beglückend erkennen, daß wir nur in dem Maße zur Vollendung kom- 
men, als wir für ihn da sind. Das Innewerden dieses Geheimnisses gehört zu 
den Urerfahrungen des christlichen Lebens. Wer sie nicht gemacht hat, weiß 
eigentlich noch nichts von der Frohen Botschaft unserer Erlösung, die eben 
darin besteht, daß der Geist des Sohnes in unsere Herzen gesandt wird und 
in uns ruft: Abba, mein Vater! (Gal 4, 6). Seit dieser Frohen Botschaft lebt 
der Mensch nur dann noch sich selbst, wenn er als Sohn für Gott lebt, im Gei- 
ste seines Sohnes, umgeprägt in das Bild seines Sohnes. Welchen Reichtum 
personalen Lebens hat nicht das Geheimnis Christi für uns eröffnet. Die Phi- 



Der dreifaltige Gott 165 

losophie des Idi-Du hat erst durch diese Offenbarung ihre volle Berechtigung 
und ihre unendlichen Perspektiven erhalten. 

Nur wer einmal in die Bewegung des dreifaltigen göttlichen Lebens gna- 
denhaft hineingenommen wurde und im Glauben diese Bewegung immer 
wieder bewußt nachvollzieht, wird es auch als eine Erfüllung betrachten, für 
andere da sein zu dürfen. Gewiß kennen wir auch die natürliche Erfahrung, 
daß wir in der Liebe zu einem Du zu uns selbst kommen. Man überstürzt sich 
heute förmlich darin, die erotische und geschlechtliche Begegnung für die 
echte Personwerdung des Menschen fruchtbar zu machen und ganz allgemein 
den befreienden und umwandelnden Wert der personalen Begegnung in 
Liebe und Freundschaft zu preisen. Keine Frage, daß hier auf Wichtiges hin- 
gewiesen und manch wertvolle Erkenntnis für die Gesundung und innere Er- 
neuerung des sich selbst verfallenen Menschen gehoben wird. Aber letztlich 
bleiben all diese Bemühungen unfruchtbar und Täuschung, wenn sie nicht in 
der gläubigen Begegnung mit dem dreifaltigen Gott geläutert und geheiligt 
werden. Die selbstlose Liebe, die also wirklich um des anderen willen verzich- 
ten kann, die nicht mehr das Eigene sucht und kennt, die sich auch an den Un- 
bekannten, an den Fremden und Kleinen, an die vielen Ausgestoßenen unse- 
rer Tage verströmt, lernt man auf die Dauer nur, wenn die Begegnung mit 
den anderen getragen ist von der gläubigen Hingabe des Kindes an Gott, den 
Vater. Johannes wußte wohl, warum er Gottes- und Nächstenliebe so unlös- 
lich miteinander verknüpfte: •Wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder" (1 
Joh 4, 21). Und nur wer von der Erfahrung der Gottesliebe herkommt, wird 
sich nicht bedürftig und sentimental an den anderen verlieren, sondern im 
wachsenden Sich-Vergessen und Für-andere-da-sein immer geschlossener 
werden, immer mehr sein Angesicht erhalten, ganz und unverwechselbar Er 
selbst sein. •O sanctissima Trinitas!" rief Franz Xaver nächtelang, auf seinen 
Knien liegend, aus, derselbe Heilige, der nichts anderes mehr in seinem Leben 
kannte als die Sorge für das Heil des Nächsten. Und welch eine Gestalt! 
Welche Kraft und welche Glut kennzeichnen diesen Heiligen! O sanctissima 
Trinitas! sollten auch wir in unserer Zeit oft und oft beten, um aus unserer 
Ichverkrampfung herauszukommen und in das Bild der Liebe umgeprägt zu 
werden, jener Liebe, die das Kennzeichen echten personalen Lebens ist. Mit 
besonderer Innigkeit ruft uns darum in diesen Tagen die Kirche zu: •Die 
Gnade des Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes (des Vaters) und die Ge- 
meinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!" (2 Kor 13, 13). 




