Der dreifaltige Gott - das Urbild und Vorbild

des personalen Lebens

Von Aloys Grillmeier S.J., Frankfurt/Main

Stolz und Wiirde des Menschen sind sein Person-sein. Als Geist-Person
besitzt und ,ist“ er sein Selbst in ganz anderer Weise als alle Wesen unter ihm
und um ihn. In seiner personalen Wiirde ist der Mensch, vor allem wenn er um
sie weil und aus ihr lebt, unangreifbar und unverletzbar. Es gibt keine Gewalt
in dieser Welt, weder eine physische noch eine moralische, die den Menschen
so tief erfassen und bestimmen konnte, dafl dadurch sein Eigenwert als Person
in Frage gestellt wire oder gar aufgehoben wiirde, es sei denn, der Mensch
selbst gibe seine Wiirde preis und liefle sich durch Midhte, die auferhaib
seines personalen Selbst liegen, versklaven.

Merkwiirdig ist freilich, wie lange der Mensch in der Geschichte seines Gei-
steslebens gebraucht hat, um sich von seiner Besonderheit her, als personales
Wesen, zu verstehen. Allzulange kam er iiber ein ,gegenstindliches“ Selbst-
verstandnis, das sich um Ursprung und Ziel des Menschen, um Mittel und
Wege zu seiner Entfaltung und Vervollkommnung, um sein Erkenntnis- und
Strebevermdgen, um Tugenden und Laster bewegte, nicht hinaus. Die Welt
des Menschen wurde dementsprechend vorwiegend in sachhafte Kategorien
cingeordnet. Es war ein Ereignis von allergrofiter Tragweite, als der Geist
des Menschen zu sich selber fand und seine Wiirde entdeckte, unaufhebbar
Person zu sein, begabt mit der letzten Eigenstindigkeit und Freiheit. Zu ihrer
Reife ist diese Entwicklung eigentlich erst heute gekommen. Erst in unse-
rer Zeit beginnt man, die eigentiimlich personale Welt des Menschen nach
allen Seiten hin zu erforschen, sein personales Handeln und Erleiden von der
gegenstindlichen Welt der Dinge und des rein psychischen Verhaltens, wie es
auf einer niederen Stufe auch dem Tier eignet, klar abzugrenzen, Nicht zu-
letzt werden auch in der Theologie, in der verstandesmafligen Durchdringung
des Offenbarungsgutes, die Gesetze des personalen Seins immer mehr frucht-
bar gemacht.

Mit dem wachsenden Begreifen seiner selbst als Person wuchs fiir den Men-
schengeist allerdings auch die grofle Versuchung, das In- und Fiir-sich-sein
zu iiberspannen, zur Monade zu werden. Tatsichlich ist er dieser Versuchung
erlegen, wenigstens im westlichen Kulturbereich. Je mehr er sich aus den Bin-
dungen des christlichen Glaubens und der damit gegebenen Gemeinschafts-
ordnung loste, je mehr er sich auf sich selbst stellte, um so mehr wurde er zum
Einzelginger, der nur noch fiir sich und auf sich zu lebte, dessen hochstes Ge-
setz nur noch Er selbst sein konnte. Die weitgehende Auflésung der gesell-



162 Aloys Grillmeier

schaftlichen Ordnungen, die vor allem seit dem 19. Jahrhundert zu beobach-
ten ist, gibt uns ein anschauliches Bild von der Grofie der Gefahr, die mit dem
individualistischen Verstindnis der Geistperson fiir den Menschen heraufzog.
Es war eine todliche Gefahr, nicht nur fir das menschliche Gemeinschaftsleben,
sondern gerade auch fiir die Person in ihrer unvertretbaren Einmaligkeit. Das
hat der Hegelsche Idealismus ebenso wie der Kollektivismus unserer Tage nur
zu deutlich gemacht. Beide sind nur als Gegenschlag gegen einen einseitigen
Individualismus zu verstehen. Die von dorther der menschlichen Person dro-
hende Gefahr lafit sich aber nicht durch dufiere Machte, sondern nur von innen,
vom Grunde der Person selbst her, uberwinden. Wir missen uns von der un-
heilvollen SelbstverschlieBung wieder frei machen, wir missen unsere fal-
schen Anspriiche aufgeben, wir miissen aus unserer unfruchtbaren Isolierung
heraus und den Weg zum Mitmenschen wiederfinden, wir miissen es wieder
als ein Zeichen von Kraft und Fille ansehen, in voller personaler Freiheit
Bindungen iibernehmen zu konnen.

In diesem Bemiihen — einem der dringendsten unserer Tage — kann uns nun
die Selbstoffenbarung Gottes in Christus eine grofie Hilfe sein. Ja, noch mehr!
Ohne die christliche Offenbarung vom dreifaltigen Gott ware vielleicht die
Frage nach dem Miteinander und Ineinander von personalem Geschlossen-
sein und personalem Offensein, von Flir-sich-sein und Fiir-andere-da-sein
unlosbar. Denn diese Offenbarung gibt uns nicht nur neue Perspektiven und
Mafstibe, sondern auch neue Moglichkeiten fiir die Verwirklichung unseres
personalen Wesens. Darum miifite fiir uns Christen die Erneuerung des Men-
schen und seiner Beziehung zum Nachsten, seine Befreiung aus einer unge-
sunden und letztlich zerstorerischen Ichbezogenheit, seine Erlésung von
schmerzlicher Einsamkeit und dem Unvermdgen, die Schwelle des eigenen
Herzens zu iiberschreiten, bei der Betrachtung des Geheimnisses der Trinitat,
beim bewuflten, in der Gnade uns geschenkten Mitleben mit den drei heili-
gen, gottlichen Personen beginnen.

Die Offenbarung des dreifaltigen Gottes sagt dem Menschen: Indem du fiir
den anderen da bist, bist du erst du selbst. Der Geist kann gar nicht er selbst
sein, wenn er nicht fiir andere da ist. Denn auf der Hohe des Seins, im unend-
lichen geistigen Gott, ist die Person ein Bezogensein vom einen zum anderen.
Sie ist durch das, was sie fiir den anderen ist. Das Ich ist ,,durch“ das Du. Der
Vater ist nur, indem er den Sohn hervorbringt. Er, der Ursprunglose, besitzt
den unendlichen Reichtum des gottlichen Wesens nur dadurch, dafl er von thm
mitteilt, und eben in diesem Mitteilen ist er Person. Der Sohn ist nur dadurch,
daf er der vom Vater Empfangende und mit dem Vater gemeinsam den Hei-
ligen Geist ,Hauchende* ist. Durch das Verschenken und Empfangen all des-
sen, was die gottlichen Personen besitzen, durch die wesenhafte Bezogenheit
jeweils der einen auf die beiden anderen, werden sie sich und ihrer Eigenart



Der dreifaltige Gott 163

nicht entfremdet, sondern kommen so iiberhaupt erst zu sich selbst, werden
sie nicht antlitzlos, sondern erhalten sie erst ihr unverwechselbares Antlitz.
So sehr ist der Vater geprigt, Er selbst, dafl er ganz Vater ist, von seinem
innersten Wesen her bis gleichsam in seine Sprache und Gebirde hinein. Er
erschopft in seinem vaterlichen Herzen alles, was Vatersein nur je besagt, so
dafl ,jede Gemeinschaft im Himmel und auf Erden (wenn wirklich sie eine
Gemeinschaft der Liebe ist) nach ihm benannt wird“ (Eph 3, 14}, d. h. von
ihm herriihrt und in seiner Kraft besteht. Das gleiche gilt vom Sohn und vom
Heiligen Geist. Vater, Sohn und Geist wirken alles gemeinsam, und dennoch
prigt jeder von ihnen der Schopfung seine unverlierbare Eigenart ein. Drei-
fach bezogene und sich durchdringende Selbstindigkeit! Geschlossen in der
Offenheit und offen in der Geschlossenheit! Ich im Du und Du im Ich! Der
Vater im Sohn, der Sohn im Vater und beide im Heiligen Geist! Das Urbild
personalen Lebens!

Ist es wirklich so? Kann der unendliche Gott in seinem innersten Geheim-
nis fiir uns Vorbild sein? Die gottliche Natur ist nur eine in den dreifach auf-
einander Bezogenen, ineinander Wohnenden, dem Vater, dem Sohn und dem
Heiligen Geist. Wenn ein Mensch geboren wird, geschicht immer eine indi-
viduelle Vervielfiltigung der menschlichen Natur, entsteht mit Naturnot-
wendigkeit ein Nebeneinander von endlichen Wesen, die alle erst ihre perso-
nale Selbstindigkeit erringen miissen und es nur dadurch kénnen, daf sie sich
gegeniiber allem, was sie nicht selber sind, abgrenzen. Fiir ihn scheint darum
nicht das erste das Sich-Verschenken, sondern eher das Sich-Behaupten zu sein.
Ist nicht die Licbe erst dann tief, kraftvoll und bereichernd, wenn sie aus
einem Herzen hervorgeht, das selbst schon einen Reichtum in sich birgt und in
Stiirmen erprobt ist? Setzt nicht das Sich-Hinneigen zum anderen immer
schon einen festen Grund voraus, soll die Liebe wirklich Partnerschaft bedeu-
ten, ein echter Austausch und nicht nur Anlehnung und Bediirftigkeit des
Schwachen? Die Einwédnde mdgen berechtigt sein; sie werden durch tausend-
fdltige Erfahrung bestétigt. Anderseits steht aber in lapidaren und iiber alles
blof Kreatiirliche hinausweisenden Worten iiber dem Beginn der Heilsge-
schichte: ,Lasset uns den Menschen machen nach unserem Bild und Gleich-
nis!“ (Gen 1, 26). Die tiefere Wahrheit, dafl der Mensch nur durch die selbst-
los-liebende Hingabe des Herzens, durch Verschenken des Eigenen und die
Sorge fiir andere zu sich selbst kommt, bleibt also durch jene Einwinde unan-
getastet. Das Gesetz der schenkenden und empfangenden Liebe des dreifalti-
gen Gottes ist auch das Gesetz unserer Vollendung.

So begliickend das klingen mag, wird der Mensch hier nicht doch iberfor-
dert? Wird hier nicht Unmdgliches von ihm verlangt? Gewif} ist es die Stinde
des Stolzes, des Eigensinnes und der Selbstsucht, die uns so einschniirt und
gleich Kerkermauern uns abriegelt. Aber dartiber hinaus ist es doch unsere



164 Aloys Grillmeier

Kreatiirlichkeit, die uns daran hindert, zuerst und uneingeschrankt fiir den
anderen da zu sein. Wir sind doch nicht die Absoluten, die um ihre Existenz
nicht zu bangen brauchen. Wir miissen doch zunichst einmal unseren eigenen
Halt suchen, ehe wir andere stiitzen konnen. Das ist wahr, das ist nur allzu
wahr! Aber wo finden wir diesen Halt, diesen Standort, von dem aus wir uns
selbstlos verschenken kénnen, so sehr verschenken, dafl wir gerade dadurcherst
wir selbst werden? Wo anders als in Gott, dem einzig Absoluten. Wer diese
Wabhrheit vollzieht, lebendig, gldubig, nicht nur mit zergliederndem Ver-
stand, sondern mit dem Herzen und durch die Tat, der steht aber auch schon
an der Schwelle jener anderen Erkenntnis, dafl das Gesetz des Mitteilens
und Empfangens des personalen, dreifaltigen Gottes auch das Gesetz unseres
Lebens sein mufi, der beginnt zu ahnen, daf} alles, was uns hindert, vollkom-
men fiir andere da zu sein, uns zugleich hindert, ganz wir selbst zu sein.

Ist das auch unsere eigene Erfahrung? Was geschah denn in unserer Seele,
wenn wir einmal wirklich dem lebendigen Gott, nicht nur dem Gott der Phi-
losophen, begegneten? Sind wir schon einmal erschrocken inne geworden, dafl
wir langst die von Gott Gesuchten waren, ehe wir ihn suchten, die Angespro-
chenen, ehe wir ihm antworteten? Das also ist das Erste: Gott spricht uns als
Person an, der Vater durch den Sohn im Heiligen Geist. In dieser Anrede aber
schenkt sich Gott zugleich. Er will unser Du werden, indem er unser Vaier
sein will. Dies Geheimnis ist unausschopflich. Es gipfelt in der feierlichen Bitte
Jesu, ,daf alle eins seien, wie Du, Vater, in mir und ich in Dir; daf auch sie
in uns eins seien. .. damit die Liebe, mit der Du mich geliebt hast, in ihnen
sei, und ich in ihnen® (Joh 17,21.26). Im viterlichen Anruf Gottes ist uns
die Méglichkeit gegeben — die einzige echte, die wir haben! —, aus der Ver-
krampfung unseres Herzens, aus selbstsuchtiger Verschlossenheit und Isolie-
rung, aus der incurvatio super se ipsum, der unseligen Zuriickbiegung auf
sich selbst, herauszukommen und im Aufgeben aller eigenen Anspriiche zur
Hohe personaler Wiirde und Freiheit zu gelangen. Indem der Vater sich in
seinem Sohn uns mitteilt, gibt er uns nicht nur die Kraft, die Enge unseres krea-
tirlichen Daseins zu iiberschreiten, alle dngstliche oder stolze Selbstbehaup-
tung aufzugeben ~ welchen Sinn hitte sie schon vor ithm! —, sondern 148t uns
auch begliickend erkennen, dafl wir nur in dem Mafle zur Vollendung kom-
men, als wir fir ihn da sind. Das Innewerden dieses Geheimnisses gehort zu
den Urerfahrungen des christlichen Lebens. Wer sie nicht gemacht hat, weif§
eigentlich noch nichts von der Frohen Botschaft unserer Erlosung, die eben
darin besteht, daf} der Geist des Sohnes in unsere Herzen gesandt wird und
in uns ruft: Abba, mein Vater! (Gal 4, 6). Seit dieser Frohen Botschaft lebt
der Mensch nur dann noch sich selbst, wenn er als Sohn fir Gott lebt, im Gei-
ste seines Sohnes, umgepragt in das Bild seines Schnes. Welchen Reichtum
personalen Lebens hat nicht das Geheimnis Christi fiir uns eréffnet. Die Phi-



Der dreifaltige Gott 165

losophie des Ich-Du hat erst durch diese Offenbarung ihre volle Berechtigung
und ihre unendlichen Perspektiven erhalten.

Nur wer einmal in die Bewegung des dreifaltigen gottlichen Lebens gna-
denhaft hineingenommen wurde und im Glauben diese Bewegung immer
wieder bewufit nachvollzieht, wird es auch als eine Erfilllung betrachten, fiir
andere da sein zu diirfen. Gewiff kennen wir auch die natirliche Erfahrung,
dafl wir in der Liebe zu einem Du zu uns selbst kommen. Man tberstiirzt sich
heute formlich darin, die erotische und geschlechtliche Begegnung fiir die
echte Personwerdung des Menschen fruchtbar zu machen und ganz allgemein
den befreienden und umwandelnden Wert der personalen Begegnung in
Liebe und Freundschaft zu preisen. Keine Frage, daf hier auf Wichtiges hin-
gewiesen und manch wertvolle Erkenntnis fir die Gesundung und innere Er-
neuerung des sich selbst verfallenen Menschen gehoben wird. Aber letztlich
bleiben all diese Bemithungen unfruchtbar und Tauschung, wenn sie nicht in
der glaubigen Begegnung mit dem dreifaltigen Gott geldutert und geheiligt
werden. Die selbstlose Liebe, die also wirklich um des anderen willen verzich-
ten kann, die nicht mehr das Eigene sucht und kennt, die sich auch an den Un-
bekannten, an den Fremden und Kleinen, an die vielen Ausgestoflenen unse-
rer Tage verstromt, lernt man auf die Dauer nur, wenn die Begegnung mit
den anderen getragen ist von der glaubigen Hingabe des Kindes an Gott, den
Vater. Johannes wufite wohl, warum er Gottes- und Nachstenliebe so unlos-
lich miteinander verkniipfte: ,Wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder® (1
Joh 4, 21). Und nur wer von der Erfahrung der Gottesliebe herkommt, wird
sich nicht bediirftig und sentimental an den anderen verlieren, sondern im
wachsenden Sich-Vergessen und Fir-andere-da-sein immer geschlossener
werden, immer mehr sein Angesicht erhalten, ganz und unverwechselbar Er
selbst sein. , O sanctissima Trinitas!“ rief Franz Xaver nidchtelang, auf seinen
Knien liegend, aus, derselbe Heilige, der nichts anderes mehr in seinem Leben
kannte als die Sorge fiir das Heil des Nachsten. Und welch eine Gestalt!
Welche Kraft und welche Glut kennzeichnen diesen Heiligen! O sanctissima
Trinitas! sollten auch wir in unserer Zeit oft und oft beten, um aus unserer
Ichverkrampfung herauszukommen und in das Bild der Liebe umgeprigt zu
werden, jener Liebe, die das Kennzeichen echten personalen Lebens ist. Mit
besonderer Innigkeit ruft uns darum in diesen Tagen die Kirche zu: ,Die
Gnade des Herrn Jesus Christus, die Liebe Gottes (des Vaters) und die Ge-
meinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!” (2 Kor 13, 13).





