
Der Geist Christi 

Von Gaston S a 1 e t S. J., Lyon 

Seit ihren Anfängen betet die Kirche: •Ich glaube an den Heiligen Geist". Die 
trinitarische Formel, die unter dem Namen des Apostolischen Symbolums bekannt 
ist, sichert diesen Glauben. Für die Kirche war der Heilige Geist stets ein Mysterium, 
aber sie hat nie zugelassen, daß er •der unbekannte Gott" blieb. Sie hätte eine 
Schmähung darin erblickt, hätte man den Heiligen Geist als ein großes X betrachtet, 
das man bejahen mußte, ohne es zu verstehen, in einer Art höherer göttlicher Mathe- 
matik. Die Frühkirche lebte sehr bewußt in ihm, im Strahlungsbereich seines Ge- 
heimnisses. Eben deswegen hat sie kraftvoll alle Häresien zurückgewiesen, die die- 
sen Glaubensartikel angriffen, ob nun bestritten wurde, daß der Geist eine eigene 
Person sei, ob man seine Gottheit ablehnte oder seinen Ursprung falsch verstand. 
Diese Reaktion der Kirche zeigt, in welch hohem Grad sie das Bewußtsein hat, daß 
das Dogma vom Heiligen Geist von vitaler Bedeutung ist. Sie wußte sehr wohl, daß 
den Sohn leugnen so viel heißt wie das Christentum zerstören. Sie wußte aber ebenso, 
daß die Wirklichkeit des Heiligen Geistes an die des Sohnes gebunden ist. Er ist der 
Geist des Sohnes, der Geist Christi. Den einen preisgeben heißt auch den andern 
verleugnen; das aber bedeutet alles verlieren. 

Diese Probleme scheinen längst bewältigt und gelöst. Die Gegner des Heiligen 
Geistes, die •Pneumatomachen", wie man sie genannt hat, scheinen uns der Archäo- 
logie oder den Fossilien der Vorgeschichte anzugehören. Und man findet schwerlich 
noch Christen, die leugneten, der Heilige Geist sei eine göttliche Person • ausge- 
nommen lediglich die modernen •unitarischen" Protestanten, für die Sohn und Geist 
bloße Worte zur Bezeichnung des höchsten ein-persönlichen Wesens sind. Hier hat 
man eine Doktrin vor sich, die das Christentum ihres eigentlichen Mysteriums be- 
raubt und es in die Nähe des blutleeren philosophischen Deismus bringt. 

Wir glauben an den Heiligen Geist. Aber solange der Glaube bloße Theorie bleibt, 
kann er nahezu vollständig in Vergessenheit geraten. Und ist das Vergessen nicht 
ein Darüber-hinweg-Gehen, eine Art praktischer Verneinung und stillschweigender 
Leugnung? Man muß wohl sagen, für viele Christen ist der Heilige Geist ein bloßes 
Wort, ein Wort, das kein Interesse hervorruft, und ohne wirklichen Gehalt. 

Ein Wiederbeleben des Glaubens an seine konkrete Existenz, d. h. an seine Rolle 
und sein notwendiges Wirken in der Kirche sowie in jedem einzelnen von uns ist un- 
erläßlich und heilsam. Es bedeutet ein Wiederbeleben unserer Dankbarkeit und un- 

serer Liebe. 

Die Lehre der Kirche über den Heiligen Geist 

Die Person des Heiligen Geistes ist ohne menschliches Antlitz. Schon der bloße 
Name, der sie bezeichnet, erscheint abstrakt und farblos. Wir kennen sie nur vom Hö- 
rensagen. Indes, Christus selber sprach uns vom Heiligen Geist und belehrte uns, daß 
es sein Geist sei. Seine Lehre ist es, von ihm geoffenbart, vor allem beimLetzten Abend- 
mahl, welche die Kirche in die klaren und kraftvollen Worte gefaßt hat: •Wir glau- 



Der Geist Christi 167 

ben an den Heiligen Geist, der vollständiger, vollkommener und wahrer Gott ist, der 
aus dem Vater und dem Sohne hervorgeht und dem Vater und dem Sohne in allem, 
der Substanz, der Allmacht, der Ewigkeit, gleich ist. Wir glauben, daß diese heilige 
Dreifaltigkeit nicht drei Götter sind, sondern ein einziger, allmächtiger, ewiger, un- 
sichtbarer und unveränderlicher Gott"1. 

So ist also der Geist eine göttliche Person, dem Vater und dem Sohn in allem 
gleich und mit ihnen im Besitz derselben Gottheit. Und dieses göttliche Sein ist ihm 
mitgeteilt vom Vater und vom Sohn, von denen er ausgeht. 

Die lateinische Kirche betrachtet nach Augustinus den Heiligen Geist vorzugs- 
weise als den Endpunkt, der aus der wechselseitigen Liebe des Vaters und des Soh- 
nes hervorgeht. Die Liebe, mit der der Vater den Sohn liebt, und die Liebe, mit der 
der Sohn den Vater liebt, sind in ihnen keine akzidentellen Akte, die zu ihrem Per- 
sonsein hinzuträten; und die Begegnung der beiderseitigen Liebe ist nicht wie bei 
den Menschen eine zerbrechliche Einheit, es ist vielmehr eine vollkommene Gemein- 
schaft. Und in vollendeter Einheit mündet ihre wechselseitige Ekstase aus in eine 
lebendige Person, den Heiligen Geist, dem deshalb der Name •die Liebe" gebührt. 
•Der Heilige Geist ist also gewissermaßen die unaussprechliche Gemeinschaft von 
Vater und Sohn. Darum wird er wohl •die Liebe" genannt: dieser Name, der dem 
Vater wie dem Sohne zukommt und der für sie ein gemeinsamer Name ist, ist für ihn 
ein persönlicher Name"2. 

Die großen Lehrer der morgenländischen Kirche bevorzugen die Formel: •Der 
Heilige Geist geht aus dem Vater durch den Sohn hervor". So sagt z. B. Basilius: 
•Die Güte, die Heiligkeit der göttlichen Natur und die königliche Würde kommen 
dem Heiligen Geist vom Vater durch den Sohn zu"3. Diese Lehrer sehen also in ihm 
Denjenigen, in dem sich die geheimnisvolle Bewegung des trinitarischen Lebens voll- 
endet, der eben dadurch der Schöpfung zugewandt ist, - den Finger Gottes, der die 
Menschen berührt, das Wort, das den ewigen Gedanken der Erkenntnis des Vaters 
zum Ausdruck bringt4. 

Die Kirche hat beide Lehrmeinungen für annehmbar erachtet und in ihren Glau- 
bensbekenntnissen geheiligt, da beide gleichwertig und im Grunde identisch sind. 
Hier wie dort erscheint übrigens die dritte Person als die Liebe. Der Heilige Geist 
ist Derjenige, dessen Fähigkeit darin besteht, gegeben, geschenkt zu werden, die 
Gabe einfachhin. Und in der Tradition der Väter ist der Begriff der •Gabe" für ihn 
eine ebenso persönliche und charakteristische Bezeichnung wie der eigentliche Be- 
griff des •Geistes" selbst5. 

Der Heilige Geist im Leben Jesu 

Als eine geheimnisvolle Person, von der Christus selber nur anläßlich ihrer Sen- 
dung zu den Menschen sprach, können wir den Geist nur aus seinem Wirken erken- 
nen, das uns etwas von seinem Geheimnis offenbart. 

1 2. Konzil von Lyon (Denzinger 463; Neuner-Roos 840). 
2 August., De Trinitate, V, 11, 12 (P. L. 42, 919). 
8 Basilius, Über den Hl. Geist, 47 (P. G. 32, 153). 
* Vgl. Didymus, Die Dreifaltigkeit, 1. 2 (P. G. 39,496, 505). 
* Hilarius, De Trinitate, 1.2, n. 1 (P. L. 10,54). 



168 Gaston Saht 

Zuerst gilt es, das Offenbarwerden des Geistes im Leben Jesu, unseres Hauptes, 
zu betrachten. Er, der vom Vater und vom Sohn ausgeht, zeigt sich als zuinnerst mit 
dem menschgewordenen Sohn verbunden, während des ganzen Verlaufs der Sen- 
dung, die der Vater diesem anvertraut hat. Gregor von Nazianz hat einige dieser 
mittlerischen Tätigkeiten hervorgehoben: •Christus wird empfangen • der Geist 
überschattet; Christus wird getauft • der Geist legt Zeugnis ab; Christus wird ver- 
sucht • der Geist führt ihn; Christus wirkt Wunder • der Geist steht ihm bei; Chri- 
stus verläßt die Erde • der Geist nimmt seine Stelle ein .. ."6. 

Wahrhaftig, im Geist und durch ihn bringt bei der Verkündigung das göttliche Wir- 
ken auf wunderbare Weise die Menschheit Christi hervor. Der Geist heiligt die 
menschliche Seele Jesu, dieses Jesus, der der Christus, der Gesalbte ist, weil er die 
Salbung des Geistes empfängt (Apg 10, 38). Wie er gegenwärtig und tätig war im 
entscheidungsreichen Augenblick der Menschwerdung, so ist er zugegen und tätig in 
der Stunde aller großen Entscheidungen im Leben des Erlösers, so z. B. zu Beginn 
des öffentlichen Lebens und bei der Apostelwahl (Apg 1, 1). In ihm, dem Geist, jubelt 
Christus und dankt er seinem Vater. Durch ihn, den Geist, treibt er die Dämonen 
aus, um das Reich Gottes aufzurichten (Lk 10, 21). 

Da nun das Leben der Christen die Fortsetzung des Lebens Christi hier auf Erden 
und die Verlängerung des Evangeliums ist, kann es nicht verwundern, daß der Hei- 
lige Geist in diesen Christen das fortsetzt, was er für Christus getan hat. 

Die Verheißung des Heiligen Geistes an die Apostel 

Zunächst sind es die Apostel, in denen sich das Wirken des Geistes auf wunder- 
bare Weise kundgibt. Sehr oft war er ihnen von ihrem Meister verheißen worden; 
diese große Verheißung erfüllte vor allem seine letzten Stunden und seine erhaben- 
sten Gespräche. Dank dieser Verheißung bleibt die Zukunft, die unbarmherzig ver- 
schlossen schien, offen; die bedrückende Nacht des Gründonnerstags und die Däm- 
merung von Kaivaria sind schon von Morgenlicht durchstrahlt. 

Zum Heil der Menschheit sendet der Vater den Sohn und auch den Geist: •In der 
Fülle der Zeit sandte Gott seinen Sohn, von einem Weibe geboren, unter das Gesetz 
gestellt, damit er die unter dem Gesetze loskaufe und wir Sohnesrechte empfingen. 
Daß ihr aber Söhne seid, (erkennt ihr daran:) Gott hat den Geist seines Sohnes in 
unsere Herzen gesandt..." (Gal 4, 4-6). 

Nach diesem Text des hl. Paulus ist die zweite göttliche Sendung nicht weniger 
notwendig als die erste. Und zum anderen sind, nach dem gleichen Text, die beiden 
Sendungen eng miteinander verknüpft. Die Sendung des Heiligen Geistes geschieht 
als Folge der Sendung Christi. Das wesentliche Ergebnis des Erlösungsopfers liegt 
darin, daß der verherrlichte Christus den Geist senden kann: •Durch die Rechte 
Gottes erhöht, hat er den verheißenen Heiligen Geist vom Vater empfangen und nun 
das ausgegossen, was ihr da seht und hört" (Apg 2, 32). Pfingsten ist so kostbar, daß 
dafür der Preis des Karfreitags nicht zu hoch war. Da der Geist nicht kommen kann, 
solange Jesus seine irdische Laufbahn nicht vollendet hat, bedeutet es für die Apo- 
stel einen Gewinn, daß ihr Meister fortgeht (Joh 16, 7); denn er verheißt den Seinen 

6 Greg. v. Nazianz, 5 theol. Reden 29 (P. G. 36, 16.5). 



Der Geist Christi 169 

nidit bloß Eingebungen, Ideen, Kräfte, Gnaden und Tröstungen, sondern einen 
•Jemand", eine lebendige Person, einen Verteidiger, Meister, Tröster, einen ande- 
ren •Er selbst". 

Im Augenblick seines Scheidens von der Welt, da das Werk eben umrissen, die 
Architektur gerade sichtbar wird, da die Kirche noch erst als Entwurf besteht • bis- 
her hat Jesus die Wahrheit nur in einem Winkel der Welt verkündet und sein Leben 
der Aufgabe geweiht, einige Menschen mit schwer beweglichem Verstand und unzu- 
verlässiger Großmut heranzubilden •, in diesem Augenblick seines Scheidens emp- 
findet Christus nichts von der Unruhe eines Philosophen, der sich fragen muß, was 
aus seiner Lehre im Verständnis seiner Schüler werden wird, er spürt nichts von der 
drängenden Sorge, wie sie der Gründer eines Reiches hat, der sein Werk und seine 
großen Vorhaben in die Hände allzu schwacher junger Erben legen muß.. Er schaut 
vielmehr mit festem Blick und mit unerschütterlichem Vertrauen in die Zukunft. 
Und vor diesen Menschen, für die er alles bedeutet, die ihn geliebt haben, die ihm 
gefolgt sind, die er liebt - er nennt sie zärtlich seine Vielgeliebten, seine Kinder - 
vor diesen Menschen läßt er sich nicht zu einer Gemütserregung hinreißen, wie sie 
große Abschiede mit sich bringen, sondern wagt mit unerwarteter Ruhe zu sagen: 
•Es ist gut für euch, daß ich fortgehe" (Joh 16, 7). Er kennt den Verheißenen und 
weiß, daß man ihm vertrauen darf. 

Wunderbares Wirken des Heiligen Geistes in den Aposteln 

Die Wirkung des Geistes auf die Apostel ist in der Tat ganz und gar unvorher- 
gesehen • außer für Christus • und wunderbar. 

Man brauchte kein Prophet, nicht einmal ein gewiegter Psychologe zu sein, um vor- 
aussagen zu können, was mit Petrus, Andreas, Jakobus, Johannes nach dem Tod des 
Meisters geschehen mußte. Die von ihnen schon recht wenig verstandenen Unter- 
weisungen Jesu würden sich in ihrem schwachen Gedächtnis ziemlich schnell ver- 
flüchtigen. Ihre Liebe, die echt, aber noch unvollkommen war, und die, wie jede 
menschliche Liebe, auf die Wärme seiner Gegenwart angewiesen blieb, würde nach 
seinem Scheiden erkalten. Ihr Mut, dieser Mut, der immer wieder absank, würde un- 
fähig sein, der Abnützung durch die Zeit und der Prüfung zu widerstehen. Das 
großartig geplante Werk würde unterbrochen und der Bauplatz mit der Trostlosig- 
keit seiner frischen Ruinen im Stiche gelassen werden. Die Hoffnung der Feinde 
Christi vom Abend des Karfreitags, daß das Problem •Jesus von Nazareth" von 
nun an erledigt sei, sähe sich erfüllt, die große Hoffnung der Menschheit aber würde 
in eine noch größere Enttäuschung umschlagen. 

Indes, das Gegenteil ist eingetreten, da sich Pfingsten ereignete und der Geist zu 
wirken begann. 

Ein aufsehenerregendes, triumphales Ereignis, ganz im Gegensatz zur Heiligen 
Nacht, in der Christus so still und fast verstohlen Einzug in die Welt gehalten hatte. 
Jerusalem ist in Aufruhr, während sich in der Heiligen Nacht für Jerusalem und 
selbst für Bethlehem nichts Bemerkenswertes zutrug. Man könnte sagen, Gott habe 
auch noch vor den völlig Gleichgültigen kundtun wollen, daß es sich um eine große 
Wende der Weltgeschichte handelte, um ein Geschehen von nicht abzuschätzender 
Bedeutung, das die Jahrhunderte erschüttern würde. 



170 Gaston Salet 

Und doch, hier begab sich zu allererst ein inneres Ereignis, das die Seelen um- 
wandelte. Eine Taufe, nach dem Worte des Meisters, mit all dem, was das Wort an 
tiefgreifender Erneuerung ausdrückt. Der Beginn eines neuen Lebens für die Apo- 
stel, die schweigend im Gebet, mit Maria in ihrer Mitte, versammelt sind und über 
denen Flammen aufleuchten • Sinnbilder des Feuers, das sie durchglühen, und des 
Lichtes, das sie erleuchten wird. 

Wort für Wort verwirklicht sich an ihnen die Vorhersage Jesu: •Er wird euch in 
alle Wahrheit einführen" (Joh 16,13). Sie waren ehedem so schwerfällig im Glauben 
und Verstehen! Sie hatten ihren kindlichen Hoffnungen nie entsagen können und 
hatten Anstoß genommen am Ärgernis des Heiles durch das Kreuz! Sie hätten die 
Geduld des Meisters erschöpft, wenn diese nicht unerschöpflich gewesen wäre, und 
sie hatten seiner unvergleichlichen Erziehung einen dumpfen Widerstand ent- 
gegengesetzt! Noch am letzten Abend hatten sie jenen Ausruf erstaunter Traurig- 
keit herausgefordert: •Wie, noch immer seid ihr ohne Verständnis ... schon so 
lange bin ich bei euch ... und so vieles habe ich euch zu sagen, aber ihr könnt es 
jetzt noch nicht tragen ..." (Joh 14,9; 16,12). Jetzt erfahren sie auf einmal, wie in ihrer 
Erinnerung schon halb vergessene Worte des Meisters wieder auftauchen, jetzt ver- 
stehen sie die Seligpreisungen und die Gleichnisse, die Demut und den Tod am 
Kreuze, sie verstehen sowohl die verhüllten wie die überblendenden Lehren Jesu. Wo 
dieser scheinbar gescheitert war, da hatte der Heilige Geist Erfolg. Sie werden fähig, 
das echte Evangelium zu verkünden und jenes Licht zum Aufleuchten zu bringen, 
von dem noch wir Heutigen leben. Sie besitzen •Christi Sinn", sie geben Antwort 
auf neu auftauchende Fragen und lösen nie besprochene Probleme so, wie Jesus selbst 
sie gelöst hätte. 

Während sie noch vor kurzem, in den Tagen der Passion, das Ausmaß ihrer 
Schwäche gezeigt hatten und sich selber danach einschätzen konnten, und dann, als 
ihre Anmaßung zunichte war, ihre Treue nicht mehr zu versichern wagten, werden 
sie nun mit einem Schlag zu Starken, Unerschrockenen und unerschütterlich Wider- 
stehenden. Dieselben, die sich wie Kinder vor Gespenstern gefürchtet, die vor einer 
Magd gezittert, die sich versteckt hatten, anstatt als Entlastungszeugen beim Prozeß 
ihres angeklagten Meisters zu erscheinen, sehen jetzt den schlimmsten Gefahren ins 
Auge und treten vor den Hohen Rat: •Es ist unmöglich für uns, daß wir nicht spre- 
chen" (Apg 4,20). Als man sie durch Einschüchterung zum Schweigen bringen will, 
verkünden sie laut das Evangelium. Als man sie gefangensetzt und sie geißelt, sind 
sie voller Freude, für Christus leiden zu dürfen. 

Wahrhaftig, jetzt lieben sie ihn mehr. Ja, sie lieben ihn mehr als damals in 
Galiläa, mehr als in jenen bevorzugten Stunden, da sie die Begleiter seiner irdischen 
Wege sein durften. Die menschliche Liebe würde an der Abwesenheit des Geliebten 
ersterben. Aber dank dem Geiste ist Jesus ja gar nicht abwesend. Er ist ihnen nahe, 
er ist in ihnen. Ihre Liebe kennt kein Abnehmen, nicht das so demütigende, ständig 
zunehmende Vergessen oder die vielleicht noch demütigendere Anstrengung des 
Kampfes gegen das Vergessen. Ganz im Gegenteil, diese Liebe wächst beständig. 
Als Petrus, von den Jahren des Apostolates aufgebraucht, in Ketten liegt und das 
Martyrium ihm bevorsteht, liebt er ohne Zweifel den Meister mit einer demütiger 
und darum verläßlicher gewordenen Liebe, aber auch mit einer Liebe, in der noch 



Der Geist Christi 171 

mehr an Kraft und Feuer liegt als in jener morgendlichen, da er dem Ruf des jungen 
Propheten folgte und Boote und Netze am Ufer des Sees Genesareth zurückließ. 
Und Johannes fühlt nach einem außergewöhnlich langen Lebenslauf, im hohen Al- 
ter, das ihn von so vielen Dingen Abstand gewinnen ließ, die Flamme seiner Liebe 
nicht sinken, sondern liebt den Herrn noch glühender als damals, da er sich beim 
Letzten Abendmahl an seine Brust lehnte, und selbst mehr als in jener Stunde, da er 
als einziger von allen Jüngern mit Maria unter dem Kreuz ausharrte. 

Wunder des Wirkens des Heiligen Geistes in den Seelen der Apostel! 

Der Heilige Geist und das Apostolat 

Wundern wir uns von jetzt ab nicht mehr über die außerordentliche Wirkung ihrer 
Arbeit. Wenn das Reich Gottes schlechte Fortschritte macht, liegt es dann nicht vor 
allem an den Dienern dieses Reiches? Und ist das größere Hindernis für das Aposto- 
lat nicht oft gerade die Person des Apostels selbst? Losgeschält und frei vom selbst- 
süchtigen Ich, durch den Heiligen Geist mit Christus bekleidet, erschüttern sie die 
Massen. Eine Predigt des hl. Petrus • und siehe, 3000 Menschen fühlen sich •ins 
Herz getroffen" und verlangen die Taufe. Vielleicht befanden sich unter diesen sogar 
einige jener Priester, die auf Kaivaria den Gekreuzigten verhöhnt hatten (vgl. 
Apg 6, 7). Welchem Menschenfischer glückt ein ähnlicher Fang? Hatte Jesus selbst je 
einen solchen gemacht? Auch hier könnte man noch einmal versucht sein zu sagen, 
der Heilige Geist wirke erfolgreicher als Christus. Alles verläuft so, als hätte sich 
der Erlöser die Arbeit der erfolglosen Nacht vorbehalten, während er den Aposteln 
den ertragreichen Fang des Morgens überläßt. Hatte er ihnen überdies nicht vor- 
ausgesagt: •Wahrlich, ich sage euch: Wer an mich glaubt, wird die Werke, die ich 
tue, auch selbst tun, und noch größere als diese wird er tun ..." (Joh 14,12). 

Die Erschütterung der Seelen ist verständlich. Die Apostel sind ja nicht irgend- 
welche Wortemacher und ihr Evangelium ist keine Literatur, sondern ein Werk in 
der Kraft des Geistes (Rom 15,18 f.; 2 Kor 12,12). Ihre Predigt wird bekräftigt 
durch das heilende oder schreckende Wunder. Unter der Sonne, die Pfingsten aus- 
strahlt, heilt Petrus die Kranken durch seinen Schatten. Sein Wort ist hingegen ver- 
nichtend für die, die den Geist belogen haben (Apg 5). Als es um die Wahl der 
Diakone geht, fordert man von den Kandidaten, daß sie vom Heiligen Geist erfüllt 
seien (Apg 6,3). Und als deren größter, Stephanus, vor dem Hohen Rat das Wort 
ergreift, spürt man, wie Der ihn erfüllt, der der Paraklet ist, der Beistand und, wenn 
nötig, der Ankläger (Apg 7,51•53). 

Die Apostelgeschichte berichtet uns zwar vornehmlich die Taten und Handlungen 
der Apostel, aber sie offenbart uns noch viel mehr das Wirken des Heiligen Geistes, 
und dies so sehr, daß man von einem Evangelium des Heiligen Geistes sprechen 
konnte. •Wie die vier Evangelien uns das Leben Christi und seine Sendung hier 
auf Erden berichten, so beschreibt dieses fünfte Evangelium das Leben und Wirken 
des Heiligen Geistes in der Kirche und durch die Kirche"7. Er ist zwar der verbor- 
gene, aber gleichwohl der Hauptakteur des ganzen Dramas. 

Er kommt in Stunden des Kreuzes zu Hilfe. Er veranlaßt Petrus, die Familie des 

7 cf. Lebreton, Histoire du Dogme de la Trinite, I, p. 374. 



172 Gaston Saht 

heidnischen Centurio von Joppe zu taufen (Apg 10 und 11). Er lenkt die Beratungen 
des Konzils von Jerusalem: •Es hat dem Heiligen Geist und uns gefallen ..." 
(Apg 15.28). Er bestimmt Paulus zu seinem Apostolat: •Sondert mir Barnabas und 
Saulus zu dem Werke aus, zu dem ich sie mir berufen habe ... So vom Heiligen 
Geiste ausgesandt, zogen sie nach Seleucia hinab . . ." (Apg 13,2•4). Er bestellt die 
Vorsteher der neuen Gemeinden (Apg 20,28). Er bestimmt die abenteuerlichen Rei- 
sewege des hl. Paulus in den Ländern der Heiden (Apg 16, 7; 22,17) und lenkt in 
souveräner Weise das ganze Werk der Verkündigung des Evangeliums. 

Die ersten Gläubigen und der Heilige Geist 

Das Wirken des Geistes ist nicht auf die Apostel allein beschränkt. Die ganze 
christliche Gemeinschaft lebt unter seinem Walten und in vertrautem Umgang mit 
ihm. Pfingsten setzt sich in der ganzen Kirche fort. Christen werden die genannt, die 
die Taufe und die Gabe des Geistes empfangen. 

Von da an entfaltet sich ihr ganzes Leben im Geiste: •Ihr seid nicht im Fleische, 
sondern im Geiste, da ja der Geist Gottes in euch wohnt" (Rom 8. 9). Er wohnt in 
den Tiefen der Seele und bleibt dort nicht untätig, sondern bewegt den Christen und 
treibt ihn zum Handeln an. Er heiligt ihn an Leib und Seele und beschenkt ihn mit 
mannigfachen Gaben. Zuweilen tut sich seine Gegenwart in auffallender Weise 
kund, durch plötzliche Entrückungen und durch das unerwartete Reden in fremden 
Sprachen (1 Kor 12). Denn sie soll gegenüber den Zweiflern bezeugt werden und sich 
auch den Gleichgültigen kundtun. Aber sein vorzüglichstes Wirken begibt sich ver- 
borgen im Herzen: Er formt das Gebet des Christen, selbst das spontanste und per- 
sönlichste: •Der Geist kommt unserer Schwachheit zu Hilfe. Denn um was wir bitten 
sollen, wie es nötig ist, wissen wir nicht, aber da tritt der Geist selber für uns ein 
mit wortlosen Seufzern" (Rom 8, 26). Und in jedem Augenblick verhilft er dem 
Christen zu Glaube, Gerechtigkeit und Liebe. 

Das ganze moralische Verhalten des Gläubigen läßt sich auf das Leben im Geiste 
zurückführen. Seine Aufgabe ist es, den Geist nicht zu betrüben, den Geist nicht aus- 
zulöschen, seinen Tempel nicht zu zerstören und nicht zu entweihen (Eph 4,30; 
1 Thess 5, 19; 1 Kor 3, 16-17 .. .). Die Christen sind zugleich frei und aufs spür- 
barste gebunden: sie sind ein für alle Male befreit von den minutiösen Vorschrif- 
ten des mosaischen Gesetzes: •Wenn der Geist euch belebt, seid ihr nicht unter dem 
Gesetz" (Gal 5,18); dafür sind sie aber unterworfen •dem Gesetz des Geistes, der 
das Leben gibt" (Rom 8,2), dem Gesetz der Liebe, die große Forderungen stellt; es 
könnte hart erscheinen, würde man es nicht lieben. 

Schließlich bewirkt der Geist auch die Verbundenheit der Gläubigen unterein- 
ander. Er erzeugt unter solchen, die sich zuweilen unsympathisch sind, kein bloßes 
Nebeneinander, sondern Einmütigkeit (Apg 2,44; 4,32);er eint die verschiedenartig- 
sten Persönlichkeiten mit den unterschiedlichsten Begabungen (1 Kor 12,11). Die 
Gemeinschaft ist recht eigentlich das Werk des Geistes, der das Band der Liebe in 
der heiligsten Dreifaltigkeit und das Band der Liebe unter den Menschen ist: •Die 
Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes (des Vaters) und die Ge- 
meinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!" (2 Kor 13,13). 

Wir wollen aus der Urkirche kein Idyll machen, denn nicht alles an ihr ist vor- 



Der Geist Christi 173 

bildlich. Im ersten Jahrhundert ebensogut wie im zwanzigsten wohnt der Heilige 
Geist in Menschen, deren Freiheit er nicht vergewaltigt, deren Leidenschaften sich 
ihm in den Weg stellen. Sünde und Unruhestiftung bis zum Ärgernis, Uneinigkeit, 
Eifersüchteleien und Kleinlichkeit fehlten in der Urkirche nicht, davon zeugen die 
Briefe des hl. Paulus. Aber trotz all solcher Mißstände herrschte ein gewisses Klima, 
und zwar gerade das Klima des Heiligen Geistes: eine Hochherzigkeit, die bis zum 
Heroismus gehen konnte, eine unbeschreibliche Selbstverständlichkeit im Üben der 
Tugend, eine bestimmte Vornehmheit und Liebenswürdigkeit, die sehr wohl An- 
zeichen der göttlichen Gnade sind, und über allem die Freude, der untrügliche Be- 
weis für die Gegenwart des Geistes. 

Ebensowenig wie sich im Evangelium langatmige Klagen finden, trifft man in der 
Apostelgeschichte auf die geringste Spur von Pessimismus. Der Existentialismus der 
trotzigen Verzweiflung liegt noch sehr fern und hat hier keinen Raum. In diesen 
Jahren, in denen sich die Wolken schwer über der Zukunft zusammenballen, wo die 
Verfolgungen die Gegenwart schon blutrot färben, wo Stephanus gesteinigt, Jako- 
bus enthauptet, Petrus gefangengesetzt, Paulus überall verfolgt wird und fliehen 
muß, entfaltet sich das christliche Leben in einer Atmosphäre von Hymnen und geist- 
lichen Liedern. Die ganze Kirche singt in heiliger Freude. Es ist ein Frühling. In die- 
sem Mut, dieser Hoffnung, dieser friedvollen Freude lebt eine paradiesische Ju- 
gend, eine Jugend, die das Heidentum mit seinen Alterserscheinungen in Erstau- 
nen versetzte. Und diese Jugendlichkeit wird fortdauern, dieser Frühling wird nicht 
vergehen. Wir finden ein herrliches Echo davon bei Clemens von Alexandrien: •Wir 
sind jugendlich, wir sind das neue Volk, das sich vom alten ganz und gar unter- 
scheidet. Man hat uns ein ganz neues Gut gezeigt. Uns gehört die Fruchtbarkeit der 
Jugend, das Neusein, das kein Altern kennt, der glühende Eifer, immer mehr zu 
erkennen! Wir sind stets jung, stets gut, stets neu. Wir müssen ja wohl neu sein, wir, 
die wir teilhaben an der Neuheit des Wortes. Die an Ewigem teilhaben, müssen 
auch Unvergängliches an sich tragen. Man nennt uns Kinder, unser ganzes Leben 
ist ein Frühling, denn wir tragen in uns die Wahrheit, die nicht altert, und diese 
Wahrheit belebt unser ganzes Leben"8. 

Christus und der Heilige Geist bei den ersten Gläubigen 

Das Wirken des Geistes in der Urkirche - wir wollen es betonen - kommt nicht 
einer neuen Herrschaft gleich, die auf die Herrschaft Christi folgte, und seine Beleh- 
rungen bilden kein neues Evangelium neben dem Evangelium Christi. Manche haben 
das anzunehmen vermocht. Aber die Kirche hat stets den Gedanken verurteilt, der 
Geist könnte kommen, um den Erlöser zu ersetzen. Hervorgehend aus dem Vater und 
dem Sohn, ganz und gar ihnen zugewandt in seiner Liebesekstase, kann seine Sendung 
nur die Verherrlichung des Sohnes und des Vaters zum Inhalt haben. Die wesent- 
liche Gabe, mit der er die Gläubigen beschenkt, ist gerade der Geist der Kindschaft, 
der Geist der Annahme an Kindes Statt, durch den sie dem Sohne gleichgestaltet und 
so dem Vater wohlgefällig werden (Rom 8, 15; Gal 4, 6). 

Christus selber hatte vorhergesagt: •Er wird mich verherrlichen" und hatte er- 

6 Clemens v. Alexandrien, Pädag. 1, 5, 20 (P. G. 8, 273). 



174 Gaston Saht 

klärt: •Er wird nicht aus sich reden, sondern was er von mir hört, wird er reden; 
... Er wird von dem Meinigen nehmen und euch verkündigen" (Joh 16, 13-14). 

Man hat darum gesagt, die Gabe des Geistes sei christologisch; und Irenäus ge- 
braucht die Formel: •Der Heilige Geist ist die Mitteilung Christi"9. Dank dem Geiste 
lieben die Christen diesen nun unsichtbaren Christus und sind ihm ebenso innig zu- 
getan wie die Jünger, die Jesus von Nazareth gesehen und in vertrauter Gemein- 
schaft mit ihm gelebt hatten. Der hl. Petrus stellt das mit bewegten Worten fest: 
•Ihr habt Jesus Christus nicht gesehen und liebt ihn dennoch; an ihn glaubt ihr, 
obwohl ihr ihn jetzt nicht vor Augen habt, und in diesem Glauben jubelt ihr auf in 
herrlicher, unsagbarer Freude" (1 Petr 1, 8). 

Ähnlich sind alle Leser der Paulusbriefe zu dem Schluß gekommen, daß nach dem 
Apostel die Rolle Christi und die Rolle des Heiligen Geistes nahezu zusammenfallen: 
der Christ wird gerechtfertigt und geheiligt im Geiste, wie er gerechtfertigt und ge- 
heiligt wird im Herrn. Er ist ein heiliger Tempel im Geiste, wie er ein heiliger Tem- 
pel im Herrn ist. Im Geiste besiegelt sein heißt auch in Christus besiegelt sein. Die 
Freude und der Friede im Heiligen Geist sind ebenso Freude und Friede im Herrn10. 

Von hier aus haben Leugner der Trinität zu folgern versucht, daß für Paulus der 
Heilige Geist nur ein anderer Name für den verherrlichten Christus sei, nicht aber 
eine von ihm verschiedene Person. Indes, diese Texte sind so zu verstehen, daß die 
Wirksamkeit der beiden klar unterschiedenen göttlichen Personen in unserer Heili- 
gung untrennbar eine ist, oder noch genauer gesprochen, daß uns Christus gerade 
durch den Geist jenes göttliche Leben mitteilt, das er selber vom Vater empfängt. 
Aber der Geist richtet keine Wand auf zwischen Christus und den Seelen, er tritt 
auch nicht als Mittler zwischen Ihn und uns; das unmittelbare Wirken des Geistes 
bleibt vielmehr das Wirken Christi. Durch seinen Geist sind wir die Seinen, seine 
Brüder, • aber eben dadurch gehören wir ihm sehr real an, sind wir wirklich seine 
Brüder. 

Im übrigen fühlt der Christ nur zu Christus eine brüderliche Beziehung. Nur mit 
ihm - so hat man nach der Apostelgeschichte den Eindruck - halten die Gläubigen 
vertraute Zwiesprache. Der Geist hat kein menschliches Antlitz und steht nicht sozu- 
sagen vor ihnen. Er ist da, im Innersten der Seele, aber er bleibt geheimnisvoll ver- 
borgen. Man empfängt von ihm Einsprechungen und Weisungen und gehorcht ihm. 
Er selbst aber bleibt schweigend im Hintergrund, während er unablässig Christi 
Bild uns vor Augen stellt und uns anregt, ihn zu lieben. 

Dieser Umstand erklärt vielleicht die Tatsache, daß man in der Kirche der ersten 
Jahrhunderte wenig Huldigungen findet, die unmittelbar an den Heiligen Geist ge- 
richtet sind. Aber das Bewußtsein seiner Nähe ist darum nicht weniger im Herzen 
der Gläubigen lebendig. Die Liturgie erhebt sich immer zum Vater durch den Sohn; 
aber die Liturgie geschieht stets im Geiste. Seine unentbehrliche Gegenwart wird 
nachdrücklich hervorgehoben in den Zeremonien der Taufe, die selbst trinitarisch 
erfolgt, und die Taufe wieder findet ihre Erfüllung in der Gabe des Geistes. Man 
ruft ihn beim heiligen Opfer an zur Wandlung von Brot und Wein in den Leib 
und in das Blut Christi. Der Glaube der Kirche an den Geist findet nicht nur im 

0 Irenäus, Geg. d. Häresien, 3, 24, 1 (P. G. 7, 966). 
10 cf. Lebrcton, op. cit. p. 424; Prat, Saint Paul II, 352, 353. 



Der Geist Christi 175 

dritten Teil des Credo seinen Ausdruck. Der Geist wird ebenso in den Doxologien 
genannt, in denen man seit den ältesten Zeiten den Vater durch den Sohn im Geiste 
preist, oder auch den Vater und den Sohn mit dem Geiste11. Die Kirche hat das tiefe 
Bewußtsein, daß nach der Offenbarung, die Irenäus so vorzüglich erhellt hat, alle 
Heilsgüter vom Vater durch den Sohn ausgehen und vom Heiligen Geist zuerteilt 
werden, und daß der Aufstieg der Seele zu Gott im Heiligen Geist geschehen muß, 
der uns mit dem Sohn vereinigt und so bis zum Vater gelangen läßt. •Wenn wir wie- 
dergeboren sind durch die Taufe, die uns gespendet wird im Namen dieser drei Per- 
sonen, dann wurden wir in dieser zweiten Geburt mit Gaben beschenkt, die in Gott 
dem Vater sind, durch den Sohn vermittelt werden und den Heiligen Geist bei sich 
haben. Denn alle, die den Geist Gottes in sich tragen, werden hingeführt zum Wort, 
d. h. zum Sohn; der Sohn nimmt sie auf und opfert sie seinem Vater, und der Vater 
gewährt ihnen die Unsterblichkeit. So kann man also ohne den Geist das Wort 
Gottes nicht sehen, und ohne den Sohn kann niemand zum Vater gelangen ... Aber 
dem Sohn ist aufgetragen, nach dem Wohlgefallen des Vaters denen den Geist zu 
verleihen, die der Vater will und so wie er es will"12. 

Alles dies macht die schon erwähnte heftige Reaktion der Theologen und der 
Gläubigen gegenüber den Irrtümern verständlich, die leugneten, daß der Heilige 
Geist eine göttliche Person sei. Dies alles läßt uns aber auch begreifen, daß die Kirche, 
da sie zunächst einmal die Lehre vom Heiligen Geist zergliedern und erklären 
mußte, erst viel später zu den feierlichen Lobpreisungen des Pfingstfestes und zu 
der glühenden Lyrik jener Anrufungen kam, die sich an den Heiligen Geist richten: 
•Veni, Sancte Spiritus!" 

Wenn wir uns etwas länger dabei aufgehalten haben, das Wirken des Heiligen 
Geistes in der Kirche der ersten Jahrhunderte zu betrachten, so geschah es darum, 
weil nichts so geeignet ist, unser Vertrauen und unsere Liebe zu ihm anzuregen und 
uns davon zu überzeugen - wenn man so sagen darf -, daß er wahrhaftig seine Be- 
weise erbracht hat, und daß die ganze Kirche wie jeder einzelne von uns mit seinem 
Heilswirken rechnen kann. 

Denn es gibt kein doppeltes Christentum und es gibt nur einen Geist. Was er 
einst für die Apostel, was er für die ersten Christen getan hat, ist Beispiel und 
Vorbild für das, was er zu jeder Zeit für die Kirche tut und was er in uns wahr- 
machen wird, wenn wir ihn nur wirken lassen. 

Die fortdauernde Gegenwart des Heiligen Geistes in der Kirche 

Wenn nun der Heilige Geist der Geist Christi ist, wie sollte er dann nicht und zu- 
allererst wesentlich im Werke Christi, d. i. in der Kirche, zu finden sein? Wie sollte 
er nicht gegenwärtig sein im ganzen Verlauf ihrer langen Geschichte bis in unsere 
Zeit? 

Die Kirche ist die Gemeinschaft des Geistes, hat Augustinus gesagt. Und Papst 
Leo XIII. erklärt, ein anderes Wort Augustins zitierend: •Wenn Christus das 
Haupt der Kirche ist, dann ist der Geist ihre Seele"13. Es wäre darum nicht richtig, 

11 Basilius, Über den Hl. Geist, 1 f.; 58 f. (P. G. 32, 68 f.). 
12 Irenäus, Erweis der apostol. Wahrheit, 7. 
13 Leo XIII., Enzyklika •Divinum illud" (vgl. Augustinus, Serm 267,4; P. L. 38, 1231). 



176 Gaston Saht 

sich vorzustellen, der Heilige Geist sei nur zur Zeit der Apostel wirklich tätig ge- 
wesen, damals habe es einen staunenswerten Frühling charismatischer Ausgießungen 
gegeben, ein wenig ungeordnet, aber voll von Verheißungen, dann aber sei diese 
Kirche charismatischer Begeisterung gesetzter und älter geworden, Autorität und ge- 
setzliche Regelung seien dem mystischen Aufschwung gefolgt, der Heilige Geist 
habe einer festen Ordnung Platz gemacht. Solche Gegensätze, wie sie der liberale 
Protestantismus so gern vorträgt, beruhen auf einer Täuschung. Von Anfang an 
gab es in der Kirche, so charismatisch sie war, auch Organisation: die Briefe des hl. 
Paulus und des hl. Ignatius von Antiochien lassen in dieser Hinsicht keinen Zwei- 
fel. Und nach Zeiten betonter Organisation erweist sich die Kirche zum Ausgleich 
wieder aufs neue als die charismatische: Charismen finden wir beim hl. Pfarrer von 
Ars und so vielen anderen Heiligen der Neuzeit. 

Im übrigen - und das ist bedeutungsvoller als die augenfälligen Kundgebungen -: 
der Heilige Geist übt in der Kirche die wesentliche Sendung aus, die Christus 
von ihm vorhergesagt hatte. 

Am Abend des Gründonnerstags hatte er gesagt: •Der Geist wird euch in alle 
Wahrheit einführen". Von Jahrhundert zu Jahrhundert geht diese Prophezeiung in 
Erfüllung. Der Heilige Geist bewahrt die Kirche in jeder Epoche ihrer Geschichte 
vor dem Irrtum und führt sie in der Art und Weise, wie sie die unwandelbare Wahr- 
heit in neuen Formeln ausdrückt. Die in der Kirche so ausgeprägte Hochschätzung 
der Tradition hat nichts zu tun mit einer Lust am einmal Gewordenen und Alter- 
tümlichen. Wir brauchen uns nicht sehnsüchtig der Vergangenheit zuzuwenden, als 
ob dort die Wahrheit reiner zu finden sei und als ob sie entstellt werde, je weiter 
sie sich von ihren Ursprüngen entfernte. Der Geist hält jene menschlichen Ursachen 
des Verfalls auf, die sie entstellen und verderben könnten. Und wenn die Kirche 
die Unbefleckte Empfängnis Mariens, ihre Aufnahme in den Himmel oder den 
Primat des Papstes in festen Lehrsätzen definiert, dann tut sie nichts anderes, als in 
der Sprache, die ihr die beste zu sein scheint, auf Fragen, Wünsche und geheime Er- 
wartungen der Gläubigen antworten. Als Seele der Kirche ist der Heilige Geist 
gegenwärtig in der Hierarchie, die beurteilt, überwacht und verkündet, wie er im 
ganzen Leib tätig gegenwärtig ist als der •Geist, der in jedem Gläubigen atmet", 
wie Paulinus von Nola sagt, um ihm das Verständnis für die Unterweisung 
durch die Kirche zu eröffnen, um seinen Glauben zu stärken und seinen Gehorsam zu 
festigen. Was man Dogmenentwicklung nennt, ist das Werk des Geistes. Der hl. 
Irenäus hat das schon in die klassisch gewordene Formel geprägt: •Die Belehrung 
die wir von der Kirche empfangen haben, ist wie eine kostbare Hinterlassenschaft 
in einem vorzüglichen Gefäß; der Geist erneuert sie ständig und teilt dabei auch 
dem Gefäß, das sie enthält, seine jugendliche Frische und Kraft mit"14. 

Dieser Dogmenfortschritt ist die Verbreitung des Lichtes Christi. Er dient der 
Verherrlichung Christi, er möchte diesen und jenen Aspekt seiner Lehre und seines 
Geheimnisses mehr ins Licht rücken und eine größere Liebe zu seiner Person hervor- 
rufen. 

Denn das Wirken des Heiligen Geistes bleibt nicht auf den Bereich des Verstandes 
beschränkt. Es gibt sich wunderbar gerade auch in der Geschichte der Heiligkeit kund. 

14 Irenäus, Gegen die Häresien, 3, 24,1 (P. G. 7, 966). 



Der Geist Christi 177 

Dank dem Geiste der Liebe schreitet die Kirche fort, da sie sich zu erneuern ver- 
mag. Auf rein menschlicher Ebene erscheint die Reform einer Gemeinschaft nahezu 
unmöglich. Geschichte und Erfahrung sprechen für den Pessimismus. Welches politi- 
sche System, welche soziale Klasse hat sich je selbst reformiert? Der Mensch scheint 
der Stagnation geweiht, dem unablegbaren Irrtum und der verfestigten Unordnung; 
es erwache denn jene revolutionäre Gewalt, die bestimmte innere Kräfte und gültige 
Werte freilegt, die aber auch alles zerstört und den Fortschritt, den sie auslöst, nur 
allzu teuer bezahlen läßt. 

Wenn man nicht von außen reformiert wird und sich nicht selbst reformieren kann, 
welche Möglichkeit zur Erneuerung besteht dann noch? Nur noch diejenige, die der 
Heilige Geist schenkt. Er kann die wahren Reformen hervorrufen. 

Er hat es in der Geschichte der Kirche bewiesen. Gewiß, in Zeiten, da Reformen 
sich aufdrängten, hat die Kirche zuweilen Gewalttätigkeiten erlitten, die zu Spaltun- 
gen in der Christenheit und nicht zu den wünschenswerten Verbesserungen führten. 
Aber es hat auch die echten Erneuerungen gegeben, die der Heilige Geist durch neue 
Heilige gewirkt hat: man erinnere sich nur an Franz von Assisi und seine Armut, an 
Theresia von Avila und ihr umwandelndes Gebet, an die großen Apostel des 16. und 
17. Jahrhunderts ... Der Heilige Geist hat die Kirche von innen her reformiert, 
nicht durch ein erneutes Kommen, ein sprühendes Pfingsten, sondern durch seine ge- 
wöhnliche Gegenwart, deren Wirkkraft er dann kundtat, - die außerordentlich ist, 
je mehr die Herzen bereit sind. 

Der Geist der Liebe ist es, der verhindert, daß die Flamme der Liebe zu Chri- 
stus im Herzen der Menschen nachläßt und der in allen Jahrhunderten jene Zeugen 
Jesu in der Geschichte erweckt, von denen P. de Grandmaison sprach15. Welch auf- 
rüttelndes Zeugnis! Die Aufforderung zu ihrer Nachahmung mahnt uns zugleich, 
nicht über den Ruhm der Heiligen zu streiten und keine einfältigen Vergleiche an- 
zustellen zwischen der Tugend des einen und der des anderen, denn beides ist uns 
unbekannt. Aber wir haben wenigstens die stärkende Gewißheit, daß Hochherzigkeit 
und Wahrheit nicht in dem Maße abnehmen, in dem die Urkirche uns ferner rückt. 
Wer wagte zu behaupten, Cäcilia oder Agnes hätten den Herrn weniger geliebt als 
die galiläischen Frauen, die ihn auf seinen Wegen begleiteten? Und Theresia von 
Avila weniger als Cäcilia oder Agnes? Aus welchem Grunde sollte Bernhard von 
Clairvaux nicht ebenso leidenschaftlich für Christus entflammt gewesen sein wie die 
Zebedäussöhne und P. de Foucauld in seiner Klausur der Wüste ebenso wie die gro- 
ßen Mystiker des Mittelalters in ihren Abteien? Und haben die Märtyrer im China 
des zwanzigsten Jahrhunderts eine geringere Anziehungskraft als Ignatius von An- 
tiochien, da er zum Martyrium eilte, das ihm im Amphitheater bevorstand? 

Die Kirche von heute liebt Christus ebenso wie die Kirche der Apostel. Und diese 
Liebe ist das Werk des Geistes, der in ihr wohnt. 

Er ist es auch, der die Einheit der Liebe in der unübersehbaren Vielfalt der Tem- 
peramente, menschlicher Fähigkeiten und geistiger Gaben gewährleistet. Man wird 
kaum versucht sein, dem Christentum vorzuwerfen, es nivelliere die Persönlichkeiten, 
es vergewaltige brutal die Seelen, wenn man sich einmal so verschieden geartete Hei- 
lige wie Simeon den Säulensteher und Augustinus von Hippo, Philipp Neri und Re- 

15 de Grandmaison, Jesus Christ, 1.6. c. 2. 



178 Gaston Salet 

nedikt Labre, Theresia vom Kinde Jesu und Don Bosco ins Gedächtnis ruft. Man 
wird viel eher diese unübersehbare Vielfalt bewundern, die vom Geist selbst gewirkt 
ist und die schon Cyrill von Jerusalem durch einen wissenschaftlich zwar anfecht- 
baren, aber doch schönen und ausdrucksvollen Vergleich dargelegt hat: •Warum ver- 
sinnbildet Christus die Gnade des Geistes durch das Wasser? Weil das Wasser das 
konstituierende Prinzip aller Dinge ist. Das Wasser bringt Pflanzen und Tiere her- 
vor. Das Wasser kommt vom Himmel. Es ist von einer einzigen Wesenheit, aber die 
Wirkungen, die es hervorbringt, sind mannigfacher Art. Eine einzige Quelle spendete 
Wasser für das ganze Paradies. Ein und derselbe Regen fällt auf den ganzen Erd- 
kreis herab; er wird weiß in der Lilie, rot in der Rose, purpurn im Veilchen und 
in der Hyazinthe, unendlich mannigfaltig in der Vielzahl der Dinge, anders in der 
Palme, anders im Weinstock, - er wird alles in allem. Seine Natur ist eine einzige, 
er unterscheidet sich nicht von sich selbst. Der Regen selbst ändert sich nicht, er 
fällt hier nicht anders als dort; aber er paßt sich den Bedingungen der einzelnen 
Dinge an, die ihn aufnehmen, und wird für jedes das, was ihm nützlich ist. So ist 
auch die Natur des Heiligen Geistes eine einzige und ungeteilte, aber er teilt einem 
jeden die Gnade zu, die er will. Und wie der ausgetrocknete Baum, wenn er mit 
dem Wasser in Berührung kommt, wieder auszuschlagen beginnt, so bringt die sün- 
dige Seele Früchte der Gerechtigkeit hervor, wenn sie in der Buße der Gabe des 
Geistes teilhaftig geworden ist. Die Natur des Geistes ist eine einzige, aber er wirkt 
die verschiedensten Tugenden durch den göttlichen Willen und im Namen Christi: 
diesem gewährt er die Weisheit der Rede, jenen erleuchtet er durch die Gabe der 
Prophetie, einem anderen verleiht er die Kraft, Dämonen auszutreiben, einem wei- 
teren die Gabe der Schriftauslegung, wieder einen stärkt er in der Mäßigkeit, diesen 
lehrt er die Barmherzigkeit, jenen unterweist er im Fasten und in der Askese, die- 
sen in der Verachtung des Leibes, jenen bereitet er auf das Martyrium vor. So wirkt 
er verschieden in den verschiedenen Seelen und ist doch von sich selbst nicht ver- 
schieden, gemäß dem Worte des Apostels: Alle diese Gaben sind die Wirkung eines 
und desselben Geistes, der sie einem jeden nach seinem Wohlgefallen zuteilt" (1 Kor 
12, ll)18. 

Die Seelen sind verschieden, die Gnade vielfältig, denn der unerschöpfliche Reich- 
tum Christi soll durch Verteilung in den verschiedenen Weisen der Heiligkeit 
aufstrahlen. Aber diese unermeßliche Vielfalt steht der Einheit nicht entgegen, denn 
es gibt ja nur einen Geist, den Geist Christi, den Geist desjenigen, der gesagt hat: 
•Möchten doch alle eins sein!", und dessen höchster Wunsch diese Einheit war. 

Die voneinander so verschiedenen Gnadengaben sind nur zum gemeinsamen 
Nutzen gegeben, sie sollen die Gemeinschaft als ganze bereichern; weit entfernt, 
Trennung zu bewirken, schaffen sie die Einmütigkeit, und zwar nicht unter gleichen 
Seelen einer eintönigen Serie, sondern unter individuell geprägten, deren Reich- 
tümer sich gegenseitig ergänzen. Die Kirche ist das einzige Beispiel, wo Einmütigkeit 
nicht eine bloße Metapher bedeutet, sondern eine Realität. Denn es ist der eine Geist 
- jeder Seele innerlicher als sie sich selber -, der sich allen Seelen mitteilt und aus 
ihnen eine einzige Seele machen kann. 

Es geht hier nicht nur um jenes gewiß schon sehr innerliche und wirksame Prin- 

18 Cyrill v. Jerusalem, Katechese 16, 12 (P. G. 33, 933). 



Der Geist Christi 179 

zip, daß das gleiche Ziel, das von vielen verfolgt wird, schon eine gemeinsame Seele 
und infolgedessen eine wirkliche Einheit in den menschlichen Gemeinschaften her- 
vorbringt. Vielmehr kommt nach den Worten Pius XII. im mystischen Leib Christi 
zu diesem gemeinsamen Zusammenwirken aller zu demselben Zweck •noch ein an- 
deres inneres Prinzip hinzu, das sowohl dem ganzen Organismus wie den einzelnen 
Gliedern wirklich und kraftvoll innewohnt und von solcher Erhabenheit ist, daß es, 
in sich betrachtet, alle einigenden Bande, die einen physischen oder einen moralischen 
Leib zusammenhalten, unermeßlich weit überragt. Dieses Prinzip gehört nicht der 
natürlichen, sondern der übernatürlichen Ordnung an, ja es ist in sich selber geradezu 
unendlich und unerschaffen, nämlich der Geist Gottes, der nach der Lehre des hl. 
Thomas ,der Zahl nach ein und derselbe, die ganze Kirche erfüllt und einigt'"17. 

Die Gegenwart des Geistes ist es auch, die der Kirche ihren erhabenen Wert ver- 
leiht. Man kann an ihr - und die Nichtgläubigen begehen damit keinen Irrtum - die 
wunderbar ausgewogene Organisation bewundern, die Ästhetik der Architektur in 
ihren Einrichtungen wie in ihrer Rechtsordnung und die weise Mäßigung ihrer Re- 
gierungsweise. Aber in all dem darf man nur beiläufige Gegebenheiten oder Folge- 
erscheinungen sehen. Ihre ursprünglichste und kostbarste Wirklichkeit ist der Geist 
des Lichtes, der Einheit und der Liebe, der in ihr wohnt und der bewirkt, daß die 
Kirche der Organisation auch die Kirche der Liebe ist. 

Denn wenn es schon ein schwerwiegender Irrtum ist, die Kirche mit ihrer sozialen 
Struktur und ihrer hierarchischen Organisation gleichzusetzen, als sei sie ein voll- 
endeter Verwaltungsapparat und eine meisterhafte Bürokratie, dann ist es erst recht 
eine tödliche Täuschung, der Rechtskirche eine Liebeskirche entgegenzustellen, die 
man sich mehr oder weniger verborgen denkt und in der allein der Geist wohnen 
soll. Wir finden den Geist Christi in der so, d. h. mit ihrer sozialen Stuktur ge- 
wollten Kirche. Ja, nur dort finden wir ihn. Man weiß, mit welcher Bestimmtheit 
die Väter das gegenüber den Schismen und Häresien herausgestellt haben. Und 
wenn die Theologen späterer Zeit auch nuancierter sprechen, weil sie dem guten 
Willen und dem guten Glauben der einzelnen mehr Rechnung tragen, die diese der 
Kirche zuweisen oder sie mit ihr auf geheimnisvolle Weise verbinden, so bleiben 
doch die Prinzipien unverändert: •Nur die katholische Kirche ist der Leib Christi", 
sagt Augustin, •außerhalb dieses Leibes empfängt keiner das Leben des Heiligen 
Geistes"18. Und weiter sagt er: •Man besitzt den Heiligen Geist in dem Maße, als 
man die Kirche liebt"19. 

Die Forderungen des Christentums und die wesentliche Rolle des Geistes 
in unserem christlichen Leben 

Man kann den Heiligen Geist nur in der Kirche und als Glied der Gemeinschaft 
besitzen. Aber er ist nicht irgendein unbestimmtes allgemeines Gut, sondern jeder 
Christ besitzt ihn wirklich in seinem eigensten persönlichen Leben. Er ruft in uns 
Wirkungen hervor, die denen analog sind, die wir an den Aposteln bewunderten 
und wie sie im Leben der ersten Christen aufleuchteten. Nach Origenes ist schon die 

17 Pius XII., Enzyklika •Mystici corporis", nr 60; S. Thomas, De Veritate, qu 29, a 4, c. 
18 Augustinus, Ep. 185, 50 (P. L. 33, 815). 
» Augustinus, In Joan, tract. 32, 8 (P. L. 35, 1645,1646). 



180 Gaston Salet 

Existenz des Gläubigen ein immer wiederkehrendes Pfingsten. Und Pfingsten ist für 
uns jeden Tag notwendig. 

Überdenken wir für einen Augenblick die widersprüchlich erscheinenden Ge- 
gebenheiten und Forderungen des Christentums. Unsere Schwierigkeiten sind von 
der gleichen Art wie die der Jünger am Tag nach dem Scheiden Jesu und in gewis- 
ser Hinsicht noch schwieriger, manchmal fast überwältigend. 

Das Christentum ist seinem Wesen nach eine innerliche und geistige Religion, die 
sich nicht zufrieden gibt mit genau beobachteten Riten, mit Zeremonien für Auge und 
Einbildungskraft. Wir selbst aber sind Wesen, die ganz im Außen stehen, lebend in 
einer Welt, die zunehmend vom Materiellen bestimmt wird, während die Welt 
des Geistes Gefahr läuft, abstrakt, farblos, unwirklich und uninteressant zu er- 
scheinen. 

Das Christentum ist eine Religion, die Forderungen stellt und Anstrengungen 
verlangt, genau genommen die härteste Anstrengung, die es gibt, nämlich die der 
Selbstverleugnung. Wir aber sind schwach und nachgiebig im verborgenen Kampf, 
wir bleiben unverbesserliche Egoisten. 

Das Christentum ist eine Religion der Liebe, die Religion eines •neuen Gebotes" 
und der brüderlichen Einheit. Wir aber verhalten uns zueinander wie Wölfe. 

Das Christentum ist eine Religion des ständigen Vorwärtsschreitens, in der darum 
nicht vorwärtsschreiten nach einem bekannten Wort soviel wie zurückgehen be- 
deutet. Wir aber sind wenig ausdauernd und zäh. Die Zeit selber braucht uns auf 
und entmutigt uns, oder, was noch schlimmer ist, sie läßt uns in der Gewohnheit 
starr werden und zerfrißt allmählich selbst unser Verlangen nach Fortschritt. 

Das Christentum ist eine Religion der Vereinigung mit Gott, mit jenem unzu- 
gänglichen Gott, der trotz angespanntester Anstrengungen und aufrichtigster Wün- 
sche außerhalb der Reichweite des Menschen bleibt. 

Das Christentum ist eine Religion der persönlichen Liebe zu Jesus Christus. Aber 
eigenartig: dieser Wesenszug, diese Grundlage des Christentums, die zur Über- 
windung aller anderen Schwierigkeiten führen sollten, scheinen diese noch zu ver- 
stärken. Denn Christus ist für uns unsichtbar, ebenso unsichtbar wie der Vater, und 
von Jahrhundert zu Jahrhundert entfernen wir uns unaufhaltsam mehr von ihm, 
so wie man von der fallenden Flut vom Ufer weggetragen wird. Trotz unserer an- 
gestrengtesten Bemühungen läuft Christus Gefahr, von uns wenig gekannt zu sein, 
und trotz unserer Betrachtungsmethoden, die alle Seelenkräfte in Dienst nehmen, 
kann es sein, daß er in unserem realen Leben als Menschen dieser Zeit doch nicht 
wirklich gegenwärtig ist. 

Der Heilige Geist in unserem Leben 

Aber um all diesen Gefahren zu begegnen, haben wir den Heiligen Geist. 
Er ist eine lebendige Person. Wohl empfangen wir, um als Christen leben zu 

können, Licht, Kraft, Gnade und Leben; was wir aber zuallererst empfangen - und 
was die Bedeutung des Christseins ausmacht -, das ist ein •Jemand". 

Wir besitzen ein Licht, weil in uns Einer ist, der uns erleuchtet. 
Wir besitzen eine Kraft, weil in uns Einer ist, der uns stärkt. 



Der Geist Christi 181 

Wir haben ein Leben, weil in uns Einer ist, der uns lebendig macht. 
Wir haben eine Gnade, weil in uns Einer ist, der die Quelle der Gnade ist. 

•Niemals", so schreibt ein alter kirchlicher Schriftsteller, •empfängt man Gottes 
geistliche Gnadengaben, wenn ihnen der Heilige Geist nicht vorausgeht. Wer darum 
den Heiligen Geist empfangen hat, empfängt auch die Gnadengaben, nämlich Weis- 
heit, Verstand und die anderen Gaben, von denen der Apostel spricht"20. 

Wenn die neuzeitliche Theologie mit gutem Grund die Erleuchtungen und Hilfen, 
die uns zuteil werden, die geschaffene Gnade, betont, so vergißt sie darüber nicht die 
ungeschaffene Gnade, müßte aber vielleicht ausdrücklicher davon sprechen. Die Um- 
wandlung, die die Gnade in uns bewirkt, erklärt sich nur durch die Gegenwart des 
wirkenden und umwandelnden Gottes. Die erste göttliche Gabe, so lehrt der hl. Tho- 
mas, ist Gott selber, ist der Heilige Geist, der vom Vater geschenkt und vom Sohne 
gesandt wird21. Man weiß, daß die Gläubigen der Urkirdie ein sehr ausgeprägtes 
Empfinden dafür hatten, daß sie Tempel Gottes seien, Tempel des Heiligen Geistes. 
Lucia, die junge heilige Martyrin von Syrakus, antwortete auf die Frage des Prä- 
fekten Paschasius: •Ist der Heilige Geist in dir?" folgendermaßen: •Diejenigen, die 
keusch und fromm leben, sind Tempel des Heiligen Geistes." 

Unsere Situation ist die gleiche wie die jener Christen. Und wenn wir wirklich 
nach dieser Lehre leben, wird sie unser Christentum vor jeder Gefahr der Abstrakt- 
heit und Unwirklichkeit bewahren. 

Die Seele unserer Seele 

Das Wirken des Heiligen Geistes geschieht auf dem tiefsten Grund unserer 
selbst. Was sein Dasein in unserm inneren Leben kennzeichnet, ist dies, daß er nicht 
im greifbaren Gegenüber vor uns, sondern uns unsichtbar zur Seite steht und im 
Verborgensten unserer Seele wohnt. Das könnte, wenigstens zu einem Teil, die Tat- 
sache erklären, daß sich unsere direkte Aufmerksamkeit ihm kaum zuwendet: er ist 
uns sozusagen viel zu nahe. Wir sehen ja auch nicht unser Auge, mit dem wir 
sehen und das uns leitet, und wir erfassen unsere Seele nicht in sich selber, sondern 
in ihren Akten. Der Heilige Geist wird so sehr eins mit uns, daß er sich mit uns zu 
vermischen scheint. Er paßt sich unserm Handeln so gut an, daß es den Eindruck 
macht, als handelten wir allein. Vor diesem und jenem Text des hl. Paulus fragen 
sich die Exegeten, ob •Geist" hier die göttliche Person selbst meint oder deren Wir- 
ken in unserer Seele oder unsere Seele unter dem Einfluß dieses Wirkens. Aber ge- 
rade diese Anonymität, die Diskretion und tiefe Intimität machen die ganze Kost- 
barkeit des Wirkens des Heiligen Geistes aus. 

In bezug auf das Gebet der Christen hat Paulus ausdrücklich festgestellt: Er ist 
es, der in uns betet. •Der Geist kommt unserer Schwachheit zu Hilfe. Denn um was 
wir bitten sollen, wie es nötig ist, wissen wir nicht, aber da tritt der Geist selber für 
uns ein mit wortlosen Seufzern; der aber, der die Herzen ergründet, kennt das An- 
liegen des Geistes ..." (Rom 8, 26, 27). Ein Autor unserer Tage hat in glücklicher 
Weise den Trost und die Stütze darzustellen vermocht, die dieser Gedanke unserem 

20 Didymus, Geb. d. Hl. Geist, 10 (P. G. 39,1042). 
21 S. th. 1, qu 38, a 2; vgl. August., de Trinitate 1, 15. 



182 Gaston Salet 

oft so unfruchtbaren und scheinbar trockenen Gebet gewährt: •Der Geist ist unser 
Helfer im Gebet. Werden wir müde im Gebet, Er ermüdet nicht. Überkommt uns 
ein grenzenloser Überdruß an der Hohlheit unseres Herzens und unseres Gebetes, 
Er bleibt selig in der immer morgendlichen Frische des Jubels, mit dem Er den Va- 
ter preist; erschrecken wir über den geheimen Unglauben, der wie ein tödliches Gift 
schon die Gebetsworte zu töten scheint, bevor sie ganz dem Herzen entstiegen sind, 
Er spricht die Worte, die nicht mehr glauben, weil sie schon selber das Geglaubte 
in Schau sind. Kämpft in unserm Gebet die geheime Hoffnungslosigkeit des Herzens 
mit der oft uns selbst so künstlich anmutenden Zuversichtlichkeit der Gebetsworte, 
Er betet in uns sich selbst, die unerschütterliche Sicherheit des ewigen Gottes. Klingt 
unser Wort an Gott: ich liebe Dich, oft unserm Herzen so abgequält, daß dahinter 
die unheimliche Gefahr zu lauern scheint, es könne plötzlich die mühsam abgequälte 
Erfüllung der Pflicht zur Liebe umschlagen in den wahnwitzigen Haß gegen jemand, 
den man lieben muß, Er betet in uns und mit uns das Hohelied der Liebe, die jen- 
seits aller Pflicht und allen Gesetzes nur reines, strömendes Entzücken ist über den 
geliebten Gott. Er betet in uns, wenn wir beten. Der Geist ist Helfer in unserem 
Gebet, nicht in dem Sinn, daß Er bloß hilft zu dem, was wir als unser Gebet in uns 
erfahren, sondern in dem Sinn, daß, weil Er hilft, unser Gebet unendlich mehr ist als 
unser Gebet. Weil Er hilft, ist unser Gebet ein Stück der Melodie, die durch alle 
Himmel rauscht, ein Weihrauchduft, der auf den ewigen Altären des Himmels vor 
dem Angesicht des Dreifaltigen Gottes süß emporsteigt ... Er betet in uns. Das ist 
der unerschöpfliche Inhalt all unseren Gebetes, das aus den leeren Zisternen unseres 
Herzens quillt. Er betet in uns. Das wird die Frucht der Ewigkeit aus den Gebeten 
dieser Zeit sein"22. 

So betet also der Heilige Geist in uns, indem er ein Gebet formt, das unser Gebet 
ist. Aber man müßte hinzufügen: der Geist belehrt und versteht in uns, indem er uns 
verstehen läßt; der Geist handelt, indem er uns handeln macht, und zwar in eben 
jenem Tun, das sowohl das seine wie das unsere ist; er ist eine Kraft, indem er uns 
stark macht; er liebt, indem er uns lieben läßt; und dieser Akt der Liebe, den er ein- 
gibt, entspringt gleichwohl unserem Herzen. 

Der Lehrmeister des Inneren 

Dem Verstehen des Christen zutiefst innewohnend verhindert der Heilige Geist, 
daß das lebendige Wort zu einem toten Buchstaben erstarrt und zu jener routinierten 
Phrase wird, die man nachspricht, ohne eigentlich etwas damit zu sagen. Ihm ist es 
zuzuschreiben, daß die Wahrheit in jedem Augenblick verstanden wird, ohne daß 
sie je aufhört, unerschöpflich zu sein. Die Unterweisung durch den Christus der 
Evangelien ist keineswegs in sich selber ungenügend; sie ist aber immer dann un- 
genügend, wenn sie lediglich eine äußere Unterweisung bleibt. Mit ihr muß darum 
eine verborgene Mitarbeit, eine aktive Entgegennahme und ein Einverständnis ver- 
bunden sein; sie erfordert einen, der sich belehren läßt. Der Heilige Geist, der allein 
der Lehrmeister des inneren Lebens ist, spricht zu unserer Seele, und durch dieses 
Sprechen macht er uns gelehrig und empfänglich. 

22 K. Rahner, Von der Not und dem Segen des Gebetes, S. 41/42. 



Der Geist Christi 183 

Augustinus kommt auf diesen Gedanken oft zurück und erläutert ihn in einem 
Kommentar zu den Worten des 1. Johannesbriefes: •Ihr habt nicht nötig, daß man 
euch belehrt: die Salbung (die ihr von ihm empfangen habt) belehrt euch über 
alles" (1 Joh 2, 27) folgendermaßen: •Wozu also sollten wir uns so sehr abmühen? 
Ihr solltet euch nur seiner Salbung •überlassen, damit diese selbst euch belehre. Ich 
frage Johannes selbst: »Jene, zu denen du sprachst, hatten die Salbung. Warum 
hast du dann noch diesen Brief geschrieben? Warum willst du selbst sie belehren?« 
Meine Brüder, beachtet hier ein großes Geheimnis: der Schall meiner Worte kann 
euch wohl erreichen, aber der Lehrmeister ist in euch. Glaubet nicht, daß jemals ein 
Mensch etwas durch einen Menschen lerne. Durch das Geräusch unserer Worte kön- 
nen wir euch aufmerksam machen, wenn aber in euch niemand ist, der euch belehrt, 
dann ist es bloß ein unnützes Geräusch . . . Wollt ihr, meine Brüder, euch davon über- 
zeugen? Habt ihr nicht alle diese Rede gehört? Und doch, wie viele werden von 
hier weggehen, ohne etwas zu wissen! Was mich angeht, so habe ich doch gewiß zu 
allen geredet. Aber jene, zu denen diese Salbung nicht innerlich spricht, die der 
Heilige Geist nicht im Innern belehrt, die gehen weg, ohne etwas geistig erfaßt zu 
haben. Die Belehrung, die von außen kommt, ist eine Hilfe, eine Ankündigung, ein 
Hinweis. Im Himmel ist der Lehrstuhl dessen, der die Herzen belehrt. Es gibt nur 
einen Lehrmeister, Christus, aber sein Lehramt wird in uns ausgeübt durch den 
Geist"23. 

Die Liebe 

Wie der Geist in unserem Verstehen ist, so ist er auch in unserem Herzen. Allein 
durch seine Liebe und in seiner Liebe können wir die Liebe erwidern, mit der uns 
die drei göttlichen Personen lieben, und in dieser Erwiderung besteht gerade das 
Christsein. Wie sollte die Kreatur den Schöpfer gebührend lieben können, ruft 
Augustinus aus! •Wir lieben ... Wer sind wir und wen lieben wir? Menschen sind 
wir, und wir lieben Gott; Sterbliche, und wir lieben den Unsterblichen; Sünder, und 
wir lieben den Gerechten; Gebrechliche, und wir lieben den Unwandelbaren; Ge- 
schöpfe, und wir lieben den Schöpfer. Wir haben geliebt. Wie sollen wir das er- 
klären? Er hat uns zuerst geliebt! Suche den Grund, weshalb der Mensch Gott liebt: 
du wirst keinen finden außer jenem, daß Gott ihn zuerst geliebt hat. Er hat sich ihm 
selbst zum Lieben geschenkt, er hat uns gegeben, daß wir ihn lieben können. Was er 
uns gegeben hat, damit wir ihn lieben können, das erkennet klar aus den Worten des 
Apostels Paulus: »Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen.« Durch wen? 
Etwa durch uns? Nein. Aber dann durch wen? Durch den Heiligen Geist, der uns ge- 
geben wurde. Bestärkt durch eine solche Versicherung wollen wir Gott durch Gott lie- 
ben. Ja, da der Heilige Geist Gott ist, wollen wir Gott lieben durch Gott. Was könnte 
ich dem noch hinzufügen? Lieben wir Gott durch Gott. Ich habe gesagt: »Die Liebe 
Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben 
wurde.« Also fügt sich alles zusammen: da der Heilige Geist Gott ist, und da wir Gott 
nicht anders als durch den Heiligen Geist lieben können, lieben wir also Gott durch 
Gott"24. 

ss Augustinus, In Epist. Joan, tract. 3, 13 (P. L. 35, 2004). 
24 Augustinus, Sermo 34, 2•3 (P. L. 38, 210). 



184 Gaston Salet 

Durch den Heiligen Geist und in ihm können wir uns nun der Aufgabe stellen, 
deren Erfüllung unmöglich schien. Die unlösbare Gleichstellung ist gelöst. Wir lieben 
Gott, die Liebe, in dem, der diese Liebe Gottes selber ist. Der Heilige Geist, der in 
seinem Hervorgang selbst ganz und gar dem Vater und dem Sohne zugewandt 
bleibt, der die anerkennende Erwiderung ist zum Vater und zum Sohn hin für die 
Gabe, die er von ihnen empfängt, Er nimmt uns hinein in die Bewegung seiner un- 
endlichen Danksagung und in die Ekstase seiner Liebe. 

Solche Erwägungen inspirierten Wilhelm von Saint-Thierry zu seinen hohen Ge- 
danken, die nur deswegen so subtil bis zur Überspitzung erscheinen, weil sie das Un- 
ausdrückbare auszudrücken suchen: 

•Wir lieben Dich, Herr, mit der Liebe, die Du uns schenkst ... Deine Liebe ist 
Deine Güte, o höchste Güte, o höchstes Gut, das ist der Heilige Geist, der vom 
Vater und vom Sohn ausgeht ..., der Gott mit uns und uns mit Gott vereinigt ... 
So liebst Du also, liebenswerter Gott, Dich selbst in Dir selber, wenn vom Vater und 
vom Sohn der Heilige Geist ausgeht, die Liebe des Vaters zum Sohn und des Sohnes 
zum Vater, eine so machtvolle Liebe, daß sie Einheit ist, eine so mächtige Einheit, 
daß sie Gleichwesentlichkeit ist, d. h. dieselbe Substanz des Vaters und des Sohnes. 
Und Du liebst Dich selbst auch in uns, wenn Du den Geist Deines Sohnes in unsere 
Herzen gibst... Du liebst uns, indem Du machst, daß wir Dich lieben. Und wir lieben 
Dich, indem wir von Dir Deinen Geist empfangen, der Deine Liebe ist, der unsere 
heimlichsten Neigungen erhält und besitzt und sie aufs vollkommenste umwandelt 
in die Reinheit Deiner Wahrheit, in die Wahrhaftigkeit Deiner Reinheit, in den 
vollen Gleichklang Deiner Liebe"25. 

Abhängigkeit und Freude 

In uns wohnt jener, den die Kirche den •süßen Gast der Seele" nennt. Deswegen 
sind wir so wenig allein, so wenig uns selbst überlassen, daß wir im Gegenteil auf 
unsere Selbstgenügsamkeit verzichten müssen, die in Wirklichkeit Elend ist, und 
unserer Unabhängigkeit entsagen müssen, weil sie Sklaverei bedeutet, um dafür 
die Gegenwart des Geistes und sein Wirken einzutauschen und so die wahre Freiheit 
zu erlangen, in der wir unseren Wert als Person voll zur Entfaltung bringen. 

•Mein Wille gehört nur dann mir", schrieb P. Rousselot, •wenn er aufhört, der 
meine zu sein; und dies nicht bloß in dem Sinn, daß ich ein Gut wollen müßte, das 
größer und höher ist als ich selbst, sondern in dem Sinn, daß ein anderer mir das 
Wollen geben muß. Nicht nur muß das Ich aufhören, Gegenstand des Wollens zu 
werden; ich muß mich auch in die Unfähigkeit fügen, selber der genügende Gegen- 
stand zu sein. Was sage ich: daß ich mich füge? Ich muß daran Gefallen finden, dar- 
über jubeln und vor Freude triumphieren .. ."28. 

Mit dieser vollständigen Selbstverleugnung weiß der Heilige Geist Freudigkeit 
und Süßigkeit zu verbinden. Ist er nicht geradezu der Spezialist für die Freude, die 
Süßigkeit, wie überhaupt für all das, was das Wort .Gnade' in uns wachruft? Wir 
sprachen schon vom Klima der Freude in der jungen Kirche. Beim hl. Paulus kehrt 

25 Wilh. v. Saint-Thierry, De contemplando Deo, 7. 
26 Rousselot, La gräce selon S. Paul et S. Jean (Melanges Grandmaison). 



Der Geist Christi 185 

dieser Begriff der Freude ständig wieder, wenn er vom Wirken des Geistes in den 
Gläubigen spricht: der Christ ist für gewöhnlich eine Seele, die singt (Kol 3, 16; Eph 
5,19, 20). 

Das ist die Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes. Natürlich sind deren Wir- 
kungen verschiedenartig: sie reichen vom einfachen geistlichen Wohlbefinden bis zu 
den außerordentlichen mystischen Gnadengaben. Und sie machen nicht immun ge- 
gen härteste innere Prüfungen. Die menschliche Seele besitzt geheimnisvolle Mög- 
lichkeiten der Freude und des Leidens und noch geheimnisvollere der Gleichzeitig- 
keit von Freude und Leid. Aber die Gaben des Heiligen Geistes gehen stets in die 
Richtung einer geistlichen Erfahrung, an deren Ende die Seligkeit steht. 

•Der Geist", schreibt Dom Vonier, •läßt die erhabensten göttlichen Wirklichkeiten 
erfahren und verkosten. Man darf ihn in Wahrheit den Gott der christlichen Er- 
fahrung nennen. Alle Bilder kann man auf ihn anwenden, die etwas vom Glück des 
Lebens ausdrücken: Er ist das Wehen des Frühlingswindes, die geistliche Salbung, 
die ermutigende Stimme, die Freudigkeit des Herzens. In ihm wird unser Glaube 
zu einer Art Schau; unsere Hoffnung wird in ihm dem Eindruck vergleichbar, den 
ein Kind hat, dessen Hand von der eines starken Mannes mit warmem Druck ge- 
halten wird; in ihm ist unsere Liebe nicht bloß Entschlossenheit und Freiheit, son- 
dern unsagbare Zärtlichkeit"27. 

Der Geist der Erneuerung 

Der Heilige Geist ist ein Geist des Lebens, das heißt quellfrischer Neuheit. Unser 
geistliches Leben kann seiner nicht entraten. Ist nicht die tödliche Gefahr für den Chri- 
sten das Verbraucht- und Altwerden, die leere Gewöhnung? 

Man denke an die bildhaften, tiefen Feststellungen Peguys: •Es gibt noch etwas 
Schlimmeres, als eine schlechte Seele zu haben, nämlich eine Seele zu haben, die nur 
noch Routine kennt. Man hat erlebt, wie das unglaubliche Spiel der Gnade, wie die 
unglaublichsten aller Gnaden von einer schlechten, ja einer perversen Seele Besitz 
ergriffen; man hat erlebt, daß gerettet wurde, was verloren war. Aber nicht hat man 
erlebt, daß neudurchtränkt wurde, worüber dichter Firnis gezogen war; man weiß 
nichts davon, daß je durchlässig wurde, was sich hermetisch verschloß, daß sich auf- 
tat, was in Routine völlig erstarrt war ... In der öden Schwunglosigkeit gibt es we- 
der Gnaden noch Quellen. Nicht die Sünde ist dem Heil am feindlichsten, sondern 
die Routine." 

Peguy hat mit genauen Strichen die •tote Seele" beschrieben: •Überschwemmt vom 
Fix und Fertigen, verhornt und mumifiziert, angefüllt mit altem Bodensatz, erstarrt 
in ihren Geleisen und Erinnerungen. Die ganze geistige Substanz dieser Seele ist all- 
mählich dem Altern anheimgefallen, der Rest von Geschmeidigkeit ging in Verhär- 
tung über; ihr ganzes Wesen ist skierotisch geworden. Es ist kein Raum mehr in ihr 
für Freiheit oder für ein Mitschwingen mit der Gnade. Kein freies Atom ist mehr in 
ihr, keine Spur eines schöpferischen Wehens. Es ist sehr lange her, daß so eine Seele 
aus Gottes Schöpferhand hervorging"28. 

17 Dom Vonier, L'Esprit et l'Epouse, c. 16. 
28 Peguy, Note conjointe. 



186 Gaston Salet 

Offensichtlich schließt sich Peguy hier den Analysen Bergsons an: •Unsere Frei- 
heit schafft gerade in den Akten, in denen sie sich kundtut, aufkeimende Gewohn- 
heiten, die sie eines Tages ersticken werden, wenn sie sich nicht in einer ständi- 
gen Anstrengung erneuert: der Automatismus lauert auf sie." Doch längst vor Berg- 
son stoßen wir bei den Klassikern des geistlichen Lebens auf ähnliche Beobachtun- 
gen, so z. B. beim hl. Bernhard: •Nicht fortschreiten wollen, heißt absinken. Man 
kann nicht auf der erreichten Stelle stehenbleiben, ohne sich fallen zu lassen; denn 
nichts in der Welt verharrt im selben Zustand"29. 

Schon Origenes hatte in seinem Kommentar zum Römerbrief des hl. Paulus be- 
merkt, wohl stelle die Taufe die grundlegende Erneuerung für den Christen dar, 
aber gleichwohl hätten wir dem täglich drohenden Altwerden entgegenzuwirken: 
•Wandeln wir in der Neuheit des Lebens! Wir besitzen das neue Leben, denn wir 
haben den alten Menschen und seine Werke abgelegt und haben den neuen Menschen 
angezogen, der nach Gott geschaffen ist. Aber hütet euch zu glauben, die Erneue- 
rung des Lebens sei, einmal gewirkt, ein für allemal gesichert. Immerfort, täglich 
will die Erneuerung, wenn wir so sagen dürfen, immer wieder erneuert sein. Denn, 
wie der Apostel sagt: ,wenn unser äußerer Mensch sich aufreibt, so erneuert sich doch 
der innere Tag für Tag'. Wie also der alte Mensch ständig altert und von Tag zu 
Tag hinfälliger wird, so erneuert sich der neue Mensch immerzu, und diese Erneue- 
rung kommt nie an ein Ende. Seht auf die, die im Glauben voranschreiten; die je- 
den Tag neu durch ihre Tugenden leuchten und durch gute Taten zu noch besseren 
hinstreben, wie sie reicher werden an Einsicht, Wissen und Weisheit! Wie wird 
ihnen lichtvoll und klar, was ihnen zuvor dunkel schien! Muß man nicht sagen, daß 
sich der Mensch auf diese Weise täglich erneuert? Doch auch umgekehrt gilt, wie wir 
schon sagten: wenn ein Mensch erst zu altern beginnt, verschlimmert sich sein Zu- 
stand fortwährend, und man muß feststellen, daß er von Tag zu Tag älter und ge- 
brechlicher wird. Schreiten wir also voran in der Neuheit des Lebens! Wir wollen 
vor Dem, der uns mit Christus auf erweckt hat, stets neu und sozusagen stets schöner 
erscheinen, indem wir unsere Schönheit in der Schönheit Christi suchen"30. 

Was kann diesen unerläßlichen Fortschritt verbürgen? Wie soll man dieser Skle- 
rose oder besser Nekrose entgehen? Wo ist das wirksame Mittel gegen das uns heim- 
lich beschleichende Altern? Wo ist Hilfe gegen diese schreckliche Erniedrigung, die 
doch in das Gesetz unseres Lebens und in den Verlauf seiner Kurve unerbittlich ein- 
geschrieben zu sein scheint? Gibt es keine Kraft, die ihm Einhalt zu gebieten vermag? 

Es gibt nur eine wirksame Kraft, die das vermag: das ist der Heilige Geist, der alles 
erneuert, weil er die wesenhafte Neuheit ist. Im Auf und Ab der geistlichen Gezeiten 
kann allein der Geist verhindern, daß das Säftesteigen des Frühlings zu totem Holz 
werde. Nicht umsonst nennt ihn die Schrift das •lebendige Wasser". Im Orient, wo 
die Sonne alles verzehrt und die Erde in eine undurchdringliche Kruste verwandelt, 
ist das ein besonders sprechendes Bild. Das Sprudeln des Wassers bedeutet unabläs- 
sige Erneuerung. Ebensowenig geschieht es nicht von ungefähr, daß der Geist durch 
das Feuer versinnbildet wird. Denn das Feuer nimmt nie eine verfestigte Gestalt an: 
es greift um sich, es verschlingt alles und bleibt dadurch am Leben, daß es seine 

29 Bernhard v. Cl., Ep. 269. 
30 Origenes, Epist. Si. Pauli ad Rom. 5, 8 (P. G. 14, 1041•1042). 



Der Geist Christi 187 

Umgebung in Brand stedkt. Von gleicher Bildkraft ist, wenn wir daran denken, 
daß der Geist der Windhauch ist, der bald mächtig, bald linde bläst und stets in 
Bewegung und Unruhe ist. 

Der Geist bewirkt, daß jeder Tag, der heraufkommt, funkelnd neu ist und nicht 
einfach nur eine schale Wiederholung des gestrigen Tages. Er läßt uns dem öden, 
verzweifelnden Kreislauf entrinnen, der auf den Denkern des Heidentums lastete. 
Wenn wir nur wollen, verwandelt der Geist jeden Augenblick unseres Lebens in 
einen Neubeginn, in einen Aufbruch voller Entdeckungen ... Wie bekommt da unser 
Christenleben ganz neue Perspektiven, mag der äußere Verlauf unserer Existenz 
noch so gewöhnlich und eintönig sein. 

Der Geist Christi 

Für uns wie für die Apostel läßt sich der ganze Reichtum der Gaben des Heili- 
gen Geistes, sein ganzer Wert, und fast möchte man sagen unser Interesse an ihm, 
erklären und in der Formel zusammenfassen, daß er der Geist Christi ist. Wir 
besitzen den •christlichen Geist", den •Geist Christi" nicht einfach in dem Sinn, 
wie man von christlicher Mentalität oder dem Geist eines religiösen Ordens spricht. 
Bei dem Gläubigen ist der christliche Geist nicht allein das Gesamt von Ideen, Ge- 
fühlen und Reflexen. Man hat den Geist Christi nicht, wie man Familien- oder 
Korpsgeist oder den Geist einer sozialen Klasse hat. Ein Christ hat den Geist 
Christi, weil er Denjenigen besitzt, der der Geist Christi ist, den Heiligen Geist. Er 
hat die Gesinnung Christi, Christi Sinn, wie Paulus sagt, er fühlt mit Christus, weil 
der Herr ihm dies alles mitteilt dadurch, daß er ihm Denjenigen in lebendiger Wirk- 
lichkeit schenkt, der aus dem Vater und ihm selbst hervorgeht; Denjenigen, der nicht 
weniger der Geist des Sohnes wie der Geist des Vaters ist. 

Die Gegenwart des Geistes Christi macht aus unserer Religion, wie einst aus der 
der Apostel, erst authentisches Christentum, das heißt sie schenkt uns die Freund- 
schaft mit Christus. Dank dem Geist verwandelt sich das Wort Christi im Evange- 
lium nicht zum toten Buchstaben. Er bewirkt, daß dieses Wort nicht bloß unser mehr 
oder weniger zerstreutes Ohr trifft, sondern sich an unsern Geist und unser Herz 
wendet. Dem Geist als dem inneren Lehrmeister ist es zuzuschreiben, wenn das 
Wort des Evangeliums nicht eine vage, allgemeine Rede bleibt zum Gebrauch irgend- 
einer anonymen Menge, sondern zum Wort wird, das ich für das Hier und Jetzt 
meines Lebens brennend brauche. Dank dem Geist ist Christus, den, wie Newman 
sagt, •unsere Erinnerung erreicht", nicht das Phantom eines großen Menschen der 
Vergangenheit, sondern ist er lebendig gegenwärtig in uns. Dank dem Geist, in dem 
wir den Geist der •Annahme an Sohnes Statt" erlangen (Rom 8, 15), sind wir wahr- 
haft Söhne im Eingeborenen Sohn, lebt Christus in uns und leben wir in ihm. 
•Wenn einer den Geist Christi nicht hat, gehört er Christus nicht an" (Rom 8, 9). 
Aber wir besitzen diesen Geist, und also gehören wir ihm an. •Niemand kann sagen: 
Jesus ist Herr, als nur im Heiligen Geist", sagt wieder der Apostel (1 Kor 12, 3). Nun 
aber sind wir im Geiste, und so dürfen wir sprechen, nicht bloß mit den Lippen, son- 
dern von Herzensgrund und mit aufrichtiger Liebe: •Jesus ist der Herr." Mit einer 
aufrichtigen und einer wachsenden Liebe! Denn das ist für uns das große Wunder, 
das der Geist der Liebe und der schöpferischen Frische wirkt, daß unsere Liebe zu 



188 Gaston Salet 

Christus vor der Minderung, Erkaltung und Veräußerlichung durch die Routine be- 
wahrt bleibt, die sonst jede menschliche Liebe bedroht. •Die Freundschaft mit Chri- 
stus", hat Newman gesagt, •war von jeher das eigentliche Kennzeichen des Chri- 
sten und geradezu seine Definition." Diese Freundschaft, die ein unwirkliches 
Wunschbild schien, wird in uns Wirklichkeit: sie ist das Werk des Heiligen Geistes. 

Vielleicht tragen diese Überlegungen über den Heiligen Geist, über sein Wirken 
in der Kirche und in unserm eigenen Leben mit dazu bei, daß er für uns nicht der 
•unbekannte Gott" bleibe und wir ihn mehr zu lieben beginnen. Vielleicht helfen 
sie uns, daß großartige, glühende Pfingstgebet der Kirche mit lebendiger Teilnahme 
zu beten, in das sie ihre ganze dichterische Kraft, aber mehr noch ihren ganzen Glau- 
ben und ihre ganze Liebe hineingelegt hat: 

Veni, Sancte Spiritus, 
Et emitte caelitus 
Lucis Tuae radium ... 

Was die Kirche in dieser Pfingstsequenz singt, sind Worte einer unendlichen 
Verheißung an uns! So genügt es also, um den Geist zu empfangen, arm an Tu- 
gend zu sein, gequält vom Dunkel des Geistes, bedrückt von Lasten, ausgebrannt vom 
Fieber. Um den Reichtum der sieben Gaben zu erhalten, genügt es, ein Sünder zu 
sein, verwundet, krank und kraftlos. Es genügt, so armselig zu sein, darunter zu lei- 
den und das Verlangen zu haben, besser zu werden. 

Wenn dem so ist, Herr, sieh, wir sind bereit, Dich aufzunehmen! Komm, Heiliger 
Geist! 

Komm, o Geist der Heiligkeit! Aus des Himmels Herrlichkeit 
Sende deines Lichtes Strahl. 

Vater aller Armen Du, aller Herzen Licht und Ruh, 
Komm mit Deiner Gaben Zahl! 

Tröster in Verlassenheit, Labsal voll der Lieblichkeit, 
Komm, o süßer Seelenfreund! 

In Ermüdung schenke Ruh, in der Glut hauch Kühlung zu, 
Tröste den, der trostlos weint. 

0 Du Licht der Seligkeit, mach Dir unser Herz bereit, 
Dring in unsere Seelen ein! 

Ohne Deinen Gnadenschein steht der arme Mensch allein, 
Kann nicht gut und sicher sein. 

Wasche, was beflecket ist; Heile, was verwundet ist; 
Tränke, was da dürre steht; 

Beuge, was verhärtet ist; Wärme, was erkaltet ist; 
Lenke, was da irre geht! 

Heil'ger Geist, wir bitten Dich: Gib uns allen gnädiglich 
Deiner sieben Gaben Kraft! 

Gib Verdienst in dieser Zeit und dereinst die Seligkeit 
Nach vollbrachter Wanderschaft. Amen. Alleluja. 




