Der Geist Christi

Von Gaston Salet S. ], Lyon

Seit ihren Anfingen betet die Kirche: ,Ich glaube an den Heiligen Geist®. Die
trinitarische Formel, die unter dem Namen des Apostolischen Symbolums bekannt
ist, sichert diesen Glauben. Fiir die Kirche war der Heilige Geist stets ein Mysterium,
aber sie hat nie zugelassen, dafl er ,der unbekannte Gott* blieb. Sie hitte eine
Schmihung darin erblickt, hitte man den Heiligen Geist als ein grofies X betrachtet,
das man bejahen mufite, ohne es zu verstehen, in einer Art hoherer géttlicher Mathe-
matik. Die Frithkirche lebte sehr bewufit in ihm, im Strahlungsbereich seines Ge-
heimnisses. Eben deswegen hat sie kraftvoll alle Hiresien zuriickgewiesen, die die-
sen Glaubensartikel angriffen, ob nun bestritten wurde, dafl der Geist eine eigene
Person sei, ob man seine Gottheit ablehnte oder seinen Ursprung falsch verstand.
Diese Reaktion der Kirche zeigt, in welch hohem Grad sie das Bewufitsein hat, dafl
das Dogma vom Heiligen Geist von vitaler Bedeutung ist. Sie wufite sehr wohl, dafs
den Sohn leugnen so viel heiflt wie das Christentum zerstoren. Sie wuflte aber ebenso,
dafl die Wirklichkeit des Heiligen Geistes an die des Sohnes gebunden ist. Er ist der
Geist des Sohnes, der Geist Christi. Den einen preisgeben heifit auch den andern
verleugnen; das aber bedeutet alles verlieren.

Diese Probleme scheinen lingst bewaltigt und geldst. Die Gegner des Heiligen
Geistes, die ,Pneumatomachen®, wie man sie genannt hat, scheinen uns der Archao-
logie oder den Fossilien der Vorgeschichte anzugehéren. Und man findet schwerlich
noch Christen, die leugneten, der Heilige Geist sei eine gottliche Person — ausge-
nommen lediglich die modernen ,unitarischen Protestanten, fir die Sohn und Geist
blofRe Worte zur Bezeichnung des hochsten ein-personlichen Wesens sind. Hier hat
man eine Doktrin vor sich, die das Christentum ihres eigentlichen Mysteriums be-
raubt und es in die Nihe des blutleeren philosophischen Deismus bringt.

Wir glauben an den Heiligen Geist. Aber solange der Glaube blofle Theorie bleibt,
kann er nahezu vollstindig in Vergessenheit geraten. Und ist das Vergessen nicht
ein Dariiber-hinweg-Gehen, eine Art praktischer Verneinung und stillschweigender
Leugnung? Man muf8 wohl sagen, fiir viele Christen ist der Heilige Geist ein blofes
Wort, ein Wort, das kein Interesse hervorruft, und ohne wirklichen Gehalt.

Ein Wiederbeleben des Glaubens an seine konkrete Existenz, d. h. an seine Rolle
und sein notwendiges Wirken in der Kirche sowie in jedem einzelnen von uns ist un-
erliflich und heilsam. Es bedeutet ein Wiederbeleben unserer Dankbarkeit und un-
serer Liebe.

Die Lehre der Kirche iiber den Heiligen Geist

Die Person des Heiligen Geistes ist ohne menschliches Antlitz. Schon der blofle
Name, der sie bezeichnet, erscheint abstrakt und farblos. Wir kennen sie nur vom Ho-
rensagen. Indes, Christus selber sprach uns vom Heiligen Geist und belehrte uns, dafl
es sein Geist sei. Seine Lehre ist es, von ihm geoffenbart, vor allem beim Letzten Abend-
mahl, welche die Kirche in die klaren und kraftvollen Worte gefafit hat: , Wir glau-



Der Geist Christi 167

ben an den Heiligen Geist, der vollstindiger, vollkommener und wahrer Gott ist, der
aus dem Vater und dem Sohne hervorgeht und dem Vater und dem Sohne in allem,
der Substanz, der Allmacht, der Ewigkeit, gleich ist. Wir glauben, dafl diese heilige
Dreifaltigkeit nicht drei Gétter sind, sondern ein einziger, allméchtiger, ewiger, un-
sichtbarer und unverdanderlicher Gott“..

So ist also der Geist eine gottliche Person, dem Vater und dem Sohn in allem
gleich und mit ihnen im Besitz derselben Gottheit. Und dieses gottliche Sein ist ihm
mitgeteilt vom Vater und vom Sohn, von denen er ausgeht.

Die lateinische Kirche betrachtet nach Augustinus den Heiligen Geist vorzugs-
weise als den Endpunkt, der aus der wechselseitigen Liebe des Vaters und des Soh-
nes hervorgeht. Die Liebe, mit der der Vater den Sohn liebt, und die Liebe, mit der
der Sohn den Vater liebt, sind in ihnen keine akzidentellen Akte, die zu ihrem Per-
sonsein hinzutriten; und die Begegnung der beiderseitigen Liebe ist nicht wie bei
den Menschen eine zerbrechliche Einheit, es ist vielmehr eine vollkommene Gemein-
schaft. Und in vollendeter Einheit miindet ihre wechselseitige Ekstase aus in eine
lebendige Person, den Heiligen Geist, dem deshalb der Name ,die Liebe“ gebiihrt.
»Der Heilige Geist ist also gewissermafien die unaussprechliche Gemeinschaft von
Vater und Sohn. Darum wird er wohl ,die Liebe“ genannt: dieser Name, der dem
Vater wie dem Sohne zukommt und der fiir sie ein gemeinsamer Name ist, ist fiir ihn
ein personlicher Name“2,

Die groflen Lehrer der morgenlindischen Kirche bevorzugen die Formel: ,Der
Heilige Geist geht aus dem Vater durch den Sohn hervor®. So sagt z. B. Basilius:
»Die Giite, die Heiligkeit der gbttlichen Natur und die konigliche Wiirde kommen
dem Heiligen Geist vom Vater durch den Sohn zu“s. Diese Lehrer sehen also in ihm
Denjenigen, in dem sich die geheimnisvolle Bewegung des trinitarischen Lebens voll-
endet, der eben dadurch der Schépfung zugewandt ist, — den Finger Gottes, der die
Menschen beriihrt, das Wort, das den ewigen Gedanken der Erkenntnis des Vaters
zum Ausdruck bringts.

Die Kirche hat beide Lebrmeinungen fir annehmbar erachtet und in ihren Glau-
bensbekenntnissen geheiligt, da beide gleichwertig und im Grunde identisch sind.
Hier wie dort erscheint iibrigens die dritte Person als die Liebe. Der Heilige Geist
ist Derjenige, dessen Fahigkeit darin besteht, gegeben, geschenkt zu werden, die
Gabe einfachhin. Und in der Tradition der Viter ist der Begriff der ,Gabe“ fiir ihn
eine ebenso personliche und charakteristische Bezeichnung wie der eigentliche Be-
griff des ,Geistes” selbsts.

Der Heilige Geist im Leben Jesu

Als eine geheimnisvolle Person, von der Christus selber nur anldfilich ihrer Sen-
dung zu den Menschen sprach, kénnen wir den Geist nur aus seinem Wirken erken-
nen, das uns etwas von seinem Geheimnis offenbart.

1 2, Konzil von Lyon (Denzinger 463; Neuner-Roos 840).

2 August., De Trinitate, V, 11,12 (P. L. 42, 919).

3 Basilius, Uber den Hl. Geist, 47 (P. G. 32, 153).

¢ Vgl. Didymus, Die Dreifaltigkeit, 1.2 (P. G. 39, 496, 505).
8 Hilarius, De Trinitate, 1.2, n. 1 (P. L. 10, 54).

&



168 Gaston Salet

Zuerst gilt es, das Offenbarwerden des Geistes imn Leben Jesu, unseres Hauptes,
zu betrachten. Er, der vom Vater und vom Sohn ausgeht, zeigt sich als zuinnerst mit
dem menschgewordenen Sohn verbunden, wihrend des ganzen Verlaufs der Sen-
dung, die der Vater diesem anvertraut hat. Gregor von Nazianz hat einige dieser
mittierischen Tatigkeiten hervorgehoben: ,Christus wird empfangen — der Geist
tiberschattet; Christus wird getauft — der Geist legt Zeugnis ab; Christus wird ver-
sucht — der Geist fihrt ihn; Christus wirkt Wunder — der Geist steht ihm bei; Chri-
stus verldft die Erde — der Geist nimmt seine Stelle ein . . .“,

‘Wahrhaftig, im Geist und durch ihn bringt bei der Verkiindigung das gottliche Wir-
ken auf wunderbare Weise die Menschheit Christi hervor. Der Geist heiligt die
menschliche Seele Jesu, dieses Jesus, der der Christus, der Gesalbte ist, weil er die
Salbung des Geistes empfingt (Apg 10, 38). Wie er gegenwirtig und titig war im
entscheidungsreichen Augenblick der Menschwerdung, so ist er zugegen und titig in
der Stunde aller groflen Entscheidungen im Leben des Erlosers, so z. B. zu Beginn
des 6ffentlichen Lebens und bei der Apostelwahl (Apg 1, 1). In ithm, dem Geist, jubelt
Christus und dankt er seinem Vater. Durch ihn, den Geist, treibt er die Dimonen
aus, um das Reich Gottes aufzurichten (Lk 10, 21).

Da nun das Leben der Christen die Fortsetzung des Lebens Christi hier auf Erden
und die Verldngerung des Evangeliums ist, kann es nicht verwundern, dafl der Hei-
lige Geist in diesen Christen das fortsetzt, was er fir Christus getan hat.

Die Uerheiffung des Heiligen Geistes an die Apostel

Zunichst sind es die Apostel, in denen sich das Wirken des Geistes auf wunder-
bare Weise kundgibt. Sehr oft war er ihnen von ihrem Meister verheiflen worden;
diese grofle Verheiflung erfiillte vor allem seine letzten Stunden und seine erhaben-
sten Gespriche. Dank dieser Verheiflung bleibt die Zukunft, die unbarmherzig ver-
schlossen schien, offen; die bedriickende Nacht des Griindonnerstags und die Dam-
merung von Kalvaria sind schon von Morgenlicht durchstrahlt.

Zum Heil der Menschheit sendet der Vater den Sohn und auch den Geist: ,In der
Fille der Zeit sandte Gott seinen Sohn, von einem Weibe geboren, unter das Gesetz
gestellt, damit er die unter dem Gesetze loskaufe und wir Sohnesrechte empfingen.
Dafl ihr aber S6hne seid, (erkennt ihr daran:) Gott hat den Geist seines Sohnes in
unsere Herzen gesandt . ..“ (Gal 4, 4-6).

Nach diesem Text des hl. Paulus ist die zweite gottliche Sendung nicht weniger
notwendig als die erste. Und zum anderen sind, nach dem gleichen Text, die beiden
Sendungen eng miteinander verkniipft. Die Sendung des Heiligen Geistes geschieht
als Folge der Sendung Christi. Das wesentliche Ergebnis des Erlésungsopfers liegt
darin, dafl der verherrlichte Christus den Geist senden kann: ,Durch die Rechte
Gottes erhoht, hat er den verheifienen Heiligen Geist vom Vater empfangen und nun
das ausgegossen, was ihr da seht und hort“ (Apg 2, 32). Pfingsten ist so kostbar, daf}
dafiir der Preis des Karfreitags nicht zu hoch war. Da der Geist nicht kommen kann,
solange Jesus seine irdische Laufbahn nicht vollendet hat, bedeutet es fiir die Apo-
stel einen Gewinn, dafl ihr Meister fortgeht (Joh 16, 7); denn er verheifit den Seinen

¢ Greg. v. Nazianz, 5 theol. Reden 29 (P. G. 36. 165).



Der Geist Christi 169

nicht blof Eingebungen, Ideen, Krifte, Gnaden und Trostungen, sondern einen
»Jemand®, eine lebendige Person, einen Verteidiger, Meister, Troster, einen ande-
ren ,Er selbst”.

Im Augenblick seines Scheidens von der Welt, da das Werk eben umrissen, die
Architektur gerade sichtbar wird, da die Kirche noch erst als Entwurf besteht — bis-
her hat Jesus die Wahrheit nur in einem Winkel der Welt verkiindet und sein Leben
der Aufgabe geweiht, einige Menschen mit schwer beweglichem Verstand und unzu-
verlassiger Gromut heranzubilden —, in diesem Augenblick seines Scheidens emp-
findet Christus nichts von der Unruhe eines Philosophen, der sich fragen mufi, was
aus seiner Lehre im Verstidndnis seiner Schitler werden wird, er spiirt nichts von der
dringenden Sorge, wie sie der Griinder eines Reiches hat, der sein Werk und seine
groflen Vorhaben in die Hande allzu schwacher junger Erben legen muf}. Er schaut
vielmehr mit festem Blick und mit unerschitterlichem Vertraunen in die Zukunft.
Und vor diesen Menschen, fir die er alles bedeutet, die ihn geliebt haben, die ihm
gefolgt sind, die er liebt — er nennt sie zartlich seine Vielgeliebten, seine Kinder —
vor diesen Menschen 1488t er sich nicht zu einer Gemiitserregung hinreifien, wie sie
grofle Abschicde mit sich bringen, sondern wagt mit unerwarteter Ruhe zu sagen:
»Es ist gut fir euch, daf} ich fortgehe® (Joh 16, 7). Er kennt den Verheiflenen und
weifl, dafl man ihm vertrauen darf.

Wunderbares Wirken des Heiligen Geistes in den Aposteln

Die Wirkung des Geistes auf die Apostel ist in der Tat ganz und gar unvorher-
gesehen — aufler fiir Christus — und wunderbar.

Man brauchte kein Prophet, nicht einmal ein gewiegter Psychologe zu sein, um vor-
aussagen zu konnen, was mit Petrus, Andreas, Jakobus, Johannes nach dem Tod des
Mcisters geschehen mufite. Die von ihnen schon recht wenig verstandenen Unter-
weisungen Jesu wiirden sich in ihrem schwachen Gedachtnis ziemlich schnell ver-
fluchtigen. Thre Liebe, die echt, aber noch unvollkommen war, und die, wie jede
menschliche Liebe, auf die Warme seiner Gegenwart angewiesen blieb, wiirde nach
seinem Scheiden erkalten. Thr Mut, dieser Mut, der immer wieder absank, wiirde un-
fahig sein, der Abniitzung durch die Zeit und der Priifung zu widerstehen. Das
grofartig geplante Werk wiirde unterbrochen und der Bauplatz mit der Trostlosig-
keit seiner frischen Ruinen im Stiche gelassen werden. Die Hoffnung der Feinde
Christi vom Abend des Karfreitags, dafl das Problem ., Jesus von Nazareth“ von
nun an erledigt sei, sdhe sich erfillt, die grofle Hoffnung der Menschheit aber wiirde
in eine noch groflere Enttduschung umschlagen.

Indes, das Gegenteil ist cingetreten, da sich Pfingsten ereignete und der Geist zu
wirken begann.

Ein aufsehenerregendes, triumphales Ereignis, ganz im Gegensatz zur Heiligen
Nacht, in der Christus so still und fast verstohlen Einzug in die Welt gehalten hatte.
Jerusalem ist in Aufruhr, wihrend sich in der Heiligen Nacht fiir Jerusalem und
selbst fiir Bethlehem nichts Bemerkenswertes zutrug. Man kénnte sagen, Gott habe
auch noch vor den véllig Gleichgiltigen kundtun wollen, daf es sich um eine grofle
Wende der Weltgeschichte handelte, um ein Geschehen von nicht abzuschitzender
Bedeutung, das die Jahrhunderte erschiittern wiirde.



170 Gaston Salet

Und doch, hier begab sich zu allererst ein inneres Ereignis, das die Seelen um-
wandelte. Eine Taufe, nach dem Worte des Meisters, mit all dem, was das Wort an
tiefgreifender Erneuerung ausdriickt. Der Beginn eines neuen Lebens fiir die Apo-
stel, die schweigend im Gebet, mit Maria in ihrer Mitte, versammelt sind und dber
denen Flammen anfleuchten — Sinnbilder des Feuers, das sie durchglithen, und des
Lichtes, das sie erleuchten wird.

Wort fiir Wort verwirklicht sich an ihnen die Vorhersage Jesu: ,Er wird euch in
alle Wahrheit einfihren“ (Joh 16, 13). Sie waren ehedem so schwerfillig im Glauben
und Verstehen! Sie hatten ihren kindlichen Hoffnungen nie entsagen kénnen und
hatten Anstofl genommen am Argernis des Heiles durch das Kreuz! Sie hitten die
Geduld des Meisters erschpft, wenn diese nicht unerschépflich gewesen wire, und
sie hatten seiner unvergleichlichen Erziehung einen dumpfen Widerstand ent-
gegengesetzt! Noch am letzten Abend hatten sie jenen Ausruf erstaunter Traurig-
keit herausgefordert: ,Wie, noch immer seid ihr ohne Verstindnis ... schon so
lange bin ich bei euch ... und so vieles habe ich euch zu sagen, aber ihr konnt es
jetzt noch nicht tragen ...“ (Joh 14,9; 16, 12). Jetzt erfahrensie auf einmal, wieinihrer
Erinnerung schon halb vergessene Worte des Meisters wieder auftauchen, jetzt ver-
stehen sie die Seligpreisungen und die Gleichnisse, die Demut und den Tod am
Kreuze, sie verstehen sowohl die verhiillten wie die Giberblendenden Lehren Jesu. Wo
dieser scheinbar gescheitert war, da hatte der Heilige Geist Erfolg. Sie werden fihig,
das echte Evangelium zu verkiinden und jenes Licht zum Aufleuchten zu bringen,
von dem noch wir Heutigen leben. Sie besitzen ,Christi Sinn®, sie geben Antwort
auf neu auftauchende Fragen und 16sen nie besprochene Probleme so, wie Jesus selbst
sie gelost hitte.

Waihrend sie noch vor kurzem, in den Tagen der Passion, das Ausmafl ihrer
Schwache gezeigt hatten und sich selber danach einschdtzen konnten, und dann, als
ihre Anmaflung zunichte war, ihre Treue nicht mehr zu versichern wagten, werden
sie nun mit einem Schlag zu Starken, Unerschrockenen und unerschitterlich Wider-
stehenden. Dieselben, die sich wie Kinder vor Gespenstern gefiirchtet, die vor einer
Magd gezittert, die sich versteckt hatten, anstatt als Entlastungszeugen beim Prozef§
ihres angeklagten Meisters zu erscheinen, sehen jetzt den schlimmsten Gefahren ins
Auge und treten vor den Hohen Rat: ,Es ist unmoglich far uns, dafl wir nicht spre-
chen® (Apg 4,20). Als man sie durch Einschiichterung zum Schweigen bringen will,
verkiinden sie laut das Evangelium. Als man sie gefangensetzt und sie geifielt, sind
sie voller Freude, fiir Christus leiden zu diirfen.

Wabhrhaftig, jetzt lieben sie ihn mehr. Ja, sie licben ihn mehr als damals in
Galilida, mehr als in jenen bevorzugten Stunden, da sie die Begleiter seiner irdischen
Wege sein durften. Die menschliche Liebe wiirde an der Abwesenheit des Geliebten
ersterben. Aber dank dem Geiste ist Jesus ja gar nicht abwesend. Er ist ihnen nahe,
er ist in ihnen. Thre Liebe kennt kein Abnehmen, nicht das so demiitigende, stindig
zunehmende Vergessen oder die vielleicht noch demiitigendere Anstrengung des
Kampfes gegen das Vergessen. Ganz im Gegenteil, diese Liebe wichst bestindig.
Als Petrus, von den Jahren des Apostolates aufgebraucht, in Ketten liegt und das
Martyrium ihm bevorsteht, liebt er ohne Zweifel den Meister mit einer demiitiger
und darum verlafllicher gewordenen Liebe, aber auch mit einer Liebe, in der noch



Der Geist Christi 171

mehr an Kraft und Feuer liegt als in jener morgendlichen, da er dem Ruf des jungen
Propheten folgte und Boote und Netze am Ufer des Sees Genesareth zuriicklief.
Und Johannes fiithlt nach einem auflergewdhnlich langen Lebenslauf, im hohen Al-
ter, das ihn von so vielen Dingen Abstand gewinnen lieff, die Flamme seiner Liebe
nicht sinken, sondern liebt den Herrn noch glihender als damals, da er sich beim
Letzten Abendmahl an seine Brust lehnte, und selbst mehr als in jener Stunde, da er
als einziger von allen Jingern mit Maria unter dem Kreuz ausharrte.
Wunder des Wirkens des Heiligen Geistes in den Seelen der Apostel!

Der Heilige Geist und das Apostolat

Wundern wir uns von jetzt ab nicht mehr iiber die auflerordentliche Wirkung ihrer
Arbeit. Wenn das Reich Gottes schlechte Fortschritte macht, liegt es dann nicht vor
allem an den Dienern dieses Reiches? Und ist das groBere Hindernis fiir das Aposto-
lat nicht oft gerade die Person des Apostels selbst? Losgeschilt und frei vom selbst-
siichtigen Ich, durch den Heiligen Geist mit Christus bekleidet, erschiittern sie die
Massen. Eine Predigt des hl. Petrus — und siche, 3600 Menschen fithlen sich ,ins
Herz getroffen® und verlangen die Taufe. Vielleicht befanden sich unter diesen sogar
einige jener Priester, die auf Kalvaria den Gekreunzigten verhohnt hatten (vgl.
Apg 6, 7). Welchem Menschenfischer gliickt ein dhnlicher Fang? Hatte Jesus selbst je
einen solchen gemacht? Auch hier kdnnte man noch einmal versucht sein zu sagen,
der Heilige Geist wirke erfolgreicher als Christus. Alles verlduft so, als hitte sich
der Erloser die Arbeit der erfolglosen Nacht vorbehalten, wihrend er den Aposteln
den ertragreichen Fang des Morgens iberldft. Hatte er ihnen iiberdies nicht vor-
ausgesagt: , Wahrlich, ich sage euch: Wer an mich glaubt, wird die Werke, die ich
tue, auch selbst tun, und noch groflere als diese wird er tun .. .“ (Joh 14,12).

Die Erschiitterung der Seelen ist verstindlich. Die Apostel sind ja nicht irgend-
welche Wortemacher und ihr Evangelium ist keine Literatur, sondern ein Werk in
der Kraft des Geistes (Rom15,18f.; 2Kor12,12). Ihre Predigt wird bekraftigt
durch das heilende oder schreckende Wunder. Unter der Sonne, die Pfingsten aus-
strahlt, heilt Petrus die Kranken durch seinen Schatten. Sein Wort ist hingegen ver-
nichtend fiir die, die den Geist belogen haben (Apg 5). Als es um die Wahl der
Diakone geht, fordert man von den Kandidaten, dafl sie vom Heiligen Geist erfillt
seien (Apg 6,8). Und als deren grofiter, Stephanus, vor dem Hohen Rat das Wort
ergreift, spiirt man, wie Der ihn erfillt, der der Paraklet ist, der Beistand und, wenn
notig, der Ankliger (Apg 7,51—53).

Die Apostelgeschichte berichtet uns zwar vornehmlich die Taten und Handlungen
der Apostel, aber sie offenbart uns noch viel mehr das Wirken des Heiligen Geistes,
und dies so sehr, dafl man von einem Evangelium des Heiligen Geistes sprechen
konnte. ,Wie die vier Evangelien uns das Leben Christi und seine Sendung hier
auf Erden berichten, so beschreibt dieses fiinfte Evangelium das Leben und Wirken
des Heiligen Geistes in der Kirche und durch die Kirche“?. Er ist zwar der verbor-
gene, aber gleichwohl der Hauptakteur des ganzen Dramas.

Er kommt in Stunden des Kreuzes zu Hilfe. Er veranlafit Petrus, die Familie des

7 cf. Lebreton, Histoire du Dogme de la Trinité, I, p. 374.



172 Gaston Salet

heidnischen Centurio von Joppe zu taufen (Apg 10 und 11). Er lenkt die Beratungen
des Konzils von Jerusalem: ,Es hat dem Heiligen Geist und uns gefallen ...*
(Apg 15.28). Er bestimmt Paulus zu seinem Apostolat: ,Sondert mir Barnabas und
Saulus zu dem Werke aus, zu dem ich sie mir berufen habe ... So vom Heiligen
Geiste ausgesandt, zogen sie nach Seleucia hinab . . .“ (Apg 13,2—4). Er bestellt die
Vorsteher der nenen Gemeinden (Apg 20, 28). Er bestimmt die abenteuerlichen Rei-
sewege des hl. Paulus in den Lindern der Heiden (Apg 16,7; 22,17) und lenkt in
souverdner Weise das ganze Werk der Verkiindigung des Evangeliums.

Die ersten Gliaubigen und der Heilige Geist

Das Wirken des Geistes ist nicht anf die Apostel allein beschrinkt. Die ganze
christliche Gemeinschaft lebt unter seinem Walten und in vertrautem Umgang mit
ihm. Pfingsten setzt sich in der ganzen Kirche fort. Christen werden die genannt, die
die Taufe und die Gabe des Geistes empfangen.

Von da an entfaltet sich ihr ganzes Leben im Geiste: ,Ihr seid nicht im Fleische,
sondern im Geiste, da ja der Geist Gottes in euch wohnt“ (Rm 8. 9). Er wohnt in
den Tiefen der Seele und bleibt dort nicht untitig, sondern bewegt den Christen und
treibt ihn zum Handeln an. Er heiligt ihn an Leib und Seele und beschenkt ihn mit
mannigfachen Gaben. Zuweilen tut sich seine Gegenwart in auffallender Weise
kund, durch plétzliche Entriickungen und durch das unerwartete Reden in fremden
Sprachen (1 Kor 12). Denn sie soll gegeniiber den Zweiflern bezeugt werden und sich
auch den Gleichgililtigen kundtun. Aber sein vorziiglichstes Wirken begibt sich ver-
borgen im Herzen: Er formt das Gebet des Christen, selbst das spontanste und per-
sonlichste: ,Der Geist kommt unserer Schwachheit zu Hilfe. Denn um was wir bitten
sollen, wie es notig ist, wisserr wir nicht, aber da tritt der Geist selber fiir uns ein
mit wortlosen Seufzern (Rom 8, 26). Und in jedem Augenblick verhilft er dem
Christen zu Glaube, Gerechtigkeit und Liebe.

Das ganze moralische Verhalten des Gldubigen 148t sich anf das Leben im Geiste
zuriickfithren. Seine Aufgabe ist es, den Geist nicht zu betriiben, den Geist nicht aus-
zul6schen, seinen Tempel nicht zu zerstéren und nicht zu entweihen (Eph 4, 30;
1 Thess 5,19; 1 Kor 3, 16-17 ...). Die Christen sind zugleich frei und aufs splir-
barste gebunden: sie sind ein fiir alle Male befreit von den minutiésen Vorschrif-
ten des mosaischen Gesetzes: ,, Wenn der Geist euch belebt, seid ihr nicht unter dem
Gesetz” (Gal 5,18); dafiir sind sie aber unterworfen ,dem Gesetz des Geistes, der
das Leben gibt“ (Rom 8,2), dem Gesetz der Liebe, die grofle Forderungen stellt; es
konnte hart erscheinen, wiirde man es nicht lieben.

Schliefilich bewirkt der Geist auch die Verbundenheit der Glaubigen unterein-
ander. Er erzeugt unter solchen, die sich zuweilen unsympathisch sind, kein blofles
Nebeneinander, sondern Einmitigkeit (Apg 2, 44; 4, 32); er eint die verschiedenartig-
sten Personlichkeiten mit den unterschiedlichsten Begabungen (1 Kor 12,11). Die
Gemeinschaft ist recht eigentlich das Werk des Geistes, der das Band der Liebe in
der heiligsten Dreifaltigkeit und das Band der Liebe unter den Menschen ist: ,,Die
Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes {des Vaters) und die Ge-
meinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!” (2 Kor 13,13).

Wir wollen aus der Urkirche kein Idyll machen, denn nicht alles an ihr ist vor-



Der Geist Christi 173

bildlich. Im ersten Jahrhundert ebensogut wie im zwanzigsten wohnt der Heilige
Geist in Menschen, deren Freiheit er nicht vergewaltigt, deren Leidenschaften sich
ihm in den Weg stellen. Stinde und Unruhestiftung bis zum Argernis, Uneinigkeit,
Eifersiichteleien und Kleinlichkeit fehlten in der Urkirche nicht, davon zeugen die
Briefe des hl. Paulus. Aber trotz all solcher Mifistinde herrschte ein gewisses Klima,
und zwar gerade das Klima des Heiligen Geistes: eine Hochherzigkeit, die bis zum
Heroismus gehen konnte, eine unbeschreibliche Selbstverstindlichkeit im Uben der
Tugend, eine bestimmte Vornehmheit und Liebenswiirdigkeit, die sehr wohl An-
zeichen der gottlichen Gnade sind, und iiber allem die Freude, der untriigliche Be-
weis fur die Gegenwart des Geistes.

Ebensowenig wie sich im Evangelium langatmige Klagen finden, trifft man in der
Apostelgeschichte auf die geringste Spur von Pessimismus. Der Existentialismus der
trotzigen Verzweiflung liegt noch sehr fern und hat hicr keinen Raum. In diesen
Jahren, in denen sich die Wolken schwer iiber der Zukunft zusammenballen, wo die
Verfolgungen die Gegenwart schon blutrot firben, wo Stephanus gesteinigt, Jako-
bus enthauptet, Petrus gefangengesetzt, Paulus iiberall verfolgt wird und flichen
mufl, entfaltet sich das christliche Leben in einer Atmosphére von Hymnen und geist-
lichen Liedern. Die ganze Kirche singt in heiliger Freude. Es ist ein Friihling. In die-
sem Mut, dieser Hoffnung, dieser friedvollen Freude lebt eine paradiesische Ju-
gend, eine Jugend, die das Heidentum mit seinen Alterserscheinungen in Erstau-
nen versetzte. Und diese Jugendlichkeit wird fortdauern, dieser Frithling wird nicht
vergehen. Wir finden ein herrliches Echo davon bei Clemens von Alexandrien: , Wir
sind jugendlich, wir sind das neue Volk, das sich vom alten ganz und gar unter-
scheidet. Man hat uns ein ganz neues Gut gezeigt. Uns gehort die Fruchtbarkeit der
Jugend, das Neusein, das kein Altern kennt, der glithende Eifer, immer mehr zu
erkennen! Wir sind stets jung, stets gut, stets neu. Wir miissen ja wohl neu sein, wir,
die wir teithaben an der Neuheit des Wortes. Die an Ewigem teilhaben, miissen
auch Unvergéngliches an sich tragen. Man nennt uns Kinder, unser ganzes Leben
ist ein Frithling, denn wir tragen in uns die Wahrheit, die nicht altert, und diese
‘Wahrheit belebt unser ganzes Leben“®.

Christus und der Heilige Geist bei den ersten Gliubigen

Das Wirken des Geistes in der Urkirche — wir wollen es betonen — kommt nicht
einer neuen Herrschaft gleich, die auf die Herrschaft Christi folgte, und seine Beleh-
rungen bilden kein neues Evangelium neben dem Evangelium Christi. Manche haben
das anzunehmen vermocht. Aber die Kirche hat stets den Gedanken verurteilt, der
Geist konnte kommen, um den Erléser zu ersetzen. Hervorgehend aus dem Vater und
dem Sohn, ganz und gar ihnen zugewandt in seiner Liebesekstase, kann seine Sendung
nur die Verherrlichung des Sohnes und des Vaters zum Inhalt haben. Die wesent-
liche Gabe, mit der er die Glaubigen beschenkt, ist gerade der Geist der Kindschaft,
der Geist der Annahme an Kindes Statt, durch den sie dem Sohne gleichgestaltet und
so dem Vater wohlgeféllig werden (Rém 8, 15; Gal 4, 6).

Christus selber hatte vorhergesagt: ,Er wird mich verherrlichen“ und hatte er-

8 Clemens v. Alexandrien, Pidag. 1, 5,20 (P. G. 8, 273).



174 Gaston Salet

klart: ,Er wird nicht aus sich reden, sondern was er von mir hort, wird er reden;
.. . Er wird von dem Meinigen nehmen und euch verkiindigen“ (Joh 16, 13-14).

Man hat darum gesagt, die Gabe des Geistes sei christologisch; und Irenius ge-
braucht die Formel: ,Der Heilige Geist ist die Mitteilung Christi“?. Dank dem Geiste
lieben die Christen diesen nun unsichtbaren Christus und sind ihm ebenso innig zu-
getan wie die Jiinger, die Jesus von Nazareth gesehen und in vertrauter Gemein-
schaft mit ihm gelebt hatten. Der hl. Petrus stellt das mit bewegten Worten fest:
»1hr habt Jesus Christus nicht gesehen und liebt ihn dennoch; an ihn glaubt ihr,
obwohl ihr ihn jetzt nicht vor Angen habt, und in diesem Glauben jubelt ihr auf in
herrlicher, unsagbarer Freude® (1 Petr 1, 8).

Ahnlich sind alle Leser der Panlusbriefe zu dem Schlufl gekommen, dafl nach dem
Apostel die Rolle Christi und die Rolle des Heiligen Geistes nahezu zusammenfallen:
der Christ wird gerechtfertigt und geheiligt im Geiste, wie er gerechtfertigt und ge-
heiligt wird im Herrn. Er ist ein heiliger Tempel im Geiste, wie er ein heiliger Tem-
pel im Herrn ist. Im Geiste besiegelt sein heifit auch in Christus besiegelt sein. Die
Freude und der Friede im Heiligen Geist sind ebenso Freude und Friede im Herrnto,

Von hier aus haben Leugner der Trinitdt zu folgern versucht, daf fiir Paulus der
Heilige Geist nur ein anderer Name fiir den verherrlichten Christus sei, nicht aber
eine von ihm verschiedene Person. Indes, diese Texte sind so zu verstehen, dafl die
Wirksamkeit der beiden klar unterschiedenen gottlichen Personen in unserer Heili-
gung untrennbar eine ist, oder noch genauer gesprochen, dafl uns Christus gerade
durch den Geist jenes gottliche Leben mitteilt, das er selber vom Vater empfingt.
Aber der Geist richtet keine Wand auf zwischen Christus und den Seelen, er tritt
auch nicht als Mittler zwischen Thn und uns; das unmittelbare Wirken des Geistes
bleibt vielmehr das Wirken Christi. Durch seinen Geist sind wir die Seinen, seine
Briider, — aber eben dadurch gehdren wir ihm sehr real an, sind wir wirklich seine
Briider.

Im iibrigen fithlt der Christ nur zu Christus eine briiderliche Beziehung. Nur mit
thm — so hat man nach der Apostelgeschichte den Eindruck — halten die Gldubigen
vertraute Zwiesprache. Der Geist hat kein menschliches Antlitz und steht nicht sozu-
sagen vor ihnen. Er ist da, im Innersten der Seele, aber er bleibt geheimnisvoll ver-
borgen. Man empfangt von ihm Einsprechungen und Weisungen und gehorcht ihm.
Ex selbst aber bleibt schweigend im Hintergrund, wihrend er unablissig Christi
Bild uns vor Augen stellt und uns anregt, ihn zu lieben.

Dieser Umstand erklirt vielleicht die Tatsache, dafl man in der Kirche der ersten
Jahrhunderte wenig Huldigungen findet, die unmittelbar an den Heiligen Geist ge-
richtet sind. Aber das Bewufitsein seiner Nihe ist darum nicht weniger im Herzen
der Gldubigen lebendig. Die Liturgie erhebt sich immer zum Vater durch den Sohn;
aber die Liturgie geschieht stets im Geiste. Seine unentbehrliche Gegenwart wird
nachdriicklich hervorgehoben in den Zeremonien der Taufe, die selbst trinitarisch
erfolgt, und die Taufe wieder findet ihre Erfilllung in der Gabe des Geistes. Man
ruft ithn beim heiligen Opfer an zur Wandlung von Brot und Wein in den Leib
und in das Blut Christi. Der Glaube der Kirche an den Geist findet nicht nur im

% Irendus, Geg. d. Hiresien, 3, 24,1 (P. G. 7, 966).
10 ¢f, Lebreton, op. cit. p. 424; Prat, Saint Paul II, 352, 353.



Der Geist Christi 175

dritten Teil des Credo seinen Ausdruck. Der Geist wird ebenso in den Doxologien
genannt, in denen man seit den dltesten Zeiten den Vater durch den Sohn im Geiste
preist, oder auch den Vater und den Sohn mit dem Geiste!!. Die Kirche hat das tiefe
Bewufitsein, dafl nach der Offenbarung, die Irendus so vorziiglich erhellt hat, alle
Heilsgiiter vom Vater durch den Sohn ausgehen und vom Heiligen Geist znerteilt
werden, und dafl der Aufstieg der Seele zu Gott im Heiligen Geist geschehen muf3,
der uns mit dem Sohn vereinigt und so bis zum Vater gelangen 1aft. ,Wenn wir wie-
dergeboren sind durch die Taufe, die uns gespendet wird im Namen dieser drei Per-
sonen, dann wurden wir in dieser zweiten Geburt mit Gaben beschenkt, die in Gott
dem Vater sind, durch den Sohn vermittelt werden und den Heiligen Geist bei sich
haben. Denn alle, die den Geist Gottes in sich tragen, werden hingefithrt zum Wort,
d. h. zum Sohn; der Sohn nimmt sie auf und opfert sie seinem Vater, und der Vater
gewihrt ihnen die Unsterblichkeit. So kann man also ohne den Geist das Wort
Gottes nicht sehen, und ohne den Sohn kann niemand zum Vater gelangen ... Aber
dem Sohn ist aufgetragen, nach dem Wohlgefallen des Vaters denen den Geist zu
verleihen, die der Vater will und so wie er es will“12, _

Alles dies macht die schon erwihnte heftige Reaktion der Theologen und der
Glidubigen gegeniiber den Irrtimern verstindlich, die leugneten, dafl der Heilige
Geist eine gottliche Person sei. Dies alles 148t uns aber auch begreifen, dafl die Kirche,
da sie zunichst einmal die Lehre vom Heiligen Geist zergliedern und erkldren
mufte, erst viel spiter zu den feierlichen Lobpreisungen des Pfingstfestes und zu
der glithenden Lyrik jener Anrufungen kam, die sich an den Heiligen Geist richten:
» Veni, Sancte Spiritus!“

Wenn wir uns etwas linger dabei aufgehalten haben, das Wirken des Heiligen
Geistes in der Kirche der ersten Jahrhunderte zu betrachten, so geschah es darum,
weil nichts so geeignet ist, unser Vertrauen und unsere Liebe zu ihm anzuregen und
uns davon zu iiberzeugen — wenn man so sagen darf —, daf} er wahrhaftig seine Be-
weise erbracht hat, und dafl die ganze Kirche wie jeder einzelne von uns mit seinem
Heilswirken rechnen kann.

Denn es gibt kein doppeltes Christentum und es gibt nur einen Geist. Was er
einst fiir die Apostel, was er fiir die ersten Christen getan hat, ist Beispiel und
Vorbild fiir das, was er zu jeder Zeit fiir die Kirche tut und was er in uns wahr-
machen wird, wenn wir ihn nur wirken lassen.

Die fortdauernde Gegenwart des Heiligen Geistes in der Kirche

Wenn nun der Heilige Geist der Geist Christi ist, wie sollte er dann nicht und zu-
allererst wesentlich im Werke Christi, d. i. in der Kirche, zu finden sein? Wie sollte
er nicht gegenwirtig sein im ganzen Verlauf ihrer langen Geschichte bis in unsere
Zeit?

Die Kirche ist die Gemeinschaft des Geistes, hat Augustinus gesagt. Und Papst
Leo XIII. erkldrt, ein anderes Wort Augustins zitierend: ,Wenn Christus das
Haupt der Kirche ist, dann ist der Geist ihre Seele“18. Es wire darum nicht richtig,

11 Basilius, Uber den HI. Geist, 1f.; 58 f. (P. G. 32, 68 {.).
2 Irendus, Erweis der apostol. Wahrheit, 7.
13 T,e0 XIII., Enzyklika ,Divinum illud® (vgl. Augustinus, Serm 267, 4; P.L. 38, 1231).



176 Gaston Salet

sich vorzustellen, der Heilige Geist sei nur zur Zeit der Apostel wirklich titig ge-
wesen, damals habe es einen staunenswerten Frithling charismatischer AusgieRungen
gegeben, ein wenig ungeordnet, aber voll von Verheiflungen, dann aber sei diese
Kirche charismatischer Begeisterung gesetzter und dlter geworden, Autoritat und ge-
setzliche Regelung seien dem mystischen Aufschwung gefolgt, der Heilige Geist
habe einer festen Ordnung Platz gemacht. Solche Gegensitze, wie sie der liberale
Protestantismus so gern vortragt, beruhen aunf einer Tauschung. Von Anfang an
gab es in der Kirche, so charismatisch sie war, auch Organisation: die Briefe des hl.
Paulus und des hl. Ignatins von Antiochien lassen in dieser Hinsicht keinen Zwei-
fel. Und nach Zeiten betonter Organisation erweist sich die Kirche zum Ausgleich
wieder aufs neue als die charismatische: Charismen finden wir beim hl. Pfarrer von
Ars und so vielen anderen Heiligen der Neuzeit.

Im dbrigen — und das ist bedeutungsvoller als die augenfilligen Kundgebungen —:
der Heilige Geist iibt in der Kirche die wesentliche Sendung aus, die Christus
von ihm vorhergesagt hatte.

Am Abend des Griindonnerstags hatte er gesagt: ,Der Geist wird euch in alle
Wahrheit einfahren®. Von Jahrhundert zu Jahrhundert geht diese Prophezeiung in
Erfilllung. Der Heilige Geist bewahrt die Kirche in jeder Epoche ihrer Geschichte
vor dem Irrtum und fithrt sie in der Art und Weise, wie sie die unwandelbare Wahr-~
heit in nenen Formeln ausdriickt. Die in der Kirche so ausgeprigte Hochschitzung
der Tradition hat nichts zu tun mit einer Lust am einmal Gewordenen und Alter-
timlichen. Wir brauchen uns nicht sehnsiichtig der Vergangenheit zuzuwenden, als
ob dort die Wahrheit reiner zu finden sei und als ob sie entstellt werde, je weiter
sie sich von ihren Urspriingen entfernte. Der Geist halt jene menschlichen Ursachen
des Verfalls anf, die sie entstellen und verderben konnten. Und wenn die Kirche
die Unbefleckte Empfiangnis Mariens, ihre Aufnahme in den Himmel oder den
Primat des Papstes in festen Lehrsitzen definiert, dann tut sie nichts anderes, als in
der Sprache, die ihr die beste zu sein scheint, anf Fragen, Winsche und geheime Er-
wartungen der Glaubigen antworten. Als Seele der Kirche ist der Heilige Geist
gegenwirtig in der Hierarchie, die beurteilt, iiberwacht und verkiindet, wie er im
ganzen Leib titig gegenwiirtig ist als der ,Geist, der in jedem Glaubigen atmet®,
wie Paulinus von Nola sagt, um ihm das Verstindnis fiir die Unterweisung
durch die Kirche zu erdffnen, um seinen Glauben zu stirken und seinen Gehorsam zu
festigen. Was man Dogmenentwicklung nennt, ist das Werk des Geistes. Der hl.
Irendus hat das schon in die klassisch gewordene Formel geprégt: ,Die Belehrung
die wir von der Kirche empfangen haben, ist wie eine kostbare Hinterlassenschaft
in einem vorziiglichen Gefaf; der Geist erneuert sie stindig und teilt dabei auch
dem Gefifi, das sie enthilt, seine jugendliche Frische und Kraft mit*14,

Dieser Dogmenfortschritt ist die Verbreitung des Lichtes Christi. Er dient der
Verherrlichung Christi, er michte diesen und jenen Aspekt seiner Lehre und seines
Geheimnisses mehr ins Licht riicken und eine grofRere Liebe zu seiner Person hervor-
rufen.

Denn das Wirken des Heiligen Geistes bleibt nicht auf den Bereich des Verstandes
beschrankt. Es gibt sich wunderbar gerade auch in der Geschichte der Heiligkeit kund.

14 Trendus, Gegen die Hiresien, 3,24,1 (P. G. 7, 966).



Der Geist Christi 177

Dank dem Geiste der Liebe schreitet die Kirche fort, da sie sich zu erneuern ver-
mag. Auf rein menschlicher Ebene erscheint die Reform einer Gemeinschaft nahezu
unméglich. Geschichte und Erfahrung sprechen fiir den Pessimismus. Welches politi-
sche System, welche soziale Klasse hat sich je selbst reformiert? Der Mensch scheint
der Stagnation geweiht, dem unablegbaren Irrtum und der verfestigten Unordnung;
es erwache denn jene revolutionire Gewalt, die bestimmte innere Krifte und giltige
Werte freilegt, die aber auch alles zerstort und den Fortschritt, den sie ausldst, nur
allzu teuer bezahlen liflt.

‘Wenn man nicht von aulen reformiert wird und sich nicht selbst reformieren kann,
welche Mdoglichkeit zur Erneuerung besteht dann noch? Nur noch diejenige, die der
Heilige Geist schenkt. Er kann die wahren Reformen hervorrufen.

Er hat es in der Geschichte der Kirche bewiesen. Gewif}, in Zeiten, da Reformen
sich aufdringten, hat die Kirche zuweilen Gewalttitigkeiten erlitten, die zu Spaltun-
gen in der Christenheit und nicht zu den wiinschenswerten Verbesserungen fithrten.
Aber es hat auch die echten Erneuerungen gegeben, die der Heilige Geist durch neue
Heilige gewirkt hat: man erinnere sich nur an Franz von Assisi und seine Armat, an
Theresia von Avila und ihr umwandelndes Gebet, an die groflen Apostel des 16. und
17. Jahrhunderts ... Der Heilige Geist hat die Kirche von innen her reformiert,
nicht durch ein erneutes Kommen, ein sprithendes Pfingsten, sondern durch seine ge-
wohnliche Gegenwart, deren Wirkkraft er dann kundtat, — die auflerordentlich ist,
je mehr die Herzen bereit sind.

Der Geist der Liebe ist es, der verhindert, daf die Flamme der Liebe zu Chri-
stus im Herzen der Menschen nachlifit und der in allen Jahrhunderten jene Zeugen
Jesu in der Geschichte erweckt, von denen P. de Grandmaison sprachts. Welch auf-
rittelndes Zeugnis! Die Aufforderung zu ihrer Nachahmung mahnt uns zugleich,
nicht iiber den Ruhm der Heiligen zu streiten und keine einfiltigen Vergleiche an-
zustellen zwischen der Tugend des einen und der des anderen, denn beides ist uns
unbekannt. Aber wir haben wenigstens die stirkende Gewiflheit, dafl Hochherzigkeit
und Wahrheit nicht in dem Mafle abnehmen, in dem die Urkirche uns ferner riidkt.
Wer wagte zu behaupten, Cicilia oder Agnes hitten den Herrn weniger geliebt als
die galildischen Frauen, die ihn auf seinen Wegen begleiteten? Und Theresia von
Avila weniger als Cacilia oder Agnes? Aus weldhem Grunde sollte Bernhard von
Clairvaux nicht ebenso leidenschaftlich fiir Christus entflammt gewesen sein wie die
Zebediussohne und P. de Foucauld in seiner Klausur der Wiiste ebenso wie die gro-
flen Mystiker des Mittelalters in ihren Abteien? Und haben die Martyrer im China
des zwanzigsten Jahrhunderts eine geringere Anziehungskraft als Ignatius von An-
tiochien, da er zum Martyrium eilte, das ihm im Amphitheater bevorstand?

Die Kirche von heute liebt Christus ebenso wie die Kirche der Apostel. Und diese
Liebe ist das Werk des Geistes, der in ihr wohnt.

Er ist es auch, der die Einheit der Liebe in der uniibersehbaren Vielfalt der Tem-
peramente, menschlicher Fahigkeiten und geistiger Gaben gewihrleistet. Man wird
kaum versucht sein, dem Christentum vorzawerfen, es nivelliere die Personlichkeiten,
es vergewaltige brutal die Seelen, wenn man sich einmal so verschieden geartete Hei-
lige wie Simeon den Sdulensteher und Augustinus von Hippo, Philipp Neri und Be-

15 de Grandmaison, Jésus Christ, 1. 6. c. 2.



178 Gaston Salet

nedikt Labre, Theresia vom Kinde Jesu und Don Bosco ins Gedidhtnis ruft. Man
wird viel eher diese uniibersehbare Vielfalt bewundern, die vom Geist selbst gewirkt
ist und die schon Cyrill von Jerusalem durch einen wissenschaftlich zwar anfecht-
baren, aber doch schonen und ausdrucksvollen Vergleich dargelegt hat: , Warum ver-
sinnbildet Christus die Gnade des Geistes durch das Wasser? Weil das Wasser das
konstituierende Prinzip aller Dinge ist. Das Wasser bringt Pflanzen und Tiere her-
vor. Das Wasser kommt vom Himmel. Es ist von einer einzigen Wesenheit, aber die
Wirkungen, die es hervorbringt, sind mannigfacher Art. Eine einzige Quelle spendete
Wasser fiir das ganze Paradies. Ein und derselbe Regen fillt auf den ganzen Erd-
kreis herab; er wird weif§ in der Lilie, rot in der Rose, purpurn im Veilchen und
in der Hyazinthe, unendlich mannigfaltig in der Vielzahl der Dinge, anders in der
Palme, anders im Weinstock, — er wird alles in allem. Seine Natur ist eine einzige,
er unterscheidet sich nicht von sich selbst. Der Regen selbst dndert sich nicht, er
fallt hier nicht anders als dort; aber er pafit sich den Bedingungen der einzelnen
Dinge an, die ihn aufnehmen, und wird fir jedes das, was ihm niitzlich ist. So ist
auch die Natur des Heiligen Geistes eine einzige und ungeteilte, aber er teilt einem
jeden die Gnade zu, die er will. Und wie der ausgetrocknete Baum, wenn er mit
dem Wasser in Berithrung kommt, wieder auszuschlagen beginnt, so bringt die siin-
dige Seele Fruchte der Gerechtigkeit hervor, wenn sie in der Bufe der Gabe des
Geistes teilhaftig geworden ist. Die Natur des Geistes ist eine einzige, aber er wirkt
die verschiedensten Tugenden durch den géttlichen Willen und im Namen Christi:
diesem gewdhrt er die Weisheit der Rede, jenen erleuchtet er durch die Gabe der
Prophetie, einem anderen verleiht er die Kraft, Dimonen auszutreiben, einem wei-
teren die Gabe der Schriftauslegung, wieder einen stirkt er in der MiRigkeit, diesen
lehrt er die Barmherzigkeit, jenen unterweist er im Fasten und in der Askese, die-
sen in der Verachtung des Leibes, jenen bereitet er auf das Martyrium vor. So wirkt
er verschieden in den verschiedenen Seelen und ist doch von sich selbst nicht ver-
schieden, gemidfl dem Worte des Apostels: Alle diese Gaben sind die Wirkung eines
und desselben Geistes, der sie einem jeden nach seinem Wohlgefallen zuteilt* (1 Kor
12, 1)1,

Die Seelen sind verschieden, die Gnade vielfiltig, denn der unerschopfliche Reich-
tum Christi soll durch Verteilung in den verschiedenen Weisen der Heiligkeit
aufstrahlen. Aber diese unermefliche Vielfalt steht der Einheit nicht entgegen, denn
es gibt ja nur einen Geist, den Geist Christi, den Geist desjenigen, der gesagt hat:
~Mochten doch alle eins sein!“, und dessen héchster Wunsch diese Einheit war.

Die voneinander so verschiedenen Gnadengaben sind nur zum gemeinsamen
Nutzen gegeben, sie sollen die Gemeinschaft als ganze bereichern; weit entfernt,
Trennung zu bewirken, schaffen sie die Einmiitigkeit, und zwar nicht unter gleichen
Seelen einer eint6nigen Serie, sondern unter individuell geprigten, deren Reich-
tiimer sich gegenseitig erginzen. Die Kirche ist das einzige Beispiel, wo Einmiitigkeit
nicht eine blofle Metapher bedeutet, sondern eine Realitit. Denn es ist der eine Geist
- jeder Seele innerlicher als sie sich selber —, der sich allen Seelen mitteilt und aus
ibnen eine einzige Seele machen kann.

Es geht hier nicht nur um jenes gewifl schon sehr innerliche und wirksame Prin-

16 Cyrill v. Jerusalem, Katechese 16, 12 (P. G. 33, 933).



Der Geist Christi 179

zip, daf} das gleiche Ziel, das von vielen verfolgt wird, schon eine gemeinsame Seele
und infolgedessen eine wirkliche Einheit in den menschlichen Gemeinschaften her-
vorbringt. Vielmehr kommt nach den Worten Pius XII. im mystischen Leib Christi
zu diesem gemeinsamen Zusammenwirken aller zu demselben Zwedk ,noch ein an-
deres inneres Prinzip hinzu, das sowohl dem ganzen Organismus wie den einzelnen
Gliedern wirklich und kraftvoll innewohnt und von solcher Erhabenheit ist, daf} es,
in sich betrachtet, alle einigenden Bande, die einen physischen oder einen moralischen
Leib zusammenhalten, unermeflich weit iiberragt. Dieses Prinzip gehért nicht der
natiirlichen, sondern der tbernatiirlichen Ordnung an, ja es ist in sich selber geradezu
unendlich und unerschaffen, namlich der Geist Gottes, der nach der Lehre des hl.
Thomas ,der Zahl nach ein und derselbe, die ganze Kirche erfiillt und einigt“17,

Die Gegenwart des Geistes ist es auch, die der Kirche ithren erhabenen Wert ver-
leiht. Man kann an ihr — und die Nichtglaubigen begehen damit keinen Irrtum — die
wunderbar ausgewogene Organisation bewundern, die Asthetik der Architektur in
ihren Einrichtungen wie in ihrer Rechtsordnung und die weise Mafligung ihrer Re-
gierungsweise. Aber in all dem darf man nur beildufige Gegebenheiten oder Folge-
erscheinungen sehen. Thre urspriinglichste und kostbarste Wirklichkeit ist der Geist
des Lichtes, der Einheit und der Liebe, der in ihr wohnt und der bewirkt, dafl die
Kirche der Organisation auch die Kirche der Liebe ist.

Denn wenn es schon ein schwerwiegender Irrtum ist, die Kirche mit ihrer sozialen
Struktur und ihrer hierarchischen Organisation gleichzusetzen, als sei sie ein voll-
endeter Verwaltungsapparat und eine meisterhafte Biirokratie, dann ist es erst recht
eine tddliche Tauschung, der Rechtskirche eine Liebeskirche entgegenzustellen, die
man sich mehr oder weniger verborgen denkt und in der allein der Geist wohnen
soll. Wir finden den Geist Christi in der so, d. h. mit ihrer sozialen Stuktur ge-
wollten Kirche. Ja, nur dort finden wir ihn. Man weifl; mit welcher Bestimmtheit
die Viter das gegenilber den Schismen und Haresien herausgestellt haben. Und
wenn die Theologen spiterer Zeit auch nuancierter sprechen, weil sie dem guten
Willen und dem guten Glauben der einzelnen mehr Rechnung tragen, die diese der
Kirche zuweisen oder sie mit ihr auf geheimnisvolle Weise verbinden, so bleiben
doch die Prinzipien unverdndert: ,Nur die katholische Kirche ist der Leib Christi®,
sagt Augustin, ,aullerhalb dieses Leibes empfangt keiner das Leben des Heiligen
Geistes“18, Und weiter sagt er: ,Man besitzt den Heiligen Geist in dem Mafle, als
man die Kirche liebt“1e,

Die Forderungen des Christentums und die wesentliche Rolle des Geistes
in unserem christlichen Leben

Man kann den Heiligen Geist nur in der Kirche und als Glied der Gemeinschaft
besitzen. Aber er ist nicht irgendein unbestimmtes allgemeines Gut, sondern jeder
Christ besitzt ihn wirklich in seinem eigensten persénlichen Leben. Er ruft in uns
Wirkungen hervor, die denen analog sind, die wir an den Aposteln bewunderten
und wie sie im Leben der ersten Christen aufleuchteten. Nach Origenes ist schon die

17 Pius XII., Enzyklika ,Mystici corporis“, nr 60; S. Thomas, De Veritate, qu29, a4, c.

18 Augustinus, Ep. 185, 50 (P. L. 83, 815).
19 Augustinus, In Joan. tract. 32, 8 (P. L. 85, 1645, 1646).



180 Gaston Salet

Existenz des Glaubigen ein immer wiederkehrendes Pfingsten. Und Pfingsten ist fiir
uns jeden Tag notwendig.

Uberdenken wir fiir einen Augenblick die widerspriichlich erscheinenden Ge-
gebenheiten und Forderungen des Christentums. Unsere Schwierigkeiten sind von
der gleichen Art wie die der Jinger am Tag nach dem Scheiden Jesu und in gewis-
ser Hinsicht noch schwieriger, manchmal fast ilberwiltigend.

Das Christentum ist seinem Wesen nach eine innerliche und geistige Religion, die
sich nicht zufrieden gibt mit genau beobachteten Riten, mit Zeremonien fiir Auge und
Einbildungskraft. Wir selbst aber sind Wesen, die ganz im Auflen stehen, lebend in
einer Welt, die zunehmend vom Materiellen bestimmt wird, wihrend die Welt
des Geistes Gefahr lauft, abstrakt, farblos, unwirklich und uninteressant zu er-
scheinen.

Das Christentum ist eine Religion, die Forderungen stellt und Anstrengungen
verlangt, genan genommen die hirteste Anstrengung, die es gibt, ndmlich die der
Selbstverlengnung. Wir aber sind schwach und nachgiebig im verborgenen Kampf,
wir bleiben unverbesserliche Egoisten.

Das Christentum ist eine Religion der Liebe, die Religion eines ,neuen Gebotes”
und der briiderlichen Einheit. Wir aber verhalten uns zueinander wie Wélfe.

Das Christentum ist eine Religion des stindigen Vorwirtsschreitens, in der darum
nicht vorwirtsschreiten nach einem bekannten Wort soviel wie zuriickgehen be-
deutet. Wir aber sind wenig ausdauernd und zih. Die Zeit selber braucht uns auf
und entmutigt uns, oder, was noch schlimmer ist, sie 1af}t uns in der Gewohnbheit
starr werden und zerfriit allméhlich selbst unser Verlangen nach Fortschritt.

Das Christentum ist eine Religion der Vereinigung mit Gott, mit jenem unzu-
géanglichen Gott, der trotz angespanntester Anstrengungen und aufrichtigster Wiin-
sche auflerhalb der Reichweite des Menschen bleibt.

Das Christentum ist eine Religion der personlichen Liebe zu Jesus Christus. Aber
eigenartig: dieser Wesenszug, diese Grundlage des Christentums, die zur Uber-
windung aller anderen Schwierigkeiten fihren sollten, scheinen diese noch zu ver-
stirken. Denn Christus ist fiir uns unsichtbar, ebenso unsichtbar wie der Vater, und
von Jahrhundert zu Jahrhundert entfernen wir uns unaufhaltsam mehr von ihm,
so wie man von der fallenden Flut vom Ufer weggetragen wird. Trotz unserer an-
gestrengtesten Bemithungen lauft Christus Gefahr, von uns wenig gekannt zu sein,
und trotz unserer Betrachtungsmethoden, die alle Seelenkrifte in Dienst nehmen,
kann es sein, daf er in unserem realen Leben als Menschen dieser Zeit doch nicht
wirklich gegenwirtig ist.

Der Heilige Geist in unserem Leben

Aber um all diesen Gefabren zu begegnen, haben wir den Heiligen Geist.

Er ist eine lebendige Person. Wohl empfangen wir, um als Christen leben zu
kénnen, Licht, Kraft, Gnade und Leben; was wir aber zuallererst empfangen — und
was die Bedeutung des Christseins ausmacht —, das ist ein ,, Jemand“.

Wir besitzen ein Licht, weil in uns Einer ist, der uns erleuchtet.
Wir besitzen eine Kraft, weil in uns Einer ist, der uns starkt.



Der Geist Christi 181

‘Wir haben ein Leben, weil in uns Einer ist, der uns lebendig macht.
Wir haben eine Gnade, weil in uns Einer ist, der die Quelle der Gnade ist.

»Niemals“, so schreibt ein alter kirchlicher Schriftstcller, ,empfingt man Gottes
geistliche Gnadengaben, wenn ihnen der Heilige Geist nicht vorausgeht. Wer darum
den Heiligen Geist empfangen hat, empfangt auch die Gnadengaben, nimlich Weis-
_heit, Verstand und die anderen Gaben, von denen der Apostel spricht“2e,

‘Wenn die neuzeitliche Theologie mit gutem Grund die Erleuchtungen und Hilfen,
die uns zuteil werden, die geschaffene Gnade, betont, so vergifit sie dariiber nicht die
ungeschaffene Gnade, miifite aber vielleicht ausdriicklicher davon sprechen. Die Um-
wandlung, die die Gnade in uns bewirkt, erklirt sich nur durch die Gegenwart des
wirkenden und umwandelnden Gottes. Die erste gottliche Gabe, so lehrt der hl. Tho-
mas, ist Gott selber, ist der Heilige Geist, der vom Vater geschenkt und vom Sohne
gesandt wird22. Man weif}, dafl die Glaubigen der Urkirche ein sehr ausgeprigtes
Empfinden dafiir hatten, dafl sie Tempel Gottes seien, Tempel des Heiligen Geistes.
Lucia, die junge heilige Martyrin von Syrakus, antwortete auf die Frage des Pri-
fekten Paschasius: ,Ist der Heilige Geist in dir?“ folgendermaflen: ,Diejenigen, die
keusch und fromm leben, sind Tempel des Heiligen Geistes.“

Unsere Situation ist die gleiche wie die jener Christen. Und wenn wir wirklich
nach dieser Lehre leben, wird sie unser Christentum vor jeder Gefahr der Abstrakt-
heit und Unwirklichkeit bewahren.

Die Seele unserer Seele

Das Wirken des Heiligen Geistes geschieht auf dem tiefsten Grund unserer
selbst. Was sein Dasein in unserm inneren Leben kennzeichnet, ist dies, dafl er nicht
im greifbaren Gegeniiber vor uns, sondern uns unsichtbar zur Seite steht und im
Verborgensten unserer Seele wohnt. Das kdnnte, wenigstens zu einem Teil, die Tat-
sache erkliren, daf sich unsere direkte Aufmerksamkeit ihm kaum zuwendet: er ist
uns sozusagen viel zu nahe. Wir sehen ja auch nicht unser Auge, mit dem wir
sehen und das uns leitet, und wir erfassen unsere Seele nicht in sich selber, sondern
in ihren Akten. Der Heilige Geist wird so sehr eins mit uns, dafl er sich mit uns zu
vermischen scheint. Er pafit sich unserm Handeln so gut an, dafl es den Eindruck
macht, als handelten wir allein. Vor diesem und jenem Text des hl. Paulus fragen
sich die Exegeten, ob ,Geist* hier die gottliche Person selbst meint oder deren Wir-
ken in unserer Seele oder unsere Seele unter dem Einflufl dieses Wirkens. Aber ge-
rade diese Anonymitat, die Diskretion und tiefe Intimitit machen die ganze Kost-
barkeit des Wirkens des Heiligen Geistes aus.

In bezug auf das Gebet der Christen hat Paulus ausdriicklich festgestellt: Er ist
es, der in uns betet. ,Der Geist kommt unserer Schwachheit zu Hilfe. Denn um was
wir bitten sollen, wie es nétig ist, wissen wir nicht, aber da tritt der Geist selber fiir
uns ein mit wortlosen Seufzern; der aber, der die Herzen ergriindet, kennt das An-
liegen des Geistes ...“ (Rom 8, 26, 27). Ein Autor unserer Tage hat in gliicklicher
Weise den Trost und die Stiitze darzustellen vermodht, die dieser Gedanke unserem

20 Didymus, Geb. d. HI. Geist, 10 (P. G. 39, 1042).
21 §. th. 1, qu 88, a 2; vgl. August., de Trinitate 1, 15.



182 Gaston Salet

oft so unfruchtbaren und scheinbar trockenen Gebet gewahrt: ,Der Geist ist unser
Helfer im Gebet. Werden wir mitde im Gebet, Er ermiidet nicht. Uberkommt uns
ein grenzenloser Uberdrufl an der Hohlheit unseres Herzens und unseres Gebetes,
Er bleibt selig in der immer morgendlichen Frische des Jubels, mit dem Er den Va-
ter preist; erschrecken wir {iber den geheimen Unglauben, der wie ein todliches Gift
schon die Gebetsworte zu toten scheint, bevor sie ganz dem Herzen entstiegen sind,
Er spricht dic Worte, die nicht mehr glauben, weil sie schon selber das Geglaubte
in Schau sind. Kadmpft in unserm Gebet die geheime Hoffnungslosigkeit des Herzens
mit der oft uns selbst so kiinstlich anmutenden Zuversichtlichkeit der Gebetsworte,
Er betet in uns sich selbst, die unerschiitterliche Sicherheit des ewigen Gottes. Klingt
unser Wort an Gott: ich liebe Dich, oft unserm Herzen so abgequilt, dafl dahinter
die unheimliche Gefahr zu lavern scheint, es kdnne pléotzlich die mithsam abgequilte
Erfillung der Pflicht zur Liebe umschlagen in den wahnwitzigen Haf} gegen jemand,
den man lieben muf, Er betet in uns und mit uns das Hohelied der Liebe, die jen-
seits aller Pflicht und allen Gesetzes nur reines, strémendes Entziicken ist itber den
geliebten Gott. Er betet in uns, wenn wir beten. Der Geist ist Helfer in unserem
Gebet, nicht in dem Sinn, daf Er blof hilft zu dem, was wir als unser Gebet in uns
erfahren, sondern in dem Sinn, daf}, weil Er hilft, unser Gebet unendlich mehr ist als
unser Gebet. Weil Er hilft, ist unser Gebet ein Stiick der Melodie, die durch alle
Himmel rauscht, ein Weihranchduft, der auf den ewigen Altiren des Himmels vor
dem Angesicht des Dreifaltigen Gottes siiffi emporsteigt ... Er betet in uns. Das ist
der unerschopfliche Inhalt all unseren Gebetes, das aus den leeren Zisternen unseres
Herzens quillt. Er betet in uns. Das wird die Frucht der Ewigkeit aus den Gebeten
dieser Zeit sein“22.

So betet also der Heilige Geist in uns, indem er ein Gebet formt, das unser Gebet
ist. Aber man miifite hinzufiigen: der Geist belehrt und versteht in uns, indem er uns
verstehen 14ft; der Geist handelt, indem er uns handeln macht, und zwar in eben
jenem Tun, das sowohl das seine wie das unsere ist; er ist eine Kraft, indem er uns
stark macht; er liebt, indem er uzns lieben 1af8t; und dieser Akt der Liebe, den er ein-
gibt, entspringt gleichwohl unserem Herzen.

Der Lehrmeister des Inneren

Dem Verstehen des Christen zutiefst innewohnend verhindert der Heilige Geist,
daf das lebendige Wort zu einem toten Buchstaben erstarrt und zu jener routinierten
Phrase wird, die man nachspricht, ohne eigentlich etwas damit zu sagen. Ihm ist es
zuzuschreiben, dafl die Wahrheit in jedem Augenblick verstanden wird, ohne dafl
sie je aufhort, unerschdpflich zu sein. Die Unterweisung durch den Christus der
Evangelien ist keineswegs in sich selber ungeniigend; sie ist aber immer dann un-
geniigend, wenn sie lediglich eine duflere Unterweisung bleibt. Mit ihr mufl darum
eine verborgene Mitarbeit, eine aktive Entgegennahme und ein Einverstidndnis ver-
bunden sein; sie erfordert einen, der sich belehren 1488t. Der Heilige Geist, der allein
der Lehrmeister des inneren Lebens ist, spricht zu unserer Seele, und durch dieses
Sprechen macht er uns gelehrig und empfanglich.

22 K. Rahner, Von der Not und dem Segen des Gebetes, S. 41/42.



Der Geist Christi 183

Augustinus kommt auf diesen Gedanken oft zuriick und erldutert ihn in einem
Kommentar zu den Worten des 1. Johannesbriefes: , Thr habt nicht nétig, dafl man
euch belehrt: die Salbung (die ihr von ihm empfangen habt) belehrt euch iiber
alles“ (1 Joh 2, 27) folgendermaflen: , Wozu also sollten wir uns so sehr abmihen?
Thr solltet euch nur seiner Salbung ,iiberlassen, damit diese selbst euch belehre. Ich
frage Johannes selbst: »Jene, zu denen du sprachst, hatten die Salbung. Warum
hast du dann noch diesen Brief geschrieben? Warum willst du selbst sie belehren?«
Meine Briider, beachtet hier ein grofles Geheimnis: der Schall meiner Worte kann
euch wohl erreichen, aber der Lehrmeister ist in euch. Glaubet nicht, dafl jemals ein
Mensch etwas durch einen Menschen lerne. Durch das Gerdusch unserer Worte kon-
nen wir euch aufmerksam machen, wenn aber in euch niemand ist, der euch belehrt,
dann ist es bloff ein unniitzes Gerdusch . . . Wollt ihr, meine Brirder, euch davon iiber-
zeugen? Habt ihr nicht alle diese Rede gehort? Und doch, wie viele werden von
Lier weggehen, ohne etwas zu wissen! Was mich angeht, so habe ich doch gewifl zu
allen geredet. Aber jene, zu denen diese Salbung nicht innerlich spricht, die der
Heilige Geist nicht im Innern belehrt, die gehen weg, ohne etwas geistig erfafit zu
haben. Die Belehrung, die von auflen kommit, ist eine Hilfe, eine Ankiindigung, ein
Hinweis. Im Himmel ist der Lehrstuhl dessen, der die Herzen belehrt. Es gibt nur
einen Lehrmeister, Christus, aber sein Lehramt wird in uns ausgeiibt durch den
Geist“23,

Die Liebe

Wie der Geist in unserem Verstehen ist, so ist er auch in unserem Herzen. Allein
durch seine Liebe und in seiner Liebe konnen wir die Liebe erwidern, mit der uns
die drei gottlichen Personen lieben, und in dieser Erwiderung besteht gerade das
Christsein. Wie sollte die Kreatur den Schopfer gebithrend lieben kénnen, ruft
Augustinus aus! ,Wir lieben . .. Wer sind wir und wen lieben wir? Menschen sind
wir, und wir lieben Gott; Sterbliche, und wir lieben den Unsterblichen; Siinder, und
wir lieben den Gerechten; Gebrechliche, und wir lieben den Unwandelbaren; Ge-
schopfe, und wir lieben den Schépfer. Wir haben geliebt. Wie sollen wir das er-
kliren? Er hat uns zuerst geliebt! Suche den Grund, weshalb der Mensch Gott liebt:
du wirst keinen finden auler jenem, daff Gott ihn zuerst geliebt hat. Er hat sich ihm
selbst zum Lieben geschenkt, er hat uns gegeben, dafl wir ihn lieben konnen. Was er
uns gegeben hat, damit wir ihn lieben kénnen, das erkennet klar aus den Worten des
Apostels Paulus: »Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen.« Durch wen?
Etwa durch uns? Nein. Aber dann durch wen? Durch den Heiligen Geist, der uns ge-
geben wurde. Bestirkt durch eine solche Versicherung wollen wir Gott durch Gott lie-
ben. Ja, da der Heilige Geist Gott ist, wollen wir Gott lieben durch Gott. Was konnte
ich dem noch hinzufiigen? Lieben wir Gott durch Gott. Ich habe gesagt: »Die Liebe
Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben
wurde.« Also fiigt sich alles zusammen: da der Heilige Geist Gott ist, und da wir Gott
nicht anders als durch den Heiligen Geist lieben konnen, lieben wir also Gott durch
Gott“24,

2 Augustinus, In Epist. Joan. tract. 8, 18 (P. L. 35, 2004).
2 Augustinus, Sermo 34, 2—3 (P. L. 38, 210).



184 Gaston Salet

Durch den Heiligen Geist und in ihm kénnen wir uns nun der Aufgabe stellen,
deren Erfiillung unméglich schien. Die unlésbare Gleichstellung ist gelast. Wir lieben
Gott, die Liebe, in dem, der diese Liebe Gottes selber ist. Der Heilige Geist, der in
seinem Hervorgang selbst ganz und gar dem Vater und dem Sohne zugewandt
bleibt, der die anerkennende Erwiderung ist zum Vater und zum Sohn hin fiir die
Gabe, die er von ihnen empfingt, Er nimmt uns hinein in die Bewegung seiner un-
endlichen Danksagung und in die Ekstase seiner Liebe.

Solche Erwigungen inspirierten Wilhelm von Saint-Thierry zu seinen hohen Ge-
danken, die nur deswegen so subtil bis zur Uberspitzung erscheinen, weil sie das Un-
ausdriikbare auszudriicken suchen:

»Wir lieben Dich, Herr, mit der Liebe, die Du uns schenkst ... Deine Liebe ist
Deine Giite, o héchste Gite, o hochstes Gut, das ist der Heilige Geist, der vom
Vater und vom Sohn ausgeht . .., der Gott mit uns und uns mit Gott vereinigt . ..
So liebst Du also, liebenswerter Gott, Dich selbst in Dir selber, wenn vom Vater und
vom Sohn der Heilige Geist ausgeht, die Liebe des Vaters zum Sohn und des Sohnes
zum Vater, eine so machtvolle Liebe, dafl sie Einheit ist, eine so michtige Einheit,
dafl sie Gleichwesentlichkeit ist, d. h. dieselbe Substanz des Vaters und des Sohnes.
Und Du liebst Dich selbst auch in uns, wenn Du den Geist Deines Sohnes in unsere
Herzen gibst . . . Du liebst uns, indem Du machst, dafl wir Dich lieben. Und wir lieben
Dich, indem wir von Dir Deinen Geist empfangen, der Deine Liebe ist, der unsere
heimlichsten Neigungen erhilt und besitzt und sie aufs vollkommenste umwandelt
in die Reinheit Deiner Wahrheit, in die Wahrhaftigkeit Deiner Reinheit, in den
vollen Gleichklang Deiner Liebe“25,

Abhingigkeit und Freude

In uns wohnt jener, den die Kirche den ,siiflen Gast der Seele“ nennt. Deswegen
sind wir so wenig allein, so wenig uns selbst fiberlassen, daff wir im Gegenteil anf
unsere Selbstgeniigsamkeit verzichten miissen, die in Wirklichkeit Elend ist, und
unserer Unabhingigkeit entsagen miissen, weil sie Sklaverei bedeutet, um dafir
die Gegenwart des Geistes und sein Wirken einzutauschen und so die wahre Freiheit
zu erlangen, in der wir unseren Wert als Person voll zur Entfaltung bringen.

»Mein Wille gehort nur dann mir“, schrieb P. Rousselot, ,wenn er aufhért, der
meine zu sein; und dies nicht blof in dem Sinn, dafl ich ein Gut wollen miifite, das
grofer und hoher ist als ich selbst, sondern in dem Sinn, dafl ein anderer mir das
Wollen geben mufl. Nicht nur mufl das Ich aufhoren, Gegenstand des Wollens zu
werden; ich mufl mich auch in die Unfahigkeit fiigen, selber der geniigende Gegen-
stand zu sein. Was sage ich: daf ich mich fiige? Ich mufl daran Gefallen finden, dar-
itber jubeln und vor Freude triumphieren . . .“26,

Mit dieser vollstindigen Selbstverleugnung weifl der Heilige Geist Freudigkeit
und Siifigkeit zu verbinden. Ist er nicht geradezu der Spezialist fiir die Freude, die
Siifligkeit, wie fiberhaupt fiir all das, was das Wort ,Gnade* in uns wachruft? Wir
sprachen schon vom Klima der Freude in der jungen Kirche. Beim hl. Paulus kehrt

25 Wilh. v. Saint-Thierry, De contemplando Deo, 7.
26 Rousselot, La grace selon S. Paul et S. Jean (Mélanges Grandmaison).



Der Geist Christi 185

dieser Begriff der Freude stindig wieder, wenn er vom Wirken des Geistes in den
Gliubigen spricht: der Christ ist fiir gewGhnlich eine Seele, die singt (Kol 3, 16; Eph
5,19, 20).

Das ist die Wirkung der Gaben des Heiligen Geistes. Natiirlich sind deren Wir-
kungen verschiedenartig: sie reichen vom einfachen geistlichen Wohlbefinden bis zu
den auferordentlichen mystischen Gnadengaben. Und sie machen nicht immun ge-
gen hirteste innere Priifungen. Die menschliche Seele besitzt geheimnisvolle Még-
lichkeiten der Freude und des Leidens und noch gebeimnisvollere der Gleichzeitig-
keit von Freude und Leid. Aber die Gaben des Heiligen Geistes gehen stets in die
Richtung einer geistlichen Erfahrung, an deren Ende die Seligkeit steht.

~Der Geist®, schreibt Dom Vonier, ,l4fit die erhabensten géttlichen Wirklichkeiten
erfahren und verkosten. Man darf ihn in Wahrheit den Gott der christlichen Er-
fahrung nennen. Alle Bilder kann man auf ihn anwenden, die etwas vom Gliick des
Lebens ausdriicken: Er ist das Wehen des Frithlingswindes, die geistliche Salbung,
die ermutigende Stimme, die Freudigkeit des Herzens. In ihm wird unser Glaube
zu einer Art Schau; unsere Hoffnung wird in ihm dem Eindruck vergleichbar, den
ein Kind hat, dessen Hand von der eines starken Mannes mit warmem Druck ge-
halten wird; in ihm ist unsere Liebe nicht blof Entschlossenheit und Freiheit, son-
dern unsagbare Zirtlichkeit“?7.

Der Geist der Erncuerung

Der Heilige Geist ist ein Geist des Lebens, das heifit quellfrischer Neuheit. Unser
geistliches Leben kann seiner nicht entraten. Ist nicht die todliche Gefahr fiir den Chri-
sten das Verbraucht- und Altwerden, die leere Gewohnung?

Man denke an die bildhaften, tiefen Feststellungen Péguys: ,Es gibt noch etwas
Schlimmeres, als eine schlechte Seele zu haben, nimlich eine Seele zu haben, die nur
noch Routine kennt. Man hat erlebt, wie das unglaubliche Spiel der Gnade, wie die
unglaublichsten aller Gnaden von ciner schlechten, ja einer perversen Seele Besitz
ergriffen; man hat erlebt, daf} gerettet wurde, was verloren war. Aber nicht hat man
erlebt, dafl neudurchtrankt wurde, woriiber dichter Firnis gezogen war; man weifl
nichts davon, dafl je durchldssig wurde, was sich hermetisch verschlofl, daf} sich auf-
tat, was in Routine véllig erstarrt war . .. In der 6den Schwunglosigkeit gibt es we-
der Gnaden noch Quellen. Nicht die Siinde ist dem Heil am feindlichsten, sondern
die Routine.”

Péguy hat mit genauen Strichen die ,tote Seele” beschrieben: ,,Uberschwemmt vom
Fix und Fertigen, verhornt und mumifiziert, angefiillt mit altem Bodensatz, erstarrt
in ihren Geleisen und Erinnerungen. Die ganze geistige Substanz dieser Seele ist all-
méhlich dem Altern anheimgefallen, der Rest von Geschmeidigkeit ging in Verhir-
tung iiber; ihr ganzes Wesen ist sklerotisch geworden. Es ist kein Raum mehr in ihr
fiir Freiheit oder fiir ein Mitschwingen mit der Gnade. Kein freies Atom ist mehr in
ihr, keine Spur eines schopferischen Wehens. Es ist sehr lange her, daf so eine Seele
aus Gottes Schopferhand hervorging“28.

27 Dom Vonier, L’Esprit et P’Epouse, c. 16.
2 Péguy, Note conjointe.



186 Gaston Salet

Offensichtlich schliefit sich Péguy hier den Analysen Bergsons an: ,Unsere Frei-
heit schafft gerade in den Akten, in denen sie sich kundtut, aufkeimende Gewohn-
heiten, die sie eines Tages ersticken werden, wenn sie sich nicht in einer stindi-
gen Anstrengung erneuert: der Automatismus lavert auf sie.“ Doch lingst vor Berg-
son stoflen wir bei den Klassikern des geistlichen Lebens auf dhnliche Beobachtun-
gen, so z. B. beim hl. Bernhard: ,Nicht fortschreiten wollen, heifit absinken. Man
kann nicht auf der erreichten Stelle stehenbleiben, ohne sich fallen za lassen; denn
nichts in der Welt verharrt im selben Zustand“2e,

Schon Origenes hatte in seinem Kommentar zum Romerbrief des hl. Paulus be-
merkt, wohl stelle die Taufe die grundlegende Erneuerung fiir den Christen dar,
aber gleichwohl hitten wir dem tiglich drohenden Altwerden entgegenzuwirken:
»Wandeln wir in der Neuheit des Lebens! Wir besitzen das neue Leben, denn wir
haben den alten Menschen und seine Werke abgelegt und haben den neuen Menschen
angezogen, der nach Gott geschaffen ist. Aber hiitet euch zu glanben, die Erneue-
rung des Lebens sei, cinmal gewirkt, ein fiir allemal gesichert. Immerfort, tiglich
will die Erncuerung, wenn wir so sagen diirfen, immer wieder erncuert sein. Denn,
wie der Apostel sagt: ,wenn unser duflerer Mensch sich aufreibt, so erneuert sich doch
der innere Tag fiir Tag’. Wie also der alte Mensch stindig altert und von Tag zu
Tag hinfilliger wird, so erneuert sich der neue Mensch immerzu, und diese Erneue-
rung kommt nie an ein Ende. Seht auf die, die im Glauben voranschreiten; die je-
den Tag neu durch ihre Tugenden leuchten und durch gute Taten zu noch besseren
hinstreben, wie sie reicher werden an Einsicht, Wissen 'und Weisheit! Wie wird
ihnen lichtvoll und klar, was ihnen zuvor dunkel schien! Mufl man nicht sagen, daf§
sich der Mensch auf diese Weise tiglich erncuert? Doch auch umgekehrt gilt, wie wir
schon sagten: wenn ein Mensch erst zu altern beginnt, verschlimmert sich sein Zu-
stand fortwihrend, und man muf feststellen, dafl er von Tag zu Tag ilter und ge-
brechlicher wird. Schreiten wir also voran in der Neuheit des Lebens! Wir wollen
vor Dem, der uns mit Christus auferweckt hat, stets neu und sozusagen stets schoner
erscheinen, indem wir unsere Schonheit in der Schonheit Christi suchen“s®,

‘Was kann diesen unerlafilichen Fortschritt verbiirgen? Wie soll man dieser Skle-
rose oder besser Nekrose entgehen? Wo ist das wirksame Mittel gegen das uns heim-
lich beschleichende Altern? Wo ist Hilfe gegen diese schreckliche Erniedrigung, die
doch in das Gesetz unseres Lebens und in den Verlauf seiner Kurve unerbittlich ein-
geschrieben zu sein scheint? Gibt es keine Kraft, die ihm Einhalt zu gebieten vermag?

Es gibt nur eine wirksame Kraft, die das vermag: das ist der Heilige Geist, der alles
erncuert, weil er die wesenhafte Neuheit ist. Im Auf und Ab der geistlichen Gezeiten
kann allein der Geist verhindern, dafl das Séftesteigen des Friihlings zu totem Holz
werde. Nicht umsonst nennt ihn die Schrift das ,lebendige Wasser®. Im Orient, wo
die Sonne alles verzehrt und die Erde in eine undurchdringliche Kruste verwandelt,
ist das ein besonders sprechendes Bild. Das Sprudeln des Wassers bedeutet unablis-
sige Erneuerung. Ebensowenig geschieht es nicht von ungefihr, dafl der Geist durch
das Feuer versinnbildet wird. Denn das Feuer nimmt nie eine verfestigte Gestalt an:
es greift um sich, es verschlingt alles und bleibt dadurch am Leben, dafl es seine

2 Bernhard v. Cl., Ep. 269.
30 Origenes, Epist. Si. Pauli ad Rom. 5,8 (P. G. 14, 1041—1042).



Der Geist Christi 187

Umgebung in Brand steckt. Von gleicher Bildkraft ist, wenn wir daran denken,
daf der Geist der Windhauch ist, der bald michtig, bald linde bldst und stets in
Bewegung und Unrube ist.

Der Geist bewirkt, dafl jeder Tag, der heraufkommt, funkelnd neu ist und nicht
einfach nur eine schale Wiederholung des gestrigen Tages. Er 14t uns dem 6den,
verzweifelnden Kreislauf entrinnen, der auf den Denkern des Heidentums lastete.
Wenn wir nur wollen, verwandelt der Geist jeden Augenblick unseres Lebens in
einen Neubeginn, in einen Aufbruch voller Entdeckungen . . . Wie bekommt da unser
Christenleben ganz neue Perspektiven, mag der duflere Verlauf unserer Existenz
noch so gew6hnlich und eintdnig sein.

Der Geist Christi

Fiir nns wie fiir die Apostel 148t sich der ganze Reichtum der Gaben des Heili-
gen Geistes, sein ganzer Wert, und fast m6chte man sagen unser Interesse an ihm,
erkliren und in der Formel zusammenfassen, dafl er der Geist Christi ist. Wir
besitzen den ,dhristlichen Geist®, den ,Geist Christi nicht einfach in dem Sinn,
wie man von christlicher Mentalitit oder dem Geist eines religiosen Ordens spricht.
Bei dem Gliubigen ist der christliche Geist nicht allein das Gesamt von Ideen, Ge-
fithlen und Reflexen. Man hat den Geist Christi nicht, wie man Familien- oder
Korpsgeist oder den Geist einer sozialen Klasse hat. Ein Christ hat den Geist
Christi, weil er Denjenigen besitzt, der der Geist Christi ist, den Heiligen Geist. Er
hat die Gesinnung Christi, Christi Sinn, wie Paulus sagt, er fithlt mit Christus, weil
der Herr ihm dies alles mitteilt dadurch, daf er ihm Denjenigen in lebendiger Wirk-
lichkeit schenkt, der aus dem Vater und ihm selbst bervorgeht; Denjenigen, der nicht
weniger der Geist des Sohnes wie der Geist des Vaters ist.

Die Gegenwart des Geistes Christi macht aus unserer Religion, wie einst aus der
der Apostel, erst authentisches Christentum, das heifit sie schenkt uns die Freund-
schaft mit Christus. Dank dem Geist verwandelt sich das Wort Christi im Evange-
lium nicht zum toten Buchstaben. Er bewirkt, daf} dieses Wort nicht bloff unser mehr
oder weniger zerstreutes Ohr trifft, sondern sich an unsern Geist und unser Herz
wendet. Dem Geist als dem inneren Lehrmeister ist es zuzuschreiben, wenn das
Wort des Evangeliums nicht eine vage, allgemeine Rede bleibt zum Gebrauch irgend-
einer anonymen Menge, sondern zum Wort wird, das ich fir das Hier und Jetzt
meines Lebens brennend brauche. Dank dem Geist ist Christus, den, wie Newman
sagt, ,unsecre Erinnerung erreicht®, nicht das Phantom ecines grofen Menschen der
Vergangenheit, sondern ist er lebendig gegenwirtig in uns. Dank dem Geist, in dem
wir den Geist der ,Annahme an Sohnes Statt“ erlangen (R6m 8, 15), sind wir wahr-
haft Séhne im Eingeborenen Sohn, lebt Christus in uns und leben wir in ihm.
. Wenn einer den Geist Christi nicht hat, gehért er Christus nicht an“ (Rém 8, 9).
Aber wir besitzen diesen Geist, und also gehoren wir ihm an. ,Niemand kann sagen:
Jesus ist Herr, als nur im Heiligen Geist“, sagt wieder der Apostel (1 Kor 12, 3). Nun
aber sind wir im Geiste, und so diirfen wir sprechen, nicht blofl mit den Lippen, son-
dern von Herzensgrund und mit aufrichtiger Liebe: , Jesus ist der Herr.“ Mit einer
aufrichtigen und einer wachsenden Liebe! Denn das ist fiir uns das groe Wunder,
das der Geist der Liebe und der schopferischen Frische wirkt, dafl unsere Liebe zu



188 Gaston Salet

Christus vor der Minderung, Erkaltung und VeriuRerlichung durch die Routine be-
wahrt bleibt, die sonst jede menschliche Liebe bedroht. ,Die Freundschaft mit Chri-
stus“, hat Newman gesagt, ,war von jeher das eigentliche Kennzeichen des Chri-
sten und geradezu seine Definition.* Diese Freundschaft, die ein unwirkliches
Woaunschbild schien, wird in uns Wirklichkeit: sie ist das Werk des Heiligen Geistes.

Vielleicht tragen diese Uberlegungen iiber den Heiligen Geist, iiber sein Wirken
in der Kirche und in unserm eigenen Leben mit dazu bei, daf er fiir uns nicht der
»unbekannte Gott“ bleibe und wir ihn mehr zu lieben beginnen. Vielleicht helfen
sie uns, dafl groflartige, glihende Pfingstgebet der Kirche mit lebendiger Teilnahme
zu beten, in das sie ihre ganze dichterische Kraft, aber mehr noch ihren ganzen Glau-
ben und ihre ganze Liebe hineingelegt hat:

Veni, Sancte Spiritus,
Et emitte caelitus
Lucis Tuae radium . . .

Was die Kirche in dieser Pfingstsequenz singt, sind Worte einer unendlichen
Verheiflung an uns! So geniigt es also, um den Geist zu empfangen, arm an Tu-
gend zu sein, gequélt vom Dunkel des Geistes, bedriickt von Lasten, ausgebrannt vom
Fieber. Um den Reichtum der sieben Gaben zu erhalten, geniigt es, ein Siinder zu
sein, verwundet, krank und kraftlos. Es geniigt, so armselig zu sein, darunter zu lei-
den und das Verlangen zu haben, besser zu werden.

Wenn dem so ist, Herr, sieh, wir sind bereit, Dich aufzunehmen! Komm, Heiliger
Geist!

Komm, o Geist der Heiligkeit! Aus des Himmels Herrlichkeit
Sende deines Lichtes Strahl.

Vater aller Armen Du, aller Herzen Licht und Ruh,
Komm mit Deiner Gaben Zahl!

Troster in Verlassenheit, Labsal voll der Lieblichkeit,
Komm, o siifler Seelenfreund!

In Ermiidung schenke Rubh, in der Glut hauch Kiihlung zu,
Tréste den, der trostlos weint.

O Du Licht der Seligkeit, mach Dir unser Herz bereit,
Dring in unsere Seelen ein!

Ohne Deinen Gnadenschein steht der arme Mensch allein,
Kann nicht gut und sicher sein.

Wasche, was beflecket ist; Heile, was verwundet ist;
Tranke, was da diirre steht;

Beuge, was verhirtet ist; Wirme, was erkaltet ist;
Lenke, was da irre geht!

Heil’ger Geist, wir bitten Dich: Gib uns allen gnidiglich
Deiner sieben Gaben Kraft!

Gib Verdienst in dieser Zeit und dereinst die Seligkeit
Nach vollbrachter Wanderschaft. Amen. Alleluja.





