Yom Geheimnis der Jungfraulichkeit

Von P. Hermann-Josef L a ut e r OFM, Neuf8*

Zu den Werten des religiosen Lebens, die heute in Frage gestellt scheinen, gehort
auch das Ideal der christlichen Jungfraulichkeit, zumal der Zélibat des Priesters. Das
ist eigentlich nie anders gewesen, wenn man an die Kritik von aufien denkt. Aber
es ist heute eine im Innern der Kirche um sich greifende Unsicherheit, die Papst
Pius X1I. im vorigen Jahr zu seinem Hirtenwort ,Uber die gottgeweihte Jungfriu-
lichkeit* veranlafit hat!. Dadurch sind wir aufgefordert, Wesen und Sinn des jung-
fraulichen Lebens im Geiste der Kirche tiefer zu durchdenken.

Die Frage nach dem Sinn des christlichen Jungfriulichkeitsideals erfahrt heute
vielfach eine Beantwortung, die zwar keineswegs falsch ist, aber in ihrer Einseitig-
keit doch eine Verduflerlichung und Versachlichung erkennen 1éfit. So lesen wir
etwa in dem Artikel iber die ,Evangelischen Rite“ des ,Lexikon des katholischen
Lebens“ (Freiburg 1952) folgende Sinndeutung der Jungfraulichkeit: ,Die Jung-
fraulichkeit macht die Seele frei fiir den unbekiimmerten Einsatz im Reiche Gottes®.
Das ist gewifd richtig; iiber das Wesen, iiber die Secle der Jungfraulichkeit ist damit
aber noch nichts gesagt. Dazu pafit, wenn es im gleichen Artikel heifit: ,In den apo-
stolischen Orden sind sie (die Gelitbde) vor allem (!) das Mittel, das die Krafte
der einzelnen Mitglieder zum Einsatz des Ganzen zusammenfafit®. Auf diese
Weise liefen sich wohl auch Gehorsam, Bediirfnislosigkeit, ja Ehelosigkeit anderer
Berufsgruppen rechtfertigen. Um die christliche Jungfriulichkeit zu verstehen, mufl
man zunichst einmal deren inwendiges Geheimnis erfassen, zumal ihre duflere
Zwedkhaftigkeit, die Erhéhung der Einsatzbereitschaft im Reiche Gottes, in ihrer
geistigen Tiefe nur eine Frucht ihres Wesenskerns ist. Es geht um das Geheimnis
der Christusbrautschaft.

Die freiwillige, ,um des Himmelreiches willen* (Mt 19, 12) gewdhlte Jungfrau-
lichkeit bedeutet zunichst negativ den Verzicht auf jene einzigartige menschliche
Partnerschaft, nach der die ganze Natur des Menschen verlangt, ohne die zu sein
natiirlicherweise fiir den Menschen ,nicht gut® ist, nicht einmal fiir den paradiesi-
schen Menschen (Gen 2, 18). Wenn es im Schopfungsbericht heifit: ,Dann sprach
Gott: Lasset uns den Menschen machen nach unserem Bild und Gleichnis. — Da schuf
Gott den Menschen nach seinem Bilde. Nach dem Bilde Gottes schuf er ihn®; und
dann gleich anschliefend: ,Als Mann und Frau erschuf ersie* (Gen 1, 26 f), so mo-
gen diese beiden Aussagen vom inspirierten Verfasser ohne Absicht nebeneinander-
gestellt worden sein. Im Glauben an das Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit
diirfen wir hier jedoch tiefere Zusammenhinge angedeutet sehen, die die mensch-
liche Person mit ihrer wesenhaften Hinordnung auf personale Erginzung als das
geschopfliche Nachbild der gottlichen Personen erkennen lassen. Von diesen sagt die

* Die folgenden Gedanken wurden unabhingig von dem Aufsatz niedergeschrieben, den
wir im 2. Heft des laufenden Jahrganges iiber die gleiche Frage veroffentlichten (V. Ber-
trams$. J., Priestertum, Jungfriulichkeit und Keuschheitsgeliibde in ihren theol. Bezichungen).

1 In dieser Zischr. 27 (1954) 204 ff.



190 Hermann-Josef Lauter

Theologie: persona divina relatione constituitur (die géttliche Person wird in ihrer
Existenz durch ihre Beziehung zu einer anderen gottlichen Person begriindet). ,Kein
Selbstand ist in Gott, der nicht personaler Gegeniiberstand wire, kein Sein, das nicht
personales Leben ist . . . Gott ist ein persénlicher Gott, weil er sein Sein und Leben
im Fiireinander der Liebe wirkt“2. Wenn man bislang in der Philosophie mehr den
#Firsichstand“ der Person betont hat, so sieht man heute in einer mehr existentiel-
len Betrachtungsweise auch den ,Gegeniiberstand“ als Wesenskonstitutliv oder doch
als ,Existential® des Personseins an. ,Das Verhiltnis zum Du, das Fiir-ein-Du-
Dasein gehort zum Wesen der Person“s. Und auch darin ist der Mensch Bild und
Gleichnis seines Schopfers.

Das Du, auf das der Mensch metaphysisch bezogen ist, ist erst- und letztlich Gott.
Gott hat den Menschen ins Dasein gerufen und ihm einen Fiirsichstand gegeben,
damit er sich binde an sein géttliches Gegeniiber in Anbetung, Liebe und Gehor-
sam. So sehr gehort diese Urbezichung zum Bestand seiner Personalitdt, daf sein
Leben ohne sie in letzter Konsequenz zur Hélle wird. Aber auch die Hinordnung
auf das menschliche Du kann aus der Wesensbestimmung der menschlichen Person
nicht ausgelassen werden. Adam lebte im Paradies in innigster Gemeinschaft mit
Gott. Dennoch stellte der Schopfer fest: ,Es ist nicht gut, dal der Mensch allein ist;
ich will ihm eine Gehilfin machen, die zu ihm pafit‘ (Gen 2, 18). Mann und Frau er-
scheinen da wie die beiden Hilften einer Ganzheit, wie ,ein Fleisch“4. Wenn Chri-
stus dennoch die Jungfraulichkeit zum Ideal erhebt, dann mufl dazu die Méglichkeit
in einer Voraussetzung bestehen, wie sie mit dem Gnadenstand Adams noch nicht ge-
geben war. Die Voraussetzung fiir das Ideal der Jungfraulichkeit ist der Neue Bund
Gottes mit der Menschheit in Jesus Christus, ist das Geheimnis der Christusbraut-
schaft der Kirche. Die Hundertvierundvierzigtansend Jungfriualichen der Geheimen
Offenbarung (Kp. 14) tragen den Namen des Lamines und seines Vaters auf der
Stirne geschrieben. Sie singen ein neues Lied vor dem Throne Gottes und folgen dem
Lamme, wohin es geht. ,,Als Erstlinge sind sie aus den Menschen erkauft*; als Erst-
linge der Kirche nehmen sie in ihrem irdischen Leben die himmlische Hochzeit des
Lammes vorweg, ,denn in der Auferstehung werden sie weder heiraten noch ver-
heiratet werden, sondern sie sind wie die Engel Gottes im Himmel* (Mt 22, 30).

Das Mysterium der Christusbrautschaft der Kirche, das als eschatologische Wirk-

 Bernhard Rosenmdller, Vom Wesen der Person, in ,Wissenschaft und Weisheit® 12
(1949) S. 13.

3a.a. 0.5 15

4 ,Der Umstand, dafi Gott das Weib fiir den ersten Menschen aus dessen eigenem Ge-
bein und Fleisch bildet, soll aber nach der Absicht des Erzahlers noch einen weiteren Gesichts-
punkt veranschaulichen, nimlich die engste und unauflésliche Zusammengehérigkeit von
Mann und Weib. Die beiden, die aus einem Fleisch geschaffen sind und in ihrem Zueinan-
derstreben iiber jede andere Bindung wegschreiten, sollen auch wieder ,zu einem Fleische
werden’. Damit ist nicht ein Einswerden in der copula carnalis oder im Kinde gemeint, son-
dern in kithner dichterischer Vorstellung ist an ein Zusammenwachsen zu solcher Einheit
gedacht, als ob zwei Menschen nur ,ein Fleisch’ besifien. Das hebriische Wort badar bezeich-
net die leibliche Erscheinung des Menschen. Es ist also eine dhnliche Ausdrucksweise, wie
wenn wir sagen: zwei Menschen sind ,ein Herz und eine Seele’. Dafl damit der Sinn der
hebrdischen Ausdrucksweise gemeint ist, zeigt Sir 25, 25{., wo die Entlassung der Frau bild-
lich als ein ,Abschneiden vom eigenen Fleisch® bezeichnet wird“. H. Junker in ,Echter-Bibel®,
Genesis, S. 16.



Uom Geheimnis der Jungfraulichkeit 191

lichkeit durch die Menschwerdung des Sohnes schon in diese Weltzeit hineinreicht, ist
die Voraus-Setzung fiir das Ideal der gottgeweihten Jungfraulichkeits. Die Voraus-
setzung der konkreten Verwirklichung dieses Ideals aber ist der Ruf Gottes, der im-
mer nur an einzelne ergehts. Fir sie gilt nicht mehr das Gesetz der Natur, dafl es
nicht gut ist fiir den Menschen, ,allein® zu sein. In der Kraft ihrer neuen Berufung
verzichten sie auf das Du des menschlichen Ehepartners, um mit ungeteiltem Herzen
ganz frei zu sein fr das géttliche Du. So wie der Verheiratete besorgt ist, seiner Frau
zu gefallen, geht ihr ganzes Streben dahin, dem Herrn zu gefallen und sich um das
zu sorgen, was des Herrn ist (1 Kor 7, 32-34).

Durch den Verzicht auf die eheliche Liebe entsteht in der Seele des Jungfriulichen
zundichst ein Vakuum, denn die Natur wird durch die Gnade nicht aufgehoben. Aber
dieses Vakuum soll und darf nicht unausgefiillt bleiben. Es ist der Raum, den Chri-
stus in der Seele einnehmen will mit seiner Nihe, seiner Liebe, seinem gottlichen
Leben. Dieser geistig—seelisch‘e Raum kann nie und nimmer durch die Liebe zu einer
Sache oder einem Werk ganz ausgefiillt werden, auch nicht beim Manne, und sei es
selbst das erhabenste Werk, dem ein Mensch sich widmen kann, das Werk der Seel-
sorge und des Apostolates. Immer wird da ein Rest unerfillten Verlangens nach
personlicher Liebe bleiben. Gewif ist auch die Liebe, die ein Seelsorger den ihm
anvertrauten Menschen entgegenbringt, personliche Liebe. Aber jenes Du, das Goit
dem Menschen zur Er-ginzung bestimmt hat, ist ein einziges, in einzigartiger Liebe
umfangenes Du, das nur durch die Intimlicbe einer neuen Vermihlung ,ersetzt”
werden kann. Zwar bedeutet die Liebe der Christusbrautschaft eine Uberhohung
jeglicher Geschlechtsgemeinschaft, aber so, dafl eben dadurch das natiirliche Verlan-
gen nach dem Ehepartner ,aufgehoben® ist. Es ist hier wie mit der ,Braut des Lam-
mes“, der ,heiligen Stadt Jerusalem®; sie ,braucht weder Sonne noch Mond, vm in
ihr zu scheinen, denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das
Lamm*® (Apk 21, 10. 23). Sie bedarf deshalb nicht mehr des Sonnenlichtes, weil die
Herrlichkeit Gottes selber Licht ist, wenn auch véllig anderes Licht, das aber per
eminentiam die Leuchtkraft alles geschaffenen Lichtes in sich enthilt. So ist auch
das Wesen der chelichen Liebe in der Christusbrautschaft aufgehoben (im doppelten
Sinne des Wortes). Denn was die eheliche Liebe von jeder anderen Form irdischer
Liebe abhebt, jene einzigartige Tiefe und Ausschliefilichkeit der Selbsthingabe,
kennzeichnet auch die Hingabe der jungfraulichen Seele an Christus. Sie ist das
gemeinsame Moment, das Analogon der Gatten- und der Christusliebe. In beiden
Fillen, wenn auch auf verschiedene Weise, @ibergibt der Mensch sein ganzes Selbst
in die Verfagungsgewalt der Liebe eines anderen und nimmt das sich schenkende

5 Damit soll nicht in Abrede gestellt werden, daf das ldeal der Jungfriulichkeit anch
durch den Siindenfall und seine Folgen bedingt ist, nnd insofern im Paradies nicht erforder-
lich war, ja etwas Geringeres ist als der Integrititszustand der Stammeltern. Zugleich ist es
als Vorwegnahme des Lebens in der Auferstehung aber anch etwas Vollkommeneres. Hier
bewahrheitet sich an einem Teil das Grundverhiltnis des Neuen Bundes zum paradiesischen
Zustand: er ist weniger insofern er im Ringen um die Vollendung steht; er ist mehr, insofern
seine Vollendung alles Bisherige tbertrifft und er diese Vollendung keimhaft schon in sich
tragt; ,Dens, gqui humanae snbstantiae dignitatem mirabiliter condidisti, et mirabilnsreforma-
sti...“ (O Gott, der Du die Wiirde der menschlichen Natur winderbar erschaffen und noch
wunderbarer erneuert hast).

8 Auf die Frage, ob denn alle Priester der lateinischen Kirche zum jungfraulichen Leben
wirklich bernfen sind, gibt nicht die Theologie die Antwort, sondern die Kirche: Mt 16, 19.



192 Hermann-Josef Lauter

Du in die AusschlieBlichkeit seiner Liebe auf. Dabei ist die sinnliche Liebe im einen
Falle das ausldsende Moment, das die Ganzhingabe erst erméglicht, wihrend sie im
anderen Falle als ,versiegelter Quell“ selber das Siegel auf die Ungeteiltheit und
Unversehrtheit der Liebe ist. Jedesmal, ob in der Aktualisierung oder im Verzicht,
ist sie Teil und Zeichen der vollkommenen Hingabe?.

Es ist darum nicht romantische Lyrik, sondern mystischer Realismus, wenn die
Offenbarung diesen Bund mit Christus eine Eke nennt. Gegentiber der irdischen Ehe
ist sie vielmehr die wirklichere, weil dem Urbild in Gott, der Einheit des Vaters
mit dem Sohn im Heiligen Geist, ndherstehende. Sie ist mit Christus der erste und
zentrale Schopfungsgedanke Gottes?, und die irdische Ehe ist ihr Abbild; darum kann
sie dieser auch zum Vorbild dienen (Eph 5, 21 ff.). Sie ist soviel inniger und erhabe-
ner, als der Geist Seele und Leib tiberragt; ,denn es werden, heifdt es, die zwei cin
Leib sein. Wer aber dem Herrn anhidngt, ist ein Geist mit ihm“ (1 Kor 6, 16 £.).

Wenn es wahr ist, dafl das Geheimnis der Jungfraulichkeit primir ein Geheim-
nis personaler Liebe ist, in der an die Stelle des menschlichen Du das Du des sich
brautlich schenkenden Gottes tritt, dann ist zugleich offenbar, dafl der Geist der
Jungfriulichkeit der Geist des Gebetes ist. Denn das Gebet ist Atem, Ausdruck und
Quelle der Intimliebe zwischen ott und Mensch. Nur der betende Mensch vermag
zu ,fassen®, was es um die christusgeweihte Jungfriulichkeit ist, und nur betend
kann der Berufene sie erfiillen. ,Halten® kann den Zélibat wohl auch ein liebearmer
Mensch, eine frigide Natur oder ein eiserner Willensaszet, erfiillen kann ihn nur der
von betender Liebe beseelte. Alle Fruchtbarkeit der Seelsorge, alle unbekiimmerte
Einsatzbereitschaft fiir das Reich Gottes, gipfelnd in der Bereitschaft zum Marty-
rium, hat hier seine Wurzeln oder ist frommer Schein und natiirliche Betriebsamkeit.
‘Wenn man den Zolibat des Priesters im Unterschied zur Jungfriulichkeit des Chri-
sten im Ordensstand mehr mit der geistlichen Vaterschaft begriinden will — der
Priester reprasentiert in Anteilnahme an der Vollmacht des Bischofs fiir die Glau-
bigen Christus als den Brédutigam der Kirche und damit als den geistigen Vater
ihrer Kinder —, so darf das nicht jene Beziehung zu Christus verdunkeln und ab-

7 Zur Vertiefung des inneren, geistig-psychologischen Verstindnisses der Christusbraut-
schaft mochten wir anf das Werk Dietrichs von Hildebrand ,Reinheit und Jungfriulichkeit*
verweisen. Die in ihrer Tiefe und Klarheit uniibertroffenen Darlegungen dieses Buches sind
wohl geeignet, auch dem heutigen Menschen, dem die Sprache der Uberlieferung auf die-
sem Gebiet kaum noch vollziehbar ist, einen Zugang zum Geheimnis der Jungfriulichkeit zu
vermitteln.

Um die Phianomenologie der ,geistlichen Vermihlung® vollstindig aufzuzeigen, miifite
man allerdings die Mystik miteinbezichen, und zwar in ihren hichsten Phinomenen, wie sie
etwa bei Bernhard und Bonaventura, am eindeutigsten aber bei Therese von Avila und Jo-
hannes vom Kreuz bezeugt sind. Die dort beschriebene unmittelbare Gotteserfahrung ohne
geschopfliches Medium, die ,eine Beriihrung zwischen reinen Wesenheiten, nimlich der
der Seele und der Gottes” 15t (Johannes vom Kreuz, ,Geistlicher Gesang® XIX, 2) — Bern-
hard sagt, ,Umarmung®, Therese ,Uereinigung —, stellt als Wesenselement des Gottesbe-
sitzes der Seligen die eigentliche, dem gewdhnlichen Gnadenleben und seiner Mystik tran-
szendenten Erfiillung der geistlichen Brautschaft dar. Vgl. dazu neuerdings Hans Urs v. Bal-
thasar im 23. Band der deutschen Thomas- Ausgabe, S. 398.

8 Diese paulinisch {~ skotistische} Schau des Schopfungsgeheimnisses findet sich anch in der
Mystik des hl. Johannes vom Kreuz (vgl. vom Vi. ;Mysterium und Mystik — Zur Theologie
der Christusbrantschaft nach dem hl. Johannes vom Kreuz“, in: Wissenschaft und Weisheit
18 [1955] 42-50).



Uom Geheimnis der Jungfraulichkeit 193

schwichen, die der vornehmliche Sinn des Jungfraulichkeitsgeliibdes ist. Denn geist-
liche Vaterschaft, das heiBt geistliche Lebensspendung, vermag — abgesehen von der
Sakramentenspendung — fruchtbar nur der auszuiiben, der selber vorher solches Le-
ben empfangen hat. Diese primir rezeptive Haltung bleibt immer der vorgeordnete
Sinn der Jungfriulichkeit, auch fiir den, der um des Apostolates willen der Ehe ent-
sagt. Was Pius X1I. in seinem Rundschreiben ,Uber die Férderung der Heiligkeit
des Priesterlebens® die ,Hiresie der Aktion“ genannt hat, konnte man in diesem
Zusammenhang etwa so formulieren: geistliche Vaterschaft ohne geistliche Braut-
schaft oder, um die Einheit des Bildes zu wahren: geistliche Mutterschaft ohne Emp-
fangnis, heiflit: Unfruchtbarkeit. Aber was sich heute als die grofite, weil innerste
Gefdhrdung der Seelsorge erweist, ist in Wahrheit die ,Héresie“ der ganzen Epoche:
einer miénnisch-aktivistischen, das kreatiirliche Grundmysterium der Empfangnis
(1 Kor 4, 7) verkennenden Menschheit beginnen die Urworte des Religiosen in Un-
verstindnis zu fallen, und keines vielleicht tiefer als das der Brautschaft.

Die innerste Freude und Beschwingtheit eines priesterlichen Menschen lebt aus
der Christusbrautschaft seiner Seele. Dennoch bleibt die Jungfriulichkeit ein Opfer
— das ,weifle Martyrium“ —, und der Verzicht wird oft mehr empfunden werden
als die Seligkeit der Christusnihe. Das bedeutet keine Finschrinkung des Gesagten,
sondern muf} so sein. Denn die Auferstebung setzt das Kreuz voraus; und wenn
Menschen hienieden schon leben sollen wie ,in der Auferstehung®, da ,sie sind wie
die Engel Gottes im Himmel“, so ist das nicht anders méglich als in der Nacherfah-
rung der Passion Christi, die eine leibhaftige Passion war. Auch ist die Christusliebe
ihrem Kern nach eine pneumatische, die nicht immer und notwendig auch psychisch
erfahren werden mufl. In letzter Absicht will sie zwar auch das Psychische miteinbe-
zichen, so dafl der Mensch Gott wahrhaft aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und
mit seinem ganzen Gemiite liebt. Aber das Wirken der Gnade ist auch wie ein zwei-
schneidiges Schwert, ,durchdringend bis zur Scheidung von Seele und Geist, von Ge-
lenk und Mark®“ (Hebr 4, 12). Es trennt, um zu vereinen, es iiberliefert Seele und
Leib der Bedringnis und Verlassenheit, um sie dem Geiste, zu unterwerfen und an-
zugleichen. Die Harmonie steht nicht am Anfang, sondern am Ende der Vergeisti-
gung und Eingestaltung in Christus. Die grofiere Nihe des Menschen zu Gott in der
Christusbrautschaft erfordert zudem ein hoheres Mafl der Angleichung, eine reinere
Liebe, als sie von anderen Christen gefordert sein mag. Der Jungfriuliche repri-
sentiert ja im Namen des ganzen Gottesvolkes fiir Christus die Kirche: ,virginem
castam exhibere Christo“ (2 Kor 11, 2). Hier ist die Jungfraulichkeit zum Symbol
der Heiligkeit schlechthin geworden, hier ist sie das hochzeitliche Kleid, ohne das
niemand zu der koniglichen Hochzeit zugelassen wird (Mt 22). Gott schuldet es sich
selbst, daf er zu solcher Verméihlung ein gottliches Gewand gebietet. Aber er ist es
auch, der die Seele mit diesem Gewande bekleidet, der sie reinigt und schmiickt fiir
den Briutigam. Es ist der Heilige Geist, der dieses Werk vollbringt. Er, das vincu-
lum amoris in der Trinitit, wirkt auch das Band der jungfriulichen Liebe, das Chri-
stus und die Seele umschlingt.

Jene aber, die als die verkorperte Ecclesia die vollkommene Braut Christi ist, sie
ist die Konigin der Jungfrauen, weil sie das Urbild und die Mutter jener Liebe
ist, mit der wir Christus lieben.





