Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde (III. Teil)

Von Henri Rondet S. J., Grenoble (Isére)

Bevor wir auf die heutige Problematik einer Theologie der Siinde eingehen und
allgemeine Schliisse ziehen, wollen wir zuvor noch ihre Geschichte vom Ende des pa-
tristischen Zeitalters bis auf unsere Tage kurz zusammenfassen. Eine solche Zusam-
menfassung konnte dirftig erscheinen, aber der theologisch etwas bewanderte Le-
ser wird sie unschwer auffiillen.

1.
Die Theologie der Siinde vom Ende des patristischen Zeitalters bis zur Gegenwart

1. Am Ende des patristischen Zeitalters erfahrt das Bulinstitut bedeutende Wand-
lungen. Die dem Bediirfnis der Einzelseele schlecht angepafite 6ffentliche Bufle weicht
der Privatbufle, die von den Ménchen Columbans auf das Festland iibertragen
wurde. Der Akzent verschiebt sich von der Genugtuung auf das Bekenntnis, das nun
zu einem Mittel des geistlichen Fortschrittes wird und bald auch die lif8lichen Siin-
den einschlieft. Vom 12. Jahrhundert an wird das Bufisakrament in der uns bekann-
ten Form gespendet. Die Jansenisten spater bemiihen sich umsonst um eine Riidkkehr
zur Praxis der frithen Kirche.

2. Inzwischen hat sich langsam auch eine Theologie der Siinde heransgebildet.
Jede Siinde mufl analog zur Todsiinde verstanden werden, die der Mensch in voller
Freiheit begeht und in der er sich durch unerlaubte Hinwendung zu den Geschopfen
von Gott, seinem letzten Ziel, abwendet. Die ldBliche Siinde hilt den Menschen auf
seinem Weg zu Gott nur auf. Man unterscheidet nun klar zwischen formeller und
materieller Siinde, man grenzt schirfer Schuld und Strafe, den Akt der Siinde und
" den daraus folgenden Zustand, der als Beraubung der heiligmachenden Gnade de-
finiert wird, gegeneinander ab. Ausgehend von den aristotelischen Analysen stellt
man eine Rangordnung der Tugenden und der Laster auf und versucht, unter Be-
riicksichtigung von Unwissenheit, Furcht und Leidenschaft, den Grad der Verant-
wortlichkeit zu bestimmen. Damit wird im Rahmen einer Synthese von Natur und
Ubernatur ein gewaltiges Stiick Arbeit geleistet.

3. Doch werden nicht alle Probleme gelost und nicht alle Elemente der Tradition
integriert. Der Versuch der Theologen, bei der Behandlung der Tugenden und der
Laster die von der Kirche auferlegten Verpflichtungen rational zu begriinden, ge-
lingt nicht immer. Ist die Unterscheidung zwischen Todsiinde und 1aflicher Siinde
wirklich klar? Solange man diese Unterscheidung auf die Unvollkommenheit von
Erkenntnis und Zustimmung sowie die unterschiedliche subjektive Anteilnahme
griindet, besteht keine Schwierigkeit. Gibt es aber ldfiliche Siinden, die ihrem We-
sen nach solche sind? Die nominalistische Schule stellt seit dem 14. Jahrhundert die
Unterscheidung einzig auf den Willen Gottes, der eben beschlossen hat, nicht alle
Vergehen in der gleichen Strenge zu ahnden; ihre These wird in verschiedenen Ab-
wandlungen immer wieder neu aufgenommen. Im 16. Jahrhundert verurteilt die
Kirche die These des Baius: ,Es gibt keine ihrem Wesen nach (natura sua) laflliche



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 195

Siinde; jede Siinde verdient die Holle“ (Denz. 1020), ohne indessen schon scharf
zwischen den Schulen zu entscheiden. Wollte man erst danach fragen, warum denn
eine Siinde von sich aus 14flich und nicht Todsiinde ist, so wiirde man noch mehr
Grund haben, zuriickhaltend zu sein.

4. Luther und die Reformatoren zerhauen den gordischen Knoten. Bejaht man die
These der Rechtfertigung durch den Glauvben und durch ihn allein, so kann es nur
eine einzige Siinde geben: den Mangel an Glauben, an Vertraven zu Gott. Wer im-
mer nur an Gott glaobt, ist notwendigerweise gerettet. Wenn Luther den Glauben
an den Reinigungsort (den er zunachst iibernimmt) spiter fallen 148t, denkt er nur
logisch weiter. Seine Vorstellungen von der Siinde laufen zusammen mit seiner Ab-
lehnung des Buflsakramentes als eines wirksamen Zeichens der Gnade. Der Mensch
steht allein vor Gott und dem Mittler Christus. Die patristische Theologie von der
Wiederbegnadung durch Vermittlung der Kirche, von der fortschreitenden Wieder-
aufnahme in eine sichtbare Gesellschaft, die auch Sakrament Jesu Christi ist, hat in
der neuen Lehre keinen Platz mehr. Bei Calvin spielt der Glaube des Gliubigen an
seine Vorherbestimmung die gleiche Rolle wie der Rechtfertigungsglaube der Luthe-
raner. Cromwell glaubt sich auf seinem Sterbebett seines Heiles sicher, weil er sich
erinnert, einmal von seiner Vorherbestimmung iiberzeugt gewesen zu sein. Es ist
fir den Katholiken schwierig, die protestantischen Positionen nicht zu schematisie-
ren, aber eines steht fest: die katholische Siindentheologie ist in gleicher Weise mit
der Lehre von der Kirche wie mit der Lehre von den Letzten Dingen verkniipft.

5. Die Kirche reagiert auf die Lehren der Reformation auf dem Konzil von Trient,
ohne sich indessen direkt mit der Theologie der Siinde zu befassen. Die gewollt
schlicht formulierte Bejahung des Dogmas vom Fegfeuer mufl ergénzt werden durch
die verstreuten Aussagen, die sich in den Dekreten iiber das Bufisakrament finden.
Es gibt Todsiinden, durch die der Mensch die Gnade der Rechtfertigung verliert, und
1aBliche Siinden, die die Freundschaft mit Gott nicht anfheben. Durch jede 'I;Odsﬁnde
geht die Gnade verloren, nicht nur durch den Mangel an Glauben. Es ist eine Gott-
losigkeit zu sagen, der Gerechte begehe in allen seinen Taten entweder Todsiinden
oder wenigstens ldflliche Siinden. Die gegnerische Lehre unterstellt eine rein dufier-
liche Rechtfertigung. Jedoch erinnert das Konzil mit Augustinus und dem Konzil von
Karthago daran, dafl niemand auf Erden ohne Siinde leben kann. Die so entfaltete
Lehre von der Siinde ist sehr bestimmt, 143t aber freien Raum fiir eine ganze Reihe
sekundarer Fragen.

6. Im 17. und 18. Jahrhundert werden die Diskussionen iiber diese Fragen durch
die Jansenisten und ihre Gegner, die Kasuisten, neu ausgelost. Indem Jansenius
gewisse Behauptungen Augustins iibertreibt, glaubt er, eine Siinde sei selbst dann
anzorechnen, wenn sie aus einem psychologischen Determinismus hervorgehe. Hier
werden Freiheit (libertas) und Willensgemifiheit (voluntarietas) miteinander ver-
wechselt. Die Kirche verurteilt diese These. Sie weist auch die Verirrungen der Ka-
suistik zuriick. Diese bedeutet das Aufkommen einer autonomen Moraltheologie, die
mehr praktische Wissenschaft ist als Theologie. Die damit eingefithrte Unterscheidung
ist zwar notwendig, aber nicht ungefdhrlich. Darum versucht man im 20. Jahrhun-
dert wieder Briicken zu schlagen zwischen Dogma und Moral, zwischen Moral und
kanonischem Recht. Unterdessen disputiert man diber den Probabilismus, den Pro-



196 Henri Rondet

babiliorismus und den Tutiorismus, aber auch tber die philosophische Siinde, die
1690 verurteilt wird. Letztere wirft in Wirklichkeit ein viel weiteres Problem auf.

7. Da der Mensch fir die tibernatiirliche Schau bestimmt ist, diskutierte man bis
zu dieser Zeit nur innerhalb des christlichen Glaubens. Nun aber stellen sich neue
oder erneuerte Probleme: Kénnen die Heiden gerettet werden? Konnen sie eine
Siinde begehen, die so schwer ist, daf} sie sie von einem Ziel abwendet, von dem sie
nicht die geringste Ahnung haben? Wahrend die Theologen mit diesen Problemen
beschaftigt sind, beginnt die Moral sich zu verweltlichen, und an die Stelle der
christlichen Weltschau tritt der philosophische Deismus. Schliefflich kommt Kant, der
das sittliche Leben auf den alleinigen Befehl des Gewissens zu griinden trachtet,
wobei Gott und das zukinftige Leben wohl Postulate der Sittlichkeit, nicht aber ihr
Fundament sind. Die kantische Moral bewahrt den Inhalt der christlichen, aber ihre
Form ist eine andere. Kann aber in einer verweltlichten Moral die Siinde noch als
Beleidigung eines personalen Gottes Platz haben? Mit noch mehr Grund verschwin-
det alles, was in alter Zeit den Reichtum der Theologie der Siinde ausmachte: ihre
Bezichung zu Christus und der Kirche, dem Leibe Christi. Mit den Epigonen des
19. Jahrhunderts (Guyau z. B.) kommt man zur Vorstellung einer Moral ohne Ver-
pflichtungen und Sanktionen. Welche Haltung sollen wir diesen Thesen gegeniiber
einnehmen, da sie ja nicht aus einem Immoralismus kommen?

8. Von anderer Seite her stellt das moderne Denken die Theologie der Siinde in
Frage. Man entdeckt die heidnische Humanitat, zahlreiche Gemeinschaften, die eine
wirkliche Moral haben, die an Laster und Tugend glauben, bei denen aber der In-
halt des sittlichen Bewufltseins nicht immer mit dem Dekalog iibereinstimmt. Ist dies
vielleicht nur eine Etappe der Entwicklung des sittlichen Bewuf$tseins? Die Kirchen-
viter waren diesen Problemen schon anldfllich der Polygamie oder des Diebstahls
der Hebrder an den Agyptern begegnet. Die neu entstehenden evolutionistischen
Theorien wollen eine bessere Losung bringen, als sie die mittelalterliche Unter-
scheidung zwischen priméirem und sekundirem Naturrecht darstellt. Aber hier wie
in anderen Bereichen schie}t man bald dber das Ziel hinaus. Mit der soziologischen
Schule (Diirkheim, Levy-Brithl usw.) tritt an Stelle der normativen eine rein be-
schreibende Wissenschaft der Sitten; um mit Pascal zu reden: ,Wahrheit jenseits
der Pyrenden, Irrtum diesseits“. Eine Reihe von Literaten und selbst einige Philo-
sophen nehmen eine Relativierung der Moral an, die oft auf eine Negierung hin-
auslauft.

9. Die moderne, in ihre Entdeckungen vernarrte Wissenschaft sucht schliefilich
das sittliche Leben Methoden und Gesetzen zu unterwerfen, die anderen Bereichen
angeh6ren. Ausgehend von der Allgemeingiiltigkeit des Determinismus stellt man
die Freiheit in Frage. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts miissen die christlichen
Apologeten zeigen, daf der Fingriff einer freien Entscheidung dem Gesetz von der
Erhaltung der Energie nicht widerspricht. Mit dem Aufkommen des sozialen Deter-
minismus verlagern sich die Angriffe; der Mensch wird mehr von seiner Umwelt
bewegt, als daB} er frei handelte. SchlieBlich bringen die Forschungen {iber das Un-
terbewufite und Unbewufite die an der Wurzel unserer Handlungen liegenden tie-
feren Antriebe ans Licht: die Einfliisse des Erbgutes, der Erzichung, der Gewohn-
heiten, aber auch der tieferen Natur des Menschen, die wesentlich Begehren ist,



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 197

libido, und Aggressivitit, wie man spater sagt. Zunichst ignoriert die Theologie
diese Probleme, greift sie dann aber — nach einem kurzen Augenblick der Verwir-
rung — direkt anf, da sie sieht, daf} es einfach die alten Probleme sind, die in einem
neuen Licht, aber mit beachtlicheren objektiven Gegebenheiten wiedererscheinen.

11
Gedanken 2u einer heutigen Theologie der Siinde

Eine Theologie der Siinde, die die ihr zustehende Weite haben soll, miifite unter
gleichzeitiger Berticksichtigung der in der Heiligen Schrift vorhandenen Reichtiimer,
der Tradition und der von der modernen Psychologie und Soziologie gestellten Pro-
bleme erarbeitet werden. Da wir dies hier nicht tun kdnnen, begniigen wir uns da-
mit, einige Grundfragen der Theologie der Siinde vom theologischen und pastoralen
Gesichtspunkt aus hervorzuheben. Zunichst wollen wir uns wieder daran erinnern,
dafl der Begriff der Siinde nicht eindentig (univok), sondern analoger Natur ist;
Todsiinde ist etwas anderes als 1dflliche Siinde, und noch mehr davon unterschieden
ist die Erbstinde, jener Zustand, der aus einem durch das Haupt der Menschheit ge-
setzten Akt resultiert. Weiter sind materielle und formelle Siinde, freie und halb-
freie usw. zu unterscheiden.

1. Allen personlichen Siinden ist ¢in Element gemeinsam: die Siinde ist eine freie
Ubertretung des gottlichen Gesetzes. Als freier Akt setzt sie eine Anteilnahme, eine
Stellungnahme, eine Verantwortlichkeit voraus. Wir haben heute den Sinn fir Kol-
lektiv-Verantwortlichkeiten wiedergefunden und sprechen von der Siinde eines Vol-
kes, eines sozialen Milieus, der ,Sinde der Welt“. Diese Analogien erlauben uns
einerseits, dem Geheimnis der Erbsiinde ndherzukommen, anderseits aber geraten
wir dabei in Gefahr, die personlichen Verantwortlichkeiten zu verwéssern. Jeder
ist schuldig, aber schliefllich ist es niemand mehr. Die Soziologie, die Tiefenpsycho-
logie haben dazu gefithrt, dafl man auf sozialen Determinismen besteht, auf fami-
lidrem und menschheitlichem Erbgut, so dafl die Natur in uns die Akte der Person
bestimmt. Hier liegt eine Gefahr; man sieht unter Umstinden die formelle Siinde
nicht mehr. Es ist unerldflich, den Sinn fiir die Freiheit als eine persénliche Wahl
wiederzufinden, als selbstschopferischen Akt einer Personlichkeit, die zu werden
sucht, was sie nur der Méglichkeit nach war. Hiergegen bedentet trotz all seiner Feh-
ler der moderne Existenzialismus eine gliickliche Reaktion. Doch wird der Christ vor
allem auf die Lehren der Heiligen Schrift zuriickkommen. Man lese etwa Isaias 5:
der Prophet brandmarkt wohl zunichst die Untreue 1sraels, beschreibt aber danach
genan die individuellen Ubertretungen und schlieft mit der Verfluchung derer, die
das Bose fir gut und das Gute fiir bose erkliren. Diese mehr als 2000 Jahre alte
Stelle ist immer aktuell.

2. Die Siinde ist ein Vergehen, eine Verletzung des sittlichen Gesetzes, eine Uber-
tretung des gottlichen Gebotes. Das Gewicht liegt anf dem letzteren, denn ohne dies
erscheint die Siinde nicht mehr voll als Siinde. Die Moral unserer Vorfahren be-
stand selbst auf die Gefahr einer gewissen Aunflerlichkeit hin auf diesem Punkt.
Ausgehend von der Vorstellung einer hierarchischen Gesellschaft zeigte sie, wie das
Kind dem Vater, der Lehnspflichtige seinem Lehnsherrn, der Lehnsherr seinem Ké-
nig Gehorsam schuldeten. An der Spitze stand Gott, als souverdner Herr, dem alle



B

198 Henri Rondet

gehorchen mufiten. Die Entwicklung der modernen Philosophie hat den Akzent auf
die Innerlichkeit des Moralgesetzes gelegt. Das Sollen ist schon in uns, bevor es uns
durch die Vermittlung der Gesellschaft von auflen auferlegt wird. Der beriihmte
kantische Imperativ bedeutet in dieser Hinsicht eine Vertiefung der scholastischen
Analysen iiber die Synderese (Gewissen). So wie es ein erstes spekulatives Prinzip
gibt, das niemand umgehen kann, so gibt es auch ein erstes praktisches Prinzip, das
man selbst dann noch bestitigt, wenn man es zu verneinen sucht: bonum faciendum
malumque vitandum, ,das Gute mufl man tun, das Bése mufl man meiden®. Diese
innere Verpflichtung bindet mehr als jedes duflere Band, weil sie in uns durch
unsere eigene Vernunft entsteht. Manche Autoren haben in falscher Interpretation
der kantischen Revolution bemerkt, der Mensch kdnne nur sich selbst verpflichten,
und strebten sich darum von jedem anderen Moralgesetz als dem, das jeder einzelne
sich auferlegt, frei zu machen. Diese These wire dann annehmbar, wenn man mit
Sertillanges sagte: ,Man kann im Bereich des eigenen Innern bleiben, sofern man
darin die Gegenwart Gottes erkannt hat“. Ungliicklicherweise steht Gott in der
kantischen Philosophie und den von ihr abhdngigen Systemen aufierhalb der mora-
lischen Verpflichtung. Seither wurde darum die Moral verweltlicht; besten Falls
sprach man noch von Pflicht, von Wahrheit und Gerechtigkeit, ja selbst von Briider-
lichkeit und menschlicher Solidaritit. Wohl ist das sittliche Vergehen geblieben,
die Verantwortlichkeit aufrecht erhalten worden; vor wem aber ist der Mensch ver-
antwortlich? Die Siinde als solche schliefit eine persénliche Haltung gegeniiber
cinem personalen Gott ein. Man miifite darum zur Erneuerung des Sinnes fiir die
Siinde zunichst den Sinn fiir Gott, fiir seine Grofle, seine Rechte, seine Forderun-
gen und seine Liebe wiederfinden. Dafir geht man am besten auf die Schrift zuriick.
Im Alten Testament ist Siinde gleich Ungehorsam, Undankbarkeit, Ehebruch. Letz-
tere Analogie ist die beste, obwoh! sie nicht leicht anwendbar ist. Was ein Verge-
hen gegen die Liebe, gegen die Freundschaft ist, das versteht der moderne Mensch.
Zwischen Gott und dem Menschen aber bestehen Bezichungen, die denen zwischen
Eheleuten oder Freunden vergleichbar sind. Siinde ist die Beleidigung eines Vaters,
eines Freundes, eines Gatten. Fiigen wir noch hinzu, dafl die Anthropomorphismen,
die Analogien des Alten Testamentes im Neuen Testament einer tragischen Wirk-
lichkeit Platz machen. In der Inkarnation stellt sich Gott mit einem verwundbaren
Antlitz vor uns hin. Er leidet fiir unsere Siinden, Er ist getroffen bis in den Grund
seines Herzens hinein. Die Verehrung des heiligsten Herzens, mag sie auch gele-
gentlich einen zu individualistischen (sprich sentimentalen) Charakter gehabt ha-
ben, stellt dennoch eine Vertiefung des Begriffs der Siinde dar.

3. Hat nun der Christ selbst den Begriff der Siinde wiedergefunden, so muf} er ihn
der Welt wiederzugeben suchen, die ihn verloren zu haben scheint. Wie soll man
nun den Weg, den der Begriff der Beleidigung Gottes zu einer immer gréfieren Ver-
weltlichung hin genommen hat, in umgekehrter Richtung wieder zuriickgehen? Man
kann es direkt versuchen, indem man von der Schépfungsidee ausgeht und nach Art
der Taufkatechesen der ersten Jahrhunderte die Ratschliisse Gottes fir diese Welt
aufzeigt. Vielleicht ist es aber auch méglich, von der durch den Gesprachspartner ak-
zeptierten Wirklichkeit her wieder zu Gott aufzusteigen. Die moderne Welt ist heid-
nisch. In einer Weise ist ihr Heidentum, das 20 Jahrhunderte Christentam verwirft,



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde " 199

mehr in sich eingeschlossen als die antike Welt es je war; auf der anderen Seite aber
ist der Einfluf christlicher Gedanken tiefer, als man denkt. Unter den uns umge-
benden Heiden gibt es zahllose, die den Sinn fir die universale Liebe bewahrt ha-
ben. Die Behauptung, dafl man sich dem Nichsten widmen, ja im Notfall zu seiner
Rettung das eigene Leben einsetzen mufl, wiirden viele Menschen unserer Umge-
bung unterschreiben, auch wenn sie nicht den Mut finden, es auch wirklich zu tun.
Dies ist vielleicht der einzige Punkt, den ein Christ mit einem aufrichtigen Kom-
munisten gemeinsam hat. Man konnte versuchen, diese Menschen auf die Problema-
tik des Ideals, das sie zu verwirklichen suchen, hinzuweisen und sie dadurch zum
Nachdenken zu bringen. Warum diese Hingabe fiir den Néchsten? Aus Liebe zur
Wahrheit, zur Gerechtigkeit, zur Menschheit? Sind das nicht alles Abstraktionen?
Existiert denn die Menschheit auflerhalb der Menschen? Warum soll ich meine Exi-
stenz fiir die Existenz eines anderen opfern, der mir gleich ist? Wiirde das nicht doch
bedeuten, daB es in jedem Menschen irgendetwas und vielleicht irgendeinen gibt,
der grofier ist als der andere, grofier als ich? eine Art gottlicher Gegenwart, selbst
wenn man sie im allerweitesten Sinne versteht? Die so begonnene Diskussion kénnte
sich durch die Darstellung der christlichen Botschaft vollenden. Damit wiirde der Be-
griff des sittlichen Vergehens zugleich zu dem von der Siinde als Beleidigung Gottes.

4. Man muf} heute, im Ringen um eine neue Sozialordnung, immer wieder darauf
hinweisen, daf die entscheidende Unordnung in der Welt zunichst eine sittliche ist.
Das Elend der Menschen, das Ungliick und die Ungerechtigkeiten, denen man ab-
helfen mochte, sind die Folgen des individuellen und kollektiven Egoismus. Herrschte
in der Welt die Moral des Evangeliums, so gibe es diese Note nicht, und die von
allen ertrdumte Solidaritit wire verwirklicht. Man muff also die tiefste Ursache des
Ubels angreifen, und diese heifdt in ihrer letzten Formulierung: Sinde als Beleidi-
gung Gottes. In jedem unserer Briider ist Jesus Christus gegenwirtig; ihn trifft
unsere individuelle und kollektive Siinde. SchlieBlich aber rufen die grofien Refor-
men immer nach Heiligen, die die Siinde der Welt lebendiger begreifen, weil sie sich
selbst als Siinder oder der Siinde fihig erkennen. Weit davon entfernt, den Men-
schen von seinen Aufgaben in dieser Welt abzuziehen, fithrt die Wiederentdeckung
der Siinde ihn dazu, die Beleidigung Gottes nicht nur durch persénliche Sithne wie-
dergutzumachen, sondern ebenso durch das Verlangen, den unterdriickten Briidern
zu Hilfe zu kommen, ihre Néte zu heilen und auch ihnen den Sinn fiir die Siinde
und die erlosende Liebe wiederzugeben. Durch alle irdische Verbundenheit hindurch
verfolgt der fiir die Briider lebende Christ das hohere allgemeine Gut, den Aufbau
einer gottlichen Familie. Aus der Betrachtung der Leiden des durch unsere Siinden
verwundeten Christus wird er sich neue Kraft holen zur Ausbreitung des Reiches
Christi, das zunichst ein tbernatiirliches Reich ist, sich aber fortsetzt in der Suche
nach einer stirkeren Verwirklichung menschlicher Bruderschaft.

IIL.

Die Todsiinde

Der Begriff der Siinde verwirklicht sich zunéchst in der Todsiinde. Sie wird defi-
niert als ein Akt, durch den der Mensch sich freiwillig von Gott, seinem letzten Ziel,
abwendet, um sich in ungeordneter Weise an ein geschaffenes Gut zu hangen. Der



200 Henri Rondet

Mensch ist fur Gott geschaffen; nur in Gott kann er Ruhe finden. Das ihm von Gott
angewiesene Ziel, ndmlich Gott selbst, der sich ihm in der seligen Schau schenkt, ist
das einzige, das seine Sehnsucht zu stillen vermag. Einmal, am Ende, besonders nach
der Auferstehung, wird der Mensch in Gott auch das ganze Universum besitzen. Es
gibt keinen Gegensatz zwischen dem vielfdltigen Verlangen, das aus der Begeg-
nung mit den geschaffenen Giitern entsteht, und jener Grundsehnsucht, die das Ge-
setz seines gnadenhaft auf die iibernatiirliche Grdnung bezogenen Seins ist. Solange
er sich allerdings noch auf dem Wege befindet, ergeben sich eine Reihe von Be-
schrinkungen. Fleisch und Geist stehen zueinander in einer Spannung, die zu Ent-
sagungen zwingt. Der Mensch vermag zwar mitten in den geschaffenen Giitern sein
letztes Ziel im Auge zu behalten, aber er mufl den Besitz dieser Giiter immer wieder
dem ungeschaffenen Gut unterordnen, ja bisweilen sogar opfern. Bei diesem Bemii-
hen um das ewige Heil geht es weniger darum, ein Begehren zu stillen, als vielmehr
die von Gott freiwillig geschenkte Gabe zu empfangen.

Gott ruft den Menschen zum ewigen Gliick. Er 14dt ihn in seine Familie ein. Der
Mensch aber vermag diesen Ruf abzulehnen. Da er frei geschaffen ist, hat er die
furchtbare Macht, Gott ,nein® sagen zu konnen. Um die Grofie und Tragik des
menschlichen Lebens besser zu verstehen, mufl man zunichst tiber die Siinde der
Engel nachdenken. Die Darlegungen der Theologen in dieser Frage sind zwar von
der Kirche fir unseren Glauben nicht verpflichtend gemacht, aber sie sind erhellend
und im wesentlichen ein Teil der allgemeinen Lehre. Die Siinde Satans war eine
Siinde des Hochmuts, des Sich-selbst-Geniigens. Satan wollte Gott gleich sein, nicht,
wie Thomas sagt, durch eine Umwandlung der Personlichkeit, was absurd und un-
moglich wire, sondern durch ein Zuriickweisen der iibernatiirlichen Berufung, oder,
was auf dasselbe hinauskommt, durch das Trachten, ohne Hilfe Gottes Gott zu wer-
den. Im selben Augenblick war die Holle geschaffen. Diese ist ja nicht eine willkiir-
liche, duflerliche, von auflen auferlegte Strafe, sondern nur ein Offenbarwerden der
Siinde. Der siindige Engel entdeckt sich als der, zu dem er sich gemacht hat. Er war
die personhafte Sehnsucht zu Gott und bleibt es, aber dem Verlangen seiner Natur,
der Hinneigung zu Gott, pfropft sich eine nun verewigte freie Wahl auf. Grausame,
endgiiltige, unheilbare Trennung!

Was sich fiir den Engel in einem Nu, durch eine einzige Wahl vollzogen hat, das
verwirklicht der Mensch im Verlauf eines mehr oder weniger langen Lebens. Auch
bei ihm sind ewiges Leben und ewiger Tod nur das Offenbarwerden einer freien
Wahl. Die Siinde ist ein Akt, durch den sich der Mensch freiwillig von Gott, seinem
letzten Ziel, abwendet.

Aber wo findet man konkret im Leben eines Durchschnittsmenschen den Gegen-
stand, der eine solche Wahl denkbar machte? Siinde setzt zweifellos einen Irrtum
voraus, eine gewisse Dunkelheit, die sie moglich macht; aber es muf} anderseits Licht
da sein, damit das Vergehen ihm angerechnet werden kann und die Strafe dem
Vergehen angemessen ist. Wird ein Christ schon verdammt werden, weil er eine
heilige Messe versdumt, einen Ehebruch begangen, einen geheimen Rachegedanken
gehegt hat? Scheinen nicht die paulinischen Texte, die man hier anfithren konnte
(1 Kor 6, 9), weniger einen Finzelakt als vielmehr einen gewohnheitsméfligen, wenn
nicht verhirteten Siinder vorauszusetzen?



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 201

Der Schwierigkeit bewufit, haben die Theologen Losungen vorgelegt, deren
Hauptvorteil eine schirfere Fassung des Problems ist. Ausgehend von den fiir die
Todsiinde geforderten Bedingungen der Aufmerksamkeit und Zustimmung, dachte
Kardinal Billot, der Mensch kénne ohne eine ausdriickliche und vorausgehende Got-
teserkenntnis nicht wirklich eine Todsiinde begehen. Er zogerte nicht, mit den un-
getauft gestorbenen Kindern auch die grofle Mehrheit der Menschheit in den Lim-
bus (Vorhimmel, Vorholle) zu schicken, da die Unglaubigen nach seiner Meinung
zwar dem Alter, nicht aber der theologischen Einsicht nach Erwachsene sind. Diese
Schlufifolgerung wird von der Theologie verurteilt, denn auch ein Unglaubiger ist
des Heiles und der Verdammung fiahig. Man kann iiber das Wie nachdenken, iiber
die Weise, in der die Kirche, auflerhalb der es kein Heil gibt, sich diese ihr offen-
sichtlich fremden Seelen eingliedern kann; doch das ist ein anderes Problem. -

Im Anschluf an die Gedanken von Billot haben andere Theologen, die vor allem
an Christen dachten, angenommen, die rettende oder verdammende Wahl diirfe
nicht im Lauf des Lebens, sondern miisse im Augenblick des Todes gesucht werden,
in jenem Augenblick, in dem die sich von den Banden des Korpers 16sende Seele
fihig wird, ihre Bestimmung frei nach der Weise der reinen Geister zu wihlen.
Diese These enthilt einige Wahrheitsmomente. Msgr. d’Hulst griff sie auf, um zu
zeigen, wie eine durch die Vorurteile der Zeit verirrte, aber gutwillig gebliebene
Seele im Augenblick des Todes plétzlich das wahre Antlitz Christi und der Kirche
entdecken konnte. Man darf indessen, was eine Ausnahme sein kann, nicht zur all-
gemeinen Regel erheben. Zwei Dinge vor allem sind dazu zu bemerken:

1. Die endgultige Wahl kann nicht von den im Laufe des Lebens je einzeln ge-
troffenen besonderen Wahlen unabhingig sein. Unsere Freiheit besteht nicht nur
in der Macht zu wiahlen, sie ist auch selbstschopferisch. Mit Hilfe der Gnade ,er-
schafft* der Mensch sich selbst und wird in Wirklichkeit das, was er der Anlage
nach schon war. Personhafte Sehnsucht nach Gott, Bild Gottes, wird er durch das
Medium seiner Leiblichkeit wie auch mit Hilfe der natiirlichen und itbernatirlichen
menschlichen Gesellschaft immer vollkommener gestaltet. Wire die endgiiltige
Wahl von dem moralischen und sakramentalen Leben des Menschen im Laufe seiner
irdischen Existenz unabhingig, so kime das auf eine Scheinkirche heraus.

2. Wenn die Kirche in ihrer gewohnlichen Unterweisung von der Todsiinde
spricht, versteht sie darunter einen Akt, der wiederholt werden kann, nicht aber die
Wabhl eines reinen Geistes. Die Todsiinde, die sie von der ldflichen Siinde unter-
scheidet, ist nach ihr ein Akt, der vom Gebrauch der Vernunft an in jedem Alter
und nicht nur im Augenblick des Todes gesetzt werden kann. Nun wird man fragen,
wie Akte dieser Art unsere Ewigkeit bestimmen (engager) kénnen. Einige Theolo-
gen haben die Unterscheidung zweier Arten von Todsiinden vorgeschlagen, deren
eine die Strafe der Holle, die andere die Strafe der Beraubung der heiligmachenden
Gnade nach sich zége. Diese Unterscheidung ist deshalb unghiicklich, weil die Berau-
bung der Gnade virtualiter die Verdammung einschlieRt. Die Beharrlichkeit bis ans
Ende ist zwar ein Geschenk Gottes, aber zu den Bestandteilen dieses unschitzbaren
Geschenkes mufl man auch den Tod im Stande der Gnade rechnen.

Mufl man auf die klassische Unterscheidung von formeller und materieller Siinde
zuriickgreifen? Diese Unterscheidung ist wichtig; man kann sie aber auch im Lichte



202 Henri Rondet

moderner Erkenntnisse vertiefen. Was objektiv eine Todsiinde ist, kann subjektiv
aus Mangel an Zustimmung oder Kenntnis des Gesetzes eine 1aBliche werden. Fii-
gen wir noch hinzu, dafl das Gesetz durch ein moéglicherweise irriges Kollektiv-
gewissen zu unserem Bewufltsein gelangen kann. Indessen: conscientia erronea
ligat (ein irriges Gewissen bindet).

Nun darf man aber nicht den Glauben aufkommen lassen, die formelle Todstinde
sei gegeniiber der relativ hiufigen materiellen sehr selten, ja vor der endgiiltigen
Wahl fast unmoglich. Der Mensch ist Fleisch und Geist, Seele und Leib. Man darf
ihn nicht einerseits fiir einen Automaten halten, der vielfiltigen Determinismen
physiologischer, psychologischer und sozialer Art unterworfen ist, und anderseits
fir einen Geist, der rein geistiger Entscheidungen fihig ware. Kein schlechter Kar-
tesianismus! Erbe, Gewohnheit, gesellschaftlicher Druck konnen wohl die Ver-
antwortlichkeit mindern, nicht aber aufheben. Die Gewohnheit, um nur von dieser
zu sprechen, kann eine formelle Siinde in eine materielle umwandeln, aber der Aus-
gangspunkt ist gewollt und zieht die Verantwortlichkeit des Subjektes nach sich.
Siinde fihrt, wie Augustinus bemerkt, schlieBlich zur Siinde. Hier vereinfacht zwar
Augustinus, aber man kann seinen Gedanken nuancieren. Wenn der Mensch auf
der Linie, auf der er gesindigt hat, weiter der Verlodung der Gewohnheit nach-
gibt, filhrt seine Haltung ihn zu neuen Stellungnahmen mit der Tragik neuer Bin-
dung, in einem Licht, das zur Verantwortlichkeit geniigt. Der Ausschweifende kann
zum Dieb werden, zum Mérder, sich anflerhalb des Gesetzes stellen, aber dann muf}
er dafiir die Schuld bei sich selber suchen.

Dazu kemmt, dafl der Mensch, um schwer zu siindigen, nicht erst lange iiber die
Majestit Gottes oder die Ewigkeit der Hollenstrafen nachzudenken braucht. Es
genigt, dafl er sich iiber jene Schranke des Lichtes hinwegsetzt, die in jedem, auch
dem heidnischen Gewissen bestimmte Handlungen untersagt. Das Gewissen kann
in bezug auf einen Gegenstand der Wahl irregeleitet sein, aber welche Verbildun-
gen es auch erlitten haben mag, es findet sich immer wieder vor dem gebieterischen
Charakter des Sollens. Einem Kind ein Leid antun, einen Unschuldigen foltern,
das Leben einer Frau zerbrechen, der man sich vor Gott geschenkt hat, solche Taten
prasentieren sich schwerlich als einfach materielle Siinden. Ist das Gewissen feiner,
erlenchteter, so begreift es die Schwere des Bésen auch in jenen Fillen, die dem
Anschein nach weniger tragisch sind.

Den Christen, der sich der Forderungen seines Glaubens bewuf}t ist, mufl man
daran erinnern, daf die Schwere der Beleidigung sich nicht nach der Wiirde des
Beleidigers, sondern nach der des Beleidigten bemifit. Ist Gott der Beleidigte, so ist
die Siinde unendlich. Auf diesen Punkt hat unliangst Papst Pius X11. mit Nachdruck
in einer Ansprache hingewiesen; er erinnerte daran, dafl die Holle fiir uns ein Ge-
heimnis sei.

Zugegeben, dafl hier eine Schwierigkeit bleibt, deren theologische Losung nicht
einfach ist. Fiir die konkreten von der Pastoral gestellten Fille 1488t sich immer eine
Lésung finden. Die Tiefenpsychologie kann uns dabei zu Hilfe kommen. Die Tod-
siinde ist zwar in sich selbst eine radikale Bindung; konnte es sich aber nun nicht
begeben, daf ein Siinder, der sich gerade von Gott abwendet, insgeheim seiner Wahl
widerspricht? Beim Engel, der sich selbst einsichtig ist, ist dieser Widerspruch un-



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 203

moglich; anders beim Menschen, bei dem das Unterbewufite eine Wahl einschliefen
kann, die nicht nur verschieden ist von den oberflichlichen Seelenregungen, son-
dern auch von den mit vollem Bewufitsein gesetzten Akten. Dazu gilt es hier noch
einen Gesichtspunkt hervorzuheben, den wir bisher aufier acht gelassen haben: den
Zusammenhang der Todsiinde mit der Lehre von der Kirche. Die Todsiinde ver-
ursacht den Tod unserer Seele und beraubt uns des géttlichen Lebens. Dieses gott-
liche Leben aber kommt durch die Vermittlung der Kirche zu uns wie zu den Glie-
dern eines Leibes. Soweit es auf den Siinder selbst ankommt, trennt er sich durch
seine Tat von dem lebenspendenden Milieu der Kirche; doch kann diese Trennung
eine ganze Reihe von Graden haben. Es gibt die definitive, totale Abtrennung des
Apostaten, der von vornherein die Konsequenzen seines Aktes ibernimmt und nie-
mals sagen wird: das habe ich nicht gewollt. Es gibt aber auch andere Fille des
Bruches mit der Kirche. Um diese zu verstehen, konnte man auf Vergleiche zuriick-
greifen, die von einigen neueren Theologen angefiihrt werden.

Ein tédlicher Unfall ist ein solcher, der zum Tode fiihrt, aber auch einer, der zum
Tode fithren wiirde, wenn kein Arzt da ware. Eine todliche Krankheit ist eine solche,
die zum Tode fiihrt, aber auch eine, die ohne sorgfiltige Pflege dazu gefiihrt hitte.
QOder besser: da ist ein seiner Frau untreuer Mann, der sich des Bosen seines Tuns
voll bewufit ist und dennoch um nichts in der Welt wiinscht, dafl seine Frau es er-
fahrt; er achtet und liebt sie auch in seiner Untreue weiter, die deswegen dennoch
frei gewollt ist. Ein anderer dagegen begniigt sich damit zu flirten, aber er ist ins-
geheim bereit, sich zum Ehebruch treiben zu lassen und das Leben seiner Familie zu
zerbrechen. In dieser Weise verhalten sich viele in ihrem Umgang mit der Kirche
und mit Gott. Ein Siinder begehrt, Gott und das Geld zugleich lieben zu konnen,
Gott und seine eigenen Ambitionen, Gott und dieses schuldhafte Vergniigen. Da er
nicht den Mut hat, Gott mehr zu liebén als alles andere, {iberlafit er sich der Ab-
wendung von ihm, empfindet aber dabei in den Tiefen der Seele ein gewisses Be-
dauern und die Vorstellung, daf} er sich vor einem verhingnisvollen Absturz schon
noch anzuhalten vermoge. Das kann Anmafung sein, ist aber 6fter Unlogik, Wider-
spruch zwischen einer Tat und der Grundrichtung eines Lebens. Zwischen den ober-
flachlichen Regungen der Seele und ihren tiefen, schon die Totalitdt des Lebens ab-
zeichnenden Stromungen kénnen diese Wahlen einen Platz haben, die der Mensch
in einem Licht vollzieht, das hinreicht, ihn fiir den Tod seiner Seele verantwortlich
zu machen, ihn aber dennoch wie auf halbem Wege lassen.

Dicse psychologischen Wahrscheinlichkeiten sind auch mit der Vorstellung verbun-
den, die wir uns vom Leben der Gnade machen miissen. Der Siinder trennt sich von
dem lebenspendenden Milieu der Kirche, bleibt aber in ihr und kann ihrem Einfluf§
nicht entkommen. Die Gnade ist nicht mehr habituell in ihm, hort aber nicht auf,
ihn von allen Seiten zu umgeben. Und diese Gnade schafft in ihm den Widersprudh,
von dem wir sprachen; sie hindert diese Krankheit, diesen Unfall daran, im eigent-
lichen Sinne des Wortes todlich zu sein, oder besser gesagt: sie bereitet in diesem
Zustand des geistigen Todes bereits die kommenden Auferstehungen vor. Das ist es,
was dieser Siinder insgeheim weifl und lebt. Wenn er sich auch in die Abwendung
von Gott gefiigt hat, fiihlt er sich doch in Kontakt mit ihm; er will nicht die letzten
Folgerungen aus seiner Tat ziehen, will nicht ganz mit Christus, mit seiner Kirche



204 Henri Rondet

brechen. Ist dies nicht bei sehr vielen Siindern der Fall? Umgekehrt kann es sein,
daf ein Mensch, der ein ordentliches Leben fiihrt, der sich keiner Todsiinde anzu-
klagen hat, sich doch schon auf einer verhdngnisvollen schiefen Ebene befindet, weil
er nicht mehr betet, weil er sich mit seiner Lauheit und mit tausend laflichen Siinden
abfindet. Eines Tages wird er iiberrumpelt und in die Todsiinde fallen. Ist das dann
nicht einfach das Offenbarwerden einer Unterlassungssiinde, die schon in sich eine
freiwillige Entfernung von Gott, Christus und seiner Kirche bedeutete? Dies ist es,
was Augustinus ahnte, als er von der Gefahr der Anhiufung 148licher Siinden sprach.

Sind diese Beobachtungen richtig, so besteht die Aufgabe des Beichtvaters nicht
nur darin, den Ponitenten zur Anklage der von ihm begangenen schweren Vergehen
anzuleiten, sondern ihn zum Selbstgericht zu veranlassen, zur Erkenntnis der tiefe-
ren Orientierung seines Lebens, so dafl er iiber die einzelnen Akte hinausgeht, die
Fieberkurve seines Lebens nachzeichnet und den Grad seines Anhanges an Christus
und die Kirche abschitzt. So wird man einerseits das Gute des scholastischen Lehr-
gutes bewahren, anderseits aber die Siinde sowohl vom Standpunkt der Psychologie
wie auch von ihrem Bezug zur christlichen Gemeinschaft, zur Kirche als dem Leib
Christi, einordnen.

Iv.

Die Abstufung der schweren Siinden

Bevor wir von der liflichen Siinde sprechen, missen wir uns mit den Theologen
daran erinnern, dafl es schon bei der Todstiinde eine Abstufung gibt, und zwar nicht
nur subjektiv, von der Beteiligung des Subjektes her gesehen, sondern auch objek-
tiv, in Hinsicht auf die Natur des Vergehens. Man mag einwenden, jede Todsiinde
wende uns in gleicher Weise von Gott ab, fithre in gleicher Weise zum Tode; doch
diese Bilder muff man einmal kritischer auf ihren Gehalt priifen. Das Leben der
Seele ist nicht vollig dem des Leibes vergleichbar. Wir sahen das schon, als wir von
den Folgen der Todstinde sprachen. Auf dem Wege zu Gott kann der Mensch sich
auch auf ganz verschiedene Weise von ihm abwenden. Ein Reisender, der von Min-
chen nach Hamburg fahren will und sich in Richtung auf Kéln, Berlin oder Wien

" verirrt, ist von seinem Ziel abgekommen. Die Abwendung von Gott ist keine rdum-
liche Angelegenheit, aber die Hinwendung zu den Geschopfen enthiillt die Verschie-
denartigkeit und Abstufung der Sinden.

Fine lange Tradition hat die Hauptsiinden aufgezédhlt. Thre Liste ist das Ergeb-
nis hinreichender Erfahrung, aber man kann sie noch logischer anordnen. An der
Spitze steht der Hochmut, die Siinde des Geistes, durch die sich der Mensch den ge-
fallenen Engeln nédhert. Das ist die Ursiinde, das Selbstgeniigen, die Zuriickbiegung
auf das eigene Ich und die Eigenherrlichkeit, die derjenigen Gottes vorgezogen wird.
Auch der Hochmut hat iibrigens eine Reihe von Variationen, angefangen vom gro-
flen Stolz, der radikalen Unabhéngigkeit (Ez 28; Is 47) bis zur kindischen Grofi-
tuerei (Is 3, 16). Unten stehen im Gegensatz dazu die Sinden des Menschen, inso-
fern er ein animalisches Wesen ist: Unzucht, Schlemmerei und in bestimmtem Maf}
auch Zorn und Faulheit. Diese Siinden sind demiitigend, und obgleich der Mensch
durch einen Akt der Unkeuschheit, dem er frei zustimmt, seine Bestimmung aufs
Spiel setzen kann, sind sie doch oft eine Sache der Schwiche und des Sich-treiben-



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 205

lassens. Gute Beichtviter wissen, dafl die Seelen in diesem Fall durch die Anzie-
hungskraft eines héheren Ideals, die Sehnsucht nach einem besseren Leben geheilt
werden konnen. Indem die befreiende Gnade der Freiheit zu Hilfe kommt, wird die
iibernatiirliche Freude iiber die fleischliche siegen. Die aus bestimmten Vergehen er-
wachsende Verdemitigung ist oft der Anfang der Heilung. Zwischen den fleisch-
lichen Vergehen und der Siinde des Geistes, dem Hochmut, liegen nun die Siinden
des verniinftigen Menschen, der iiberlegt und berechnet, der mit anderen zusam-
menlebt. Hierher gehoren, ohne ausschlieBlich zu sein, die Habsucht und der Neid.
Die Engel brauchen nicht zwischen Gott und dem Mammon zu wihlen, aber beim
Menschen kommt ein Leben oft auf diesem Gebiet zur Reife. Das Begehren nach
Reichtiimern aller Art ist dem Menschenherzen eingeschrieben; dies mufl man iiber-
winden, man muf Entsagung iiben, wenn man sich Gott, dem letzten und einer nach
dem Bilde Gottes geschaffenen Kreatur einzig wiirdigen Ziel zuwenden will. Neid
in all seinen Formen ist der nagende Wurm der Gemeinschaft. Darum ist es kein
Zufall, dafl die entgegengesetzte Tugend Liebe heifit und die Konigin der Tugenden
ist.

Noch einmal, am Grunde aller Siinden liegt eine geheime Vorliebe des Menschen
fir seine Eigenherrlichkeit; jede Siinde enthilt eine Regung von UnbotmiBigkeit
und Hochmut, aber diese Regung kann mehr oder weniger tief sein. Es gibt Giter,
die nur Enttauschung und Ekel hinterlassen, nachdem man sie gewiinscht und beses-
sen hat (vgl. 2 Sam 13, 15), doch das Begehren nach Reichtiimern, nach Berithmtheit
verlangt nach immer mehr (Lk 12, 16). Fiir die Beurteilung der Siinden muf man
auch die Dauer, die Beteiligung und das Wunschbild beriicksichtigen, nach dem der
Mensch mit dieser Tat den Rest seines Lebens oder eine wesentliche Spanne seiner
Existenz aufbauen will. Ein ehebrecherischer Flirt kann schwerer sein als ein fliich-
tiges, mehr materielles Vergehen. Eine freiwillig unterhaltene Eifersucht, eine ge-
wohnheitsmifiige Ungerechtigkeit, durch die man bereit ist, eine Situation fir sich
auf Kosten des Niachsten zu verbessern, sind oft schwerer als irgendeine sexuelle
Unordnung, die einen Skandal hervorruft. Auf héherer Ebene schmeichelt sich ein
Mensch, rein zu bleiben, nennt und glaubt sich desinteressiert, verachtet das Geld,
sucht aber in Wirklichkeit nur einen hoheren Genufl in der Herrschsucht oder die
Befriedigung, iiber der Allgemeinheit zu stehen. Wire der Mensch ein reiner Geist,
so0 wire fir ihn nur eine Sinde moglich; da er aber Fleisch und Geist ist, hinein-
gebunden in die Dauer, ist die fiir jede Sinde charakteristische Abwendung von
Gott eingewurzelt in eine Hinwendung zu dern Gesdiépfen, die verschiedene Ab-
wandlungen und unterschiedliche Grade hat. Durch die besonderen Wahlen Lin-
durch, in denen der zunichst nach aufen gewandte Mensch sich mehr und mehr
seiner Geistigkeit bewufit wird, stellt man schlieflich das heraus, was fiir jede Siinde
kennzeichnend ist: die Zuriickbiegung auf sich selbst, das Selbstgeniigen, die Wei-
gerung, sich Gott zu 6ffnen, um mit seiner Hilfe die wahre Grofle zu erreichen, die
das Ziel einer nach dem Bilde Gottes geschaffenen Kreatur ist.



206 Henri Rondet
V.
Die lifiliche Siinde

Innerhalb der Todsiinde gibt es also Grade und Arten, je nach dem Wesen des
Vergehens selbst. Daneben gibt es nun aber noch eine deutlichere Unterscheidung,
die der Todsiinde und der 1afllichen Siinde. Hier geht es um verschiedene Ebenen.
Diese Unterscheidung hat sich seit den Anfingen des Christentums trotz terminolo-
gischer Abweichungen und mit wachsender Kldrung im christlichen Bewufitsein ge-
festigt. Worauf griindet sie? Auf dem Grad der Beteiligung des Subjektes allein
oder auch auf der Natur des Vergehens?

Schon oben wurde bemerkt, dal eine Siinde, die ihrem Wesen nach Todsiinde ist,
aus Mangel an Aufmerksamkeit oder Zustimmung oder auf Grund anderer Um-
stinde, die die Verantwortlichkeit mindern, zur 14flichen Siinde werden kann. Im
Grenzfall gibt es Taten, bei denen die Verantwortlichkeit so herabgemindert ist, dafl
das Vorliegen einer formellen Siinde fraglich wird. Die Theologen des Mittelalters
haben lange erortert, ob die ersten Regungen der Sinnlichkeit Siinde seien. Seit
Augustinus und Gregor unterscheiden wir bei der Versuchung Anreiz, Lust und Zu-
stimmung. Der Mensch ist kein reiner Geist. Durch Natur und Erbgut oder als Folge
von Gewohnheiten finden sich in ithm Neigungen, Tendenzen, Vorgegebenheiten,
die dem radikal Bosen Kants verwandt sind. Die Natur oder die sekundire Natur,
die man sich selbst gegeben hat, schaffen die Bedingungen fiir die freie Entscheidung
der Person. Die Person ist nicht im vollen Besitz der Natur und mufl danach streben,
ihrer vollig Herr zu werden. Solange wir aber auf dem Wege sind, bleibt zwischen
Leib und Seele, zwischen niederem und oberem Teil der Seele ein Zwiespalt be-
stehen, der die Folge der Erbsiinde und der persénlichen Siinden ist.

Die iibliche Einteilung der ldflichen Siinden in freiwillige und halbfreie setzt vor-
aus, dafl es vollig freiwillige Siinden gibt, die ihrem Wesen nach 1aflich sind. Die
Kirche bekriftigt diese These gegeniiber einer Reihe von Irrtiimern. Woranf aber soll
man dann die Unterscheidung von Todsiinde und laflicher Siinde griinden? Die
nominalistische Schule beruft sich hier einfachhin auf den Willen Gottes; nur weil
Gott es so beschlossen hat, wird die eine Siinde mit der Hé6lle bestraft, die andere
mit zeitlichen Strafen. Die thomistische Schule, der sich die Mehrzahl der modernen
Theologen anschlieft, lehnt diese duflerliche Sicht ab und meint, eine Tat werde
darum mit der Verdammnis bestraft, weil sie von ihrem Wesen her tédlich sei. Sie
hat recht. Wo es sich dann aber um die Rechtfertigung dieser Lehrmeinung handelt,
werden die Theologen zuriickhaltender. Man unterscheidet die Siinde gegen das Ge-
setz (contra legem) und am Gesetz vorbei (praeter legem), oder besser noch, man
zeigt, dafl, wenn die Todsiinde von Gott abwendet, die 1alliche den Menschen nur
in seinem Lauf zum letzten Ziel aufhilt. Man koénnte noch hinzufiigen, dafl die Tod-
sinde eine radikale Spaltung in der Seele hervorruft, wihrend die 1afliche nur Wi-
derstandszentren gegen die Gnade schafft. Das alles ist richtig. Es erlaubt uns aber
schwerlich, nun an einem konkreten Fall zu demonstrieren, warum ihrer Natur nach
(natura sua) diese Sinde todlich, jene aber 14flich ist. Meistens kommt dann der
Moraltheologe auf den Extrinsecismus, der in der Theorie verurteilt ist, zuriick.



Bemerkungen zu einer Theologie der Siinde 207

Wahrscheinlich wird man, um die iibliche Theorie in vollem Umfang zu rechtferti-
gen, hier wie auf vielen anderen Gebieten in die aus der Reflektion iiber die Erfor-
dernisse der menschlichen Natur gezogenen Beobachtungen eine Reflektion iiber das
soziale Leben des Menschen einschalten miissen. Kant, dessen Moralphilosophie eine
Wendung bezeichnet, schldgt folgende Verhaltensregel vor: ,Handle so, daf} die
Maxime deines Willens jederzeit als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
kénnte“. Darin liegt eine Entfaltung mittelalterlicher Untersuchungen. Die Sitten-
geschichte bestitigt die These; der Mord wird von allen Vilkern verdammt, aber
mit verschiedenen Stufungen. Bei einem primitiven Volk ist die Totung eines Frem-
den etwas Geringfiigiges, die Tétung eines Stammesgenossen dagegen eine ernste
Sache. Daraus kénnte man ableiten: Ein Vergehen ist dann schwer, wenn es, von der
ganzen Gesellschaft begangen, den Ruin eben dieser Gesellschaft herbeifiihren
wiirde. An dem Tage, an dem der Mensch dank der Offenbarung entdeckt, dafl alle
Menschen gleich sind, bleibt das Gebot in jedem Fall das gleiche: seinen Néchsten
" zu téten ist eine schwere Siinde. Demgegeniiber wire ein Vergehen dann 1dflich,
wenn es, verallgemeinert, nur eine Not fir das Gemeinschaftsleben nach sich ziehen
wiirde. Dies ist eine Arbeitshypothese, die es an den Tatsachen zu erproben gilt; es
ist nicht sicher, daf} sie allen Vorschriften der natiirlichen Moral Rechnung trigt,
um so weniger denen der christlichen Moral. Auch miiite man sehen, ob es nach dieser
Theorie moglich ware, selbst die Gedankensiinde zu verdammen, das Begehren
eines seinem Wesen nach tédlichen Aktes. Uns soll es geniigen, hier diese Hypothese
aufgestellt zu haben.

Widhtiger ist, an die Folgen der 1afllichen Siinde zu erinnern. An die Folgen fir
das Jenseits: Der Reinigungsort ist dazu bestimmt, eine befleckte Seele zu reinigen,
eine geteilte zu einen, das Gleichgewicht zwischen Natur und Person herzustellen.
An die Folgen fiir das gegenwirtige Leben: Die Theologen lehren, daf auch hiu-
fige 1aBliche Siinden unseren Seelen das gottliche Leben nicht rauben konnen. Sie
sagen, daf} die Liebe durch die 1afliche Siinde nicht radikal gemindert werden kénne,
aber sie sind sich alle darin einig, dafl die 148liche Siinde, mindestens die freiwillige,
zur Todsiinde fithrt. Diese Behauptung ist es wert, einen Augenblick innezuhalten.
Wie soll man das verstehen? Mufl man sagen, dafl es von 14flicher zu 1aB8licher Siinde
zu einer schwereren Versuchung kommt, der der geschwichte Wille nachgeben wird?
Aber wie soll dann diese Siinde formell eine Todsiinde sein? Legt man nicht, ohne
es zu ahnen, den Akzent auf die materielle Siinde? Mufl man nicht, so will uns schei-
nen, eher sagen, daf es in diesem Zustand der Lauheit eine Todsiinde der Unter-
lassung gibt: ein Akt hitte gesetzt werden miissen und wurde es nicht, eine tiefge-
hende Haltung, eine radikale Bindung wurde eingegangen, die, obwohl sie sich nicht
auf der Ebene des klaren Bewufitseins durch eine Todsiinde auswirkt, doch nicht we-
niger die Verantwortlichkeit des Subjektes beriihrt. Man ist freiwillig, aber in einer
tiefliegenden Freiwilligkeit, vom Eifer zur Lauheit abgesunken. Die liflliche Siinde
kann die grundhafte Liebe nicht vermindern, aber sie paralysiert zumindest ihre Be-
tatigung. Hier mufl man sich die Vergleiche ins Gedachtnis rufen, die Augustinus
in bezug auf die von ihm 14flich bewerteten Siinden brachte. Eine einzige schwere

Verwundung bringt den Tod, aber viele leichte Verletzungen rauben auch das Le-
ben. Ein Schiff, in das das Wasser durch viele Risse eindringt, wird schlieflich un-



208 Henri Rondet

tergehen, wenn man nicht Sorge trigt, das Wasser fortzuschopfen. Der Boden einer
Scheune, auf dem man Getreidekdrner ansammelt, wird schlieflich nachgeben und
cinbrechen, wenn man noch einige Korner hinzufiigt.

VI.
Wege zur Wiedererweckung des Siindenbewufitseins

Der moderne Mensch hat den Sinn fir die Siinde verloren. Diese beklagenswerte
Tatsache hat vielfiltige Ursachen. Die erste ist die Siinde selbst. Siinde fithrt zur
Stinde und zur Blindheit des Gewissens. ,Da man anders lebte als dachte®, sagte
P. Bourget, ,dachte man schlieflich wie man lebte“. Der Siinder wird sagen: ,Ist
denn, was ich getan habe, schlieflich und endlich so schlimm?*; und: ,War das denn
wirklich verboten? oder: ,Wer hat es denn verboten? Christus? die Kirche? oder
nur das soziale Milieu?“ und schliefllich: ,,Gibt es denn jemanden, der das verbieten
kann?“

Diese Dialektik, die bei einer einzelnen Seele nicht hiufig vorkommt, ist vom
kollektiven Bewuftsein seit dem Ende des Mittelalters tatsdchlich gelebt worden.
Verweltlichung der Moral, Relativierung des Inhalts des Moralbewuftseins, Ent-
deckung des Determinismus, der als Erbgut, sozialer Druck, Libido im Freudschen
Sinne auf der menschlichen Freiheit lastet, haben den moralischen Sinn abgestumpft.
Trotzdem bleibt das moralische Gesetz, das dem Herzen jedes Menschen einge-
schrieben ist, unansléschbar. Der moderne Mensch macht sich wenig aus gewissen Ver-
gehen, aber er bewahrt sich trotzdem einen Sinn fir die Gerechtigkeit, und er be-
wahrt auch mehr als man meint, das Ideal einer auf der Licbe gegriindeten Gesell-
schaft.

Wenn man ihm den Sinn fir die Siinde wiedergeben will, muf man ihm den Sinn
fiir Gott, far Christus, fiirr die Kirche als einzig wahrhaft briiderliche Gemeinschaft
wiedergeben. Um Mifliverstindnisse zu zerstreuen, Irrtiimer zu berichtigen, miifite
man eine Theologie der Siinde ausarbeiten, die die bekanntesten Behauptungen der
christlichen Tradition wieder aufgreift und mit Hilfe des Begriffes des Kollektiv-
bewufltseins mehr Licht in die Bezichungen zwischen dem Gesetz als der entfernteren
und dem Gewissen als der ndheren Regel der Sittlichkeit bringt. Auch Psychologie
und Soziologie werden zur besseren Darstellung dessen verhelfen, was die alten
Moralisten iiber die Bedingungen des Gebrauchs der menschlichen Freiheit gesagt
haben. Schlieflich wird die Slinde, ohne aufzuhoren, als Beleidigung Gottes zu er-
scheinen, auch als eine personliche Verstiimmelung definiert werden miissen. , Werde,
was du bist®, verwirkliche in deinem Leben, was in dir noch verdeckt ist, und zwar
sowohl durch eine vitale Entfaltung als auch durch ein standig erneuertes Opfer;
werde wirklich, was du der Anlage nach bist. Diese Formel Goethes, die von den
modernen Existentialisten anfgenommen worden ist, kann auch eine christliche sein,
unter der Bedingung, dafl dieser von allen verstandene Imperativ in uns als das
Echo der Stimme Gottes selbst verstanden wird, als eine Offenbarung des géttlichen
Wortes, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt., Das gottliche
Wort, Christus, zeichnet uns den Weg vor, ist selbst der Weg; er ist endlich auch
die Nahrung, die allein uns die Kraft geben kann, nicht unterwegs schwach zu wer-
den. Via, Veritas, Vita.





