
Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde (HI. Teil) 

Von Henri R o n d e t S. J., Grenoble (Isere) 

Bevor wir auf die heutige Problematik einer Theologie der Sünde eingehen und 
allgemeine Schlüsse ziehen, wollen wir zuvor noch ihre Geschichte vom Ende des pa- 
tristischen Zeitalters bis auf unsere Tage kurz zusammenfassen. Eine solche Zusam- 
menfassung könnte dürftig erscheinen, aber der theologisch etwas bewanderte Le- 
ser wird sie unschwer auffüllen. 

I. 

Die Theologie der Sünde vom Ende des patristischen Zeitalters bis zur Gegenwart 

1. Am Ende des patristischen Zeitalters erfährt das Bußinstitut bedeutende Wand- 
lungen. Die dem Bedürfnis der Einzelseele schlecht angepaßte öffentliche Buße weicht 
der Privatbuße, die von den Mönchen Columbans auf das Festland übertragen 
wurde. Der Akzent verschiebt sich von der Genugtuung auf das Bekenntnis, das nun 
zu einem Mittel des geistlichen Fortschrittes wird und bald auch die läßlichen Sün- 
den einschließt. Vom 12. Jahrhundert an wird das Bußsakrament in der uns bekann- 
ten Form gespendet. Die Jansenisten später bemühen sich umsonst um eine Rückkehr 
zur Praxis der frühen Kirche. 

2. Inzwischen hat sich langsam auch eine Theologie der Sünde herausgebildet. 
Jede Sünde muß analog zur Todsünde verstanden werden, die der Mensch in voller 
Freiheit begeht und in der er sich durch unerlaubte Hinwendung zu den Geschöpfen 
von Gott, seinem letzten Ziel, abwendet. Die läßliche Sünde hält den Menschen auf 
seinem Weg zu Gott nur auf. Man unterscheidet nun klar zwischen formeller und 
materieller Sünde, man grenzt schärfer Schuld und Strafe, den Akt der Sünde und 
den daraus folgenden Zustand, der als Beraubung der heiligmachenden Gnade de- 
finiert wird, gegeneinander ab. Ausgehend von den aristotelischen Analysen stellt 
man eine Rangordnung der Tugenden und der Laster auf und versucht, unter Be- 
rücksichtigung von Unwissenheit, Furcht und Leidenschaft, den Grad der Verant- 
wortlichkeit zu bestimmen. Damit wird im Rahmen einer Synthese von Natur und 
Übernatur ein gewaltiges Stück Arbeit geleistet. 

3. Doch werden nicht alle Probleme gelöst und nicht alle Elemente der Tradition 
integriert. Der Versuch der Theologen, bei der Behandlung der Tugenden und der 
Laster die von der Kirche auferlegten Verpflichtungen rational zu begründen, ge- 
lingt nicht immer. Ist die Unterscheidung zwischen Todsünde und läßlicher Sünde 
wirklich klar? Solange man diese Unterscheidung auf die Unvollkommenheit von 
Erkenntnis und Zustimmung sowie die unterschiedliche subjektive Anteilnahme 
gründet, besteht keine Schwierigkeit. Gibt es aber läßliche Sünden, die ihrem We- 
sen nach solche sind? Die nominalistische Schule stellt seit dem 14. Jahrhundert die 
Unterscheidung einzig auf den Willen Gottes, der eben beschlossen hat, nicht alle 
Vergehen in der gleichen Strenge zu ahnden; ihre These wird in verschiedenen Ab- 
wandlungen immer wieder neu aufgenommen. Im 16. Jahrhundert verurteilt die 
Kirche die These des Baius: •Es gibt keine ihrem Wesen nach (natura sua) läßliche 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 195 

Sünde; jede Sünde verdient die Hölle" (Denz. 1020), ohne indessen schon scharf 
zwischen den Schulen zu entscheiden. Wollte man erst danach fragen, warum denn 
eine Sünde von sich aus läßlich und nicht Todsünde ist, so würde man noch mehr 
Grund haben, zurückhaltend zu sein. 

4. Luther und die Reformatoren zerhauen den gordischen Knoten. Bejaht man die 
These der Rechtfertigung durch den Glauben und durch ihn allein, so kann es nur 
eine einzige Sünde geben: den Mangel an Glauben, an Vertrauen zu Gott. Wer im- 
mer nur an Gott glaubt, ist notwendigerweise gerettet. Wenn Luther den Glauben 
an den Reinigungsort (den er zunächst übernimmt) später fallen läßt, denkt er nur 
logisch weiter. Seine Vorstellungen von der Sünde laufen zusammen mit seiner Ab- 
lehnung des Bußsakramentes als eines wirksamen Zeichens der Gnade. Der Mensch 
steht allein vor Gott und dem Mittler Christus. Die pätristische Theologie von der 
Wiederbegnadung durch Vermittlung der Kirche, von der fortschreitenden Wieder- 
aufnahme in eine sichtbare Gesellschaft, die auch Sakrament Jesu Christi ist, hat in 
der neuen Lehre keinen Platz mehr. Bei Calvin spielt der Glaube des Gläubigen an 
seine Vorherbestimmung die gleiche Rolle wie der Rechtfertigungsglaube der Luthe- 
raner. Cromwell glaubt sich auf seinem Sterbebett seines Heiles sicher, weil er sich 
erinnert, einmal von seiner Vorherbestimmung überzeugt gewesen zu sein. Es ist 
für den Katholiken schwierig, die protestantischen Positionen nicht zu schematisie- 
ren, aber eines steht fest: die katholische Sündentheologie ist in gleicher Weise mit 
der Lehre von der Kirche wie mit der Lehre von den Letzten Dingen verknüpft. 

5. Die Kirche reagiert auf die Lehren der Reformation auf dem Konzil von Trient, 
ohne sich indessen direkt mit der Theologie der Sünde zu befassen. Die gewollt 
schlicht formulierte Bejahung des Dogmas vom Fegfeuer muß ergänzt werden durch 
die verstreuten Aussagen, die sich in den Dekreten über das Bußsakrament finden. 
Es gibt Todsünden, durch die der Mensch die Gnade der Rechtfertigung verliert, und 
läßliche Sünden, die die Freundschaft mit Gott nicht aufheben. Durch jede Todsünde 
geht die Gnade verloren, nicht nur durch den Mangel an Glauben. Es ist eine Gott- 
losigkeit zu sagen, der Gerechte begehe in allen seinen Taten entweder Todsünden 
oder wenigstens läßliche Sünden. Die gegnerische Lehre unterstellt eine rein äußer- 
liche Rechtfertigung. Jedoch erinnert das Konzil mit Augustinus und dem Konzil von 
Karthago daran, daß niemand auf Erden ohne Sünde leben kann. Die so entfaltete 
Lehre von der Sünde ist sehr bestimmt, läßt aber freien Raum für eine ganze Reihe 
sekundärer Fragen. 

6. Im 17. und 18. Jahrhundert werden die Diskussionen über diese Fragen durch 
die Jansenisten und ihre Gegner, die Kasuisten, neu ausgelöst. Indem Jansenius 
gewisse Behauptungen Augustins übertreibt, glaubt er, eine Sünde sei selbst dann 
anzurechnen, wenn sie aus einem psychologischen Determinismus hervorgehe. Hier 
werden Freiheit (libertas) und Willensgemäßheit (voluntarietas) miteinander ver- 
wechselt. Die Kirche verurteilt diese These. Sie weist auch die Verirrungen der Ka- 
suistik zurück. Diese bedeutet das Aufkommen einer autonomen Moraltheologie, die 
mehr praktische Wissenschaft ist als Theologie. Die damit eingeführte Unterscheidung 
ist zwar notwendig, aber nicht ungefährlich. Darum versucht man im 20. Jahrhun- 
dert wieder Brücken zu schlagen zwischen Dogma und Moral, zwischen Moral und 
kanonischem Recht. Unterdessen disputiert man über den Probabilismus, den Pro- 



196 Henri Rondet 

babiliorismus und den Tutiorismus, aber auch über die philosophische Sünde, die 
1690 verurteilt wird. Letztere wirft in Wirklichkeit ein viel weiteres Problem auf. 

7. Da der Mensch für die übernatürliche Schau bestimmt ist, diskutierte man bis 
zu dieser Zeit nur innerhalb des christlichen Glaubens. Nun aber stellen sich neue 
oder erneuerte Probleme: Können die Heiden gerettet werden? Können sie eine 
Sünde begehen, die so schwer ist, daß sie sie von einem Ziel abwendet, von dem sie 
nicht die geringste Ahnung haben? Während die Theologen mit diesen Problemen 
beschäftigt sind, beginnt die Moral sich zu verweltlichen, und an die Stelle der 
christlichen Weltschau tritt der philosophische Deismus. Schließlich kommt Kant, der 
das sittliche Leben auf den alleinigen Befehl des Gewissens zu gründen trachtet, 
wobei Gott und das zukünftige Leben wohl Postulate der Sittlichkeit, nicht aber ihr 
Fundament sind. Die kantische Moral bewahrt den Inhalt der christlichen, aber ihre 
Form ist eine andere. Kann aber in einer verweltlichten Moral die Sünde noch als 
Beleidigung eines personalen Gottes Platz haben? Mit noch mehr Grund verschwin- 
det alles, was in alter Zeit den Reichtum der Theologie der Sünde ausmachte: ihre 
Beziehung zu Christus und der Kirche, dem Leibe Christi. Mit den Epigonen des 
19. Jahrhunderts (Guyau z. B.) kommt man zur Vorstellung einer Moral ohne Ver- 
pflichtungen und Sanktionen. Welche Haltung sollen wir diesen Thesen gegenüber 
einnehmen, da sie ja nicht aus einem Immoralismus kommen? 

8. Von anderer Seite her stellt das moderne Denken die Theologie der Sünde in 
Frage. Man entdeckt die heidnische Humanität, zahlreiche Gemeinschaften, die eine 
wirkliche Moral haben, die an Laster und Tugend glauben, bei denen aber der In- 
halt des sittlichen Bewußtseins nicht immer mit dem Dekalog übereinstimmt. Ist dies 
vielleicht nur eine Etappe der Entwicklung des sittlichen Bewußtseins? Die Kirchen- 
väter waren diesen Problemen schon anläßlich der Polygamie oder des Diebstahls 
der Hebräer an den Ägyptern begegnet. Die neu entstehenden evolutionistischen 
Theorien wollen eine bessere Lösung bringen, als sie die mittelalterliche Unter- 
scheidung zwischen primärem und sekundärem Naturrecht darstellt. Aber hier wie 
in anderen Bereichen schießt man bald über das Ziel hinaus. Mit der soziologischen 
Schule (Dürkheim, Levy-Brühl usw.) tritt an Stelle der normativen eine rein be- 
schreibende Wissenschaft der Sitten; um mit Pascal zu reden: •Wahrheit jenseits 
der Pyrenäen, Irrtum diesseits". Eine Reihe von Literaten und selbst einige Philo- 
sophen nehmen eine Relativierung der Moral an, die oft auf eine Negierung hin- 
ausläuft. 

9. Die moderne, in ihre Entdeckungen vernarrte Wissenschaft sucht schließlich 
das sittliche Leben Methoden und Gesetzen zu unterwerfen, die anderen Bereichen 
angehören. Ausgehend von der Allgemeingültigkeit des Determinismus stellt man 
die Freiheit in Frage. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts müssen die christlichen 
Apologeten zeigen, daß der Eingriff einer freien Entscheidung dem Gesetz von der 
Erhaltung der Energie nicht widerspricht. Mit dem Aufkommen des sozialen Deter- 
minismus verlagern sich die Angriffe; der Mensch wird mehr von seiner Umwelt 
bewegt, als daß er frei handelte. Schließlich bringen die Forschungen über das Un- 
terbewußte und Unbewußte die an der Wurzel unserer Handlungen liegenden tie- 
feren Antriebe ans Licht: die Einflüsse des Erbgutes, der Erziehung, der Gewohn- 
heiten, aber auch der tieferen Natur des Menschen, die wesentlich Begehren ist, 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 197 

libido, und Aggressivität, wie man später sagt. Zunächst ignoriert die Theologie 
diese Probleme, greift sie dann aber - nach einem kurzen Augenblick der Verwir- 
rung - direkt auf, da sie sieht, daß es einfach die alten Probleme sind, die in einem 
neuen Licht, aber mit beachtlicheren objektiven Gegebenheiten wiedererscheinen. 

II. 

Gedanken zu einer heutigen Theologie der Sünde 

Eine Theologie der Sünde, die die ihr zustehende Weite haben soll, müßte unter 
gleichzeitiger Berücksichtigung der in der Heiligen Schrift vorhandenen Reichtümer, 
der Tradition und der von der modernen Psychologie und Soziologie gestellten Pro- 
bleme erarbeitet werden. Da wir dies hier nicht tun können, begnügen wir uns da- 
mit, einige Grundfragen der Theologie der Sünde vom theologischen und pastoral en 
Gesichtspunkt aus hervorzuheben. Zunächst wollen wir uns wieder daran erinnern, 
daß der Begriff der Sünde nicht eindeutig (univok), sondern analoger Natur ist; 
Todsünde ist etwas anderes als läßliche Sünde, und noch mehr davon unterschieden 
ist die Erbsünde, jener Zustand, der aus einem durch das Haupt der Menschheit ge- 
setzten Akt resultiert. Weiter sind materielle und formelle Sünde, freie und halb- 
freie usw. zu unterscheiden. 

1. Allen persönlichen Sünden ist ein Element gemeinsam: die Sünde ist eine freie 
Übertretung des göttlichen Gesetzes. Als freier Akt setzt sie eine Anteilnahme, eine 
Stellungnahme, eine Verantwortlichkeit voraus. Wir haben heute den Sinn für Kol- 
lektiv-Verantwortlichkeiten wiedergefunden und sprechen von der Sünde eines Vol- 
kes, eines sozialen Milieus, der •Sünde der Welt". Diese Analogien erlauben uns 
einerseits, dem Geheimnis der Erbsünde näherzukommen, anderseits aber geraten 
wir dabei in Gefahr, die persönlichen Verantwortlichkeiten zu verwässern. Jeder 
ist schuldig, aber schließlich ist es niemand mehr. Die Soziologie, die Tiefenpsycho- 
logie haben dazu geführt, daß man auf sozialen Determinismen besteht, auf fami- 
liärem und menschheitlichem Erbgut, so daß die Natur in uns die Akte der Person 
bestimmt. Hier liegt eine Gefahr; man sieht unter Umständen die formelle Sünde 
nicht mehr. Es ist unerläßlich, den Sinn für die Freiheit als eine persönliche Wahl 
wiederzufinden, als selbstschöpferischen Akt einer Persönlichkeit, die zu werden 
sucht, was sie nur der Möglichkeit nach war. Hiergegen bedeutet trotz all seiner Feh- 
ler der moderne Existenzialismus eine glückliche Reaktion. Doch wird der Christ vor 
allem auf die Lehren der Heiligen Schrift zurückkommen. Man lese etwa Isaias 5: 
der Prophet brandmarkt wohl zunächst die Untreue Israels, beschreibt aber danach 
genau die individuellen Übertretungen und schließt mit der Verfluchung derer, die 
das Böse für gut und das Gute für böse erklären. Diese mehr als 2000 Jahre alte 
Stelle ist immer aktuell. 

2. Die Sünde ist ein Vergehen, eine Verletzung des sittlichen Gesetzes, eine Über- 
tretung des göttlichen Gebotes. Das Gewicht liegt auf dem letzteren, denn ohne dies 
erscheint die Sünde nicht mehr voll als Sünde. Die Moral unserer Vorfahren be- 
stand selbst auf die Gefahr einer gewissen Äußerlichkeit hin auf diesem Punkt. 
Ausgehend von der Vorstellung einer hierarchischen Gesellschaft zeigte sie, wie das 
Kind dem Vater, der Lehnspflichtige seinem Lehnsherrn, der Lehnsherr seinem Kö- 
nig Gehorsam schuldeten. An der Spitze stand Gott, als souveräner Herr, dem alle 



198 Henri Rondet 

gehorchen mußten. Die Entwicklung der modernen Philosophie hat den Akzent auf 
die Innerlichkeit des Moralgesetzes gelegt. Das Sollen ist schon in uns, bevor es uns 
durch die Vermittlung der Gesellschaft von außen auferlegt wird. Der berühmte 
kantische Imperativ bedeutet in dieser Hinsicht eine Vertiefung der scholastischen 
Analysen über die Synderese (Gewissen). So wie es ein erstes spekulatives Prinzip 
gibt, das niemand umgehen kann, so gibt es auch ein erstes praktisches Prinzip, das 
man selbst dann noch bestätigt, wenn man es zu verneinen sucht: bonuni faciendum 
malumque vitandum, •das Gute muß man tun, das Böse muß man meiden". Diese 
innere Verpflichtung bindet mehr als jedes äußere Band, weil sie in uns durch 
unsere eigene Vernunft entsteht. Manche Autoren haben in falscher Interpretation 
der kantischen Revolution bemerkt, der Mensch könne nur sich selbst verpflichten, 
und strebten sich darum von jedem anderen Moralgesetz als dem, das jeder einzelne 
sich auferlegt, frei zu machen. Diese These wäre dann annehmbar, wenn man mit 
Sertillanges sagte: •Man kann im Bereich des eigenen Innern bleiben, sofern man 
darin die Gegenwart Gottes erkannt hat". Unglücklicherweise steht Gott in der 
kantischen Philosophie und den von ihr abhängigen Systemen außerhalb der mora- 
lischen Verpflichtung. Seither wurde darum die Moral verweltlicht; besten Falls 
sprach man noch von Pflicht, von Wahrheit und Gerechtigkeit, ja selbst von Brüder- 
lichkeit und menschlicher Solidarität. Wohl ist das sittliche Vergehen geblieben, 
die Verantwortlichkeit aufrecht erhalten worden; vor wem aber ist der Mensch ver- 
antwortlich? Die Sünde als solche schließt eine persönliche Haltung gegenüber 
einem personalen Gott ein. Man müßte darum zur Erneuerung des Sinnes für die 
Sünde zunächst den Sinn für Gott, für seine Größe, seine Rechte, seine Forderun- 
gen und seine Liebe wiederfinden. Dafür geht man am besten auf die Schrift zurück. 
Im Alten Testament ist Sünde gleich Ungehorsam, Undankbarkeit, Ehebruch. Letz- 
tere Analogie ist die beste, obwohl sie nicht leicht anwendbar ist. Was ein Verge- 
hen gegen die Liebe, gegen die Freundschaft ist, das versteht der moderne Mensch. 
Zwischen Gott und dem Menschen aber bestehen Beziehungen, die denen zwischen 
Eheleuten oder Freunden vergleichbar sind. Sünde ist die Beleidigung eines Vaters, 
eines Freundes, eines Gatten. Fügen wir noch hinzu, daß die Anthropomorphismen, 
die Analogien des Alten Testamentes im Neuen Testament einer tragischen Wirk- 
lichkeit Platz machen. In der Inkarnation stellt sich Gott mit einem verwundbaren 
Antlitz vor uns hin. Er leidet für unsere Sünden, Er ist getroffen bis in den Grund 
seines Herzens hinein. Die Verehrung des heiligsten Herzens, mag sie auch gele- 
gentlich einen zu individualistischen (sprich sentimentalen) Charakter gehabt ha- 
ben, stellt dennoch eine Vertiefung des Begriffs der Sünde dar. 

3. Hat nun der Christ selbst den Begriff der Sünde wiedergefunden, so muß er ihn 
der Welt wiederzugeben suchen, die ihn verloren zu haben scheint. Wie soll man 
nun den Weg, den der Begriff der Beleidigung Gottes zu einer immer größeren Ver- 
weltlichung hin genommen hat, in umgekehrter Richtung wieder zurückgehen? Man 
kann es direkt versuchen, indem man von der Schöpfungsidee ausgeht und nach Art 
der Taufkatechesen der ersten Jahrhunderte die Ratschlüsse Gottes für diese Welt 
aufzeigt. Vielleicht ist es aber auch möglich, von der durch den Gesprächspartner ak- 
zeptierten Wirklichkeit her wieder zu Gott aufzusteigen. Die moderne Welt ist heid- 
nisch. In einer Weise ist ihr Heidentum, das 20 Jahrhunderte Christentum verwirft, 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 199 

mehr in sich eingeschlossen als die antike Welt es je war; auf der anderen Seite aber 
ist der Einfluß christlicher Gedanken tiefer, als man denkt. Unter den uns umge- 
benden Heiden gibt es zahllose, die den Sinn für die universale Liebe bewahrt ha- 
ben. Die Behauptung, daß man sich dem Nächsten widmen, ja im Notfall zu seiner 
Rettung das eigene Leben einsetzen muß, würden viele Menschen unserer Umge- 
bung unterschreiben, auch wenn sie nicht den Mut fänden, es auch wirklich zu tun. 
Dies ist vielleicht der einzige Punkt, den ein Christ mit einem aufrichtigen Kom- 
munisten gemeinsam hat. Man könnte versuchen, diese Menschen auf die Problema- 
tik des Ideals, das sie zu verwirklichen suchen, hinzuweisen und sie dadurch zum 
Nachdenken zu bringen. Warum diese Hingabe für den Nächsten? Aus Liebe zur 
Wahrheit, zur Gerechtigkeit, zur Menschheit? Sind das nicht alles Abstraktionen? 
Existiert denn die Menschheit außerhalb der Menschen? Warum soll ich meine Exi- 
stenz für die Existenz eines anderen opfern, der mir gleich ist? Würde das nicht doch 
bedeuten, daß es in jedem Menschen irgendetwas und vielleicht irgendeinen gibt, 
der größer ist als der andere, größer als ich? eine Art göttlicher Gegenwart, selbst 
wenn man sie im allerweitesten Sinne versteht? Die so begonnene Diskussion könnte 
sich durch die Darstellung der christlichen Botschaft vollenden. Damit würde der Be- 
griff des sittlichen Vergehens 2ugleich zu dem von der Sünde als Beleidigung Gottes. 

4. Man muß heute, im Ringen um eine neue Sozialordnung, immer wieder darauf 
hinweisen, daß die entscheidende Unordnung in der Welt zunächst eine sittliche ist. 
Das Elend der Menschen, das Unglück und die Ungerechtigkeiten, denen man ab- 
helfen möchte, sind die Folgen des individuellen und kollektiven Egoismus. Herrschte 
in der Welt die Moral des Evangeliums, so gäbe es diese Nöte nicht, und die von 
allen erträumte Solidarität wäre verwirklicht. Man muß also die tiefste Ursache des 
Übels angreifen, und diese heißt in ihrer letzten Formulierung: Sünde als Beleidi- 
gung Gottes. In jedem unserer Brüder ist Jesus Christus gegenwärtig; ihn trifft 
unsere individuelle und kollektive Sünde. Schließlich aber rufen die großen Refor- 
men immer nach Heiligen, die die Sünde der Welt lebendiger begreifen, weil sie sich 
selbst als Sünder oder der Sünde fähig erkennen. Weit davon entfernt, den Men- 
schen von seinen Aufgaben in dieser Welt abzuziehen, führt die Wiederentdeckung 
der Sünde ihn dazu, die Beleidigung Gottes nicht nur durch persönliche Sühne wie- 
dergutzumachen, sondern ebenso durch das Verlangen, den unterdrückten Brüdern 
zu Hilfe zu kommen, ihre Nöte zu heilen und auch ihnen den Sinn für die Sünde 
und die erlösende Liebe wiederzugeben. Durch alle irdische Verbundenheit hindurch 
verfolgt der für die Brüder lebende Christ das höhere allgemeine Gut, den Aufbau 
einer göttlichen Familie. Aus der Betrachtung der Leiden des durch unsere Sünden 
verwundeten Christus wird er sich neue Kraft holen zur Ausbreitung des Reiches 
Christi, das zunächst ein übernatürliches Reich ist, sich aber fortsetzt in der Suche 
nach einer stärkeren Verwirklichung menschlicher Bruderschaft. 

III. 
Die Todsünde 

Der Begriff der Sünde verwirklicht sich zunächst in der Todsünde. Sie wird defi- 
niert als ein Akt, durch den der Mensch sich freiwillig von Gott, seinem letzten Ziel, 
abwendet, um sich in ungeordneter Weise an ein geschaffenes Gut zu hängen. Der 



200 Henri Rondet 

Mensch ist für Gott geschaffen; nur in Gott kann er Ruhe finden. Das ihm von Gott 
angewiesene Ziel, nämlich Gott selbst, der sich ihm in der seligen Schau schenkt, ist 
das einzige, das seine Sehnsucht zu stillen vermag. Einmal, am Ende, besonders nach 
der Auferstehung, wird der Mensch in Gott auch das ganze Universum besitzen. Es 
gibt keinen Gegensatz zwischen dem vielfältigen Verlangen, das aus der Begeg- 
nung mit den geschaffenen Gütern entsteht, und jener Grundsehnsucht, die das Ge- 
setz seines gnadenhaft auf die übernatürliche Ordnung bezogenen Seins ist. Solange 
er sich allerdings noch auf dem Wege befindet, ergeben sich eine Reihe von Be- 
schränkungen. Fleisch und Geist stehen zueinander in einer Spannung, die zu Ent- 
sagungen zwingt. Der Mensch vermag zwar mitten in den geschaffenen Gütern sein 
letztes Ziel im Auge zu behalten, aber er muß den Besitz dieser Güter immer wieder 
dem ungeschaffenen Gut unterordnen, ja bisweilen sogar opfern. Bei diesem Bemü- 
hen um das ewige Heil geht es weniger darum, ein Begehren zu stillen, als vielmehr 
die von Gott freiwillig geschenkte Gabe zu empfangen. 

Gott ruft den Menschen zum ewigen Glück. Er lädt ihn in seine Familie ein. Der 
Mensch aber vermag diesen Ruf abzulehnen. Da er frei geschaffen ist, hat er die 
furchtbare Macht, Gott •nein" sagen zu können. Um die Größe und Tragik des 
menschlichen Lebens besser zu verstehen, muß man zunächst über die Sünde der 
Engel nachdenken. Die Darlegungen der Theologen in dieser Frage sind zwar von 
der Kirche für unseren Glauben nicht verpflichtend gemacht, aber sie sind erhellend 
und im wesentlichen ein Teil der allgemeinen Lehre. Die Sünde Satans war eine 
Sünde des Hochmuts, des Sich-selbst-Genügens. Satan wollte Gott gleich sein, nicht, 
wie Thomas sagt, durch eine Umwandlung der Persönlichkeit, was absurd und un- 
möglich wäre, sondern durch ein Zurückweisen der übernatürlichen Berufung, oder, 
was auf dasselbe hinauskommt, durch das Trachten, ohne Hilfe Gottes Gott zu wer- 
den. Im selben Augenblick war die Hölle geschaffen. Diese ist ja nicht eine willkür- 
liche, äußerliche, von außen auferlegte Strafe, sondern nur ein Offenbarwerden der 
Sünde. Der sündige Engel entdeckt sich als der, zu dem er sich gemacht hat. Er war 
die personhafte Sehnsucht zu Gott und bleibt es, aber dem Verlangen seiner Natur, 
der Hinneigung zu Gott, pfropft sich eine nun verewigte freie Wahl auf. Grausame, 
endgültige, unheilbare Trennung! 

Was sich für den Engel in einem Nu, durch eine einzige Wahl vollzogen hat, das 
verwirklicht der Mensch im Verlauf eines mehr oder weniger langen Lebens. Auch 
bei ihm sind ewiges Leben und ewiger Tod nur das Offenbarwerden einer freien 
Wahl. Die Sünde ist ein Akt, durch den sich der Mensch freiwillig von Gott, seinem 
letzten Ziel, abwendet. 

Aber wo findet man konkret im Leben eines Durchschnittsmenschen den Gegen- 
stand, der eine solche Wahl denkbar machte? Sünde setzt zweifellos einen Irrtum 
voraus, eine gewisse Dunkelheit, die sie möglich macht; aber es muß anderseits Licht 
da sein, damit das Vergehen ihm angerechnet werden kann und die Strafe dem 
Vergehen angemessen ist. Wird ein Christ schon verdammt werden, weil er eine 
heilige Messe versäumt, einen Ehebruch begangen, einen geheimen Rachegedanken 
gehegt hat? Scheinen nicht die paulinischen Texte, die man hier anführen könnte 
(1 Kor 6, 9), weniger einen Einzelakt als vielmehr einen gewohnheitsmäßigen, wenn 
nicht verhärteten Sünder vorauszusetzen? 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 201 

Der Schwierigkeit bewußt, haben die Theologen Lösungen vorgelegt, deren 
Hauptvorteil eine schärfere Fassung des Problems ist. Ausgehend von den für die 
Todsünde geforderten Bedingungen der Aufmerksamkeit und Zustimmung, dachte 
Kardinal Billot, der Mensch könne ohne eine ausdrückliche und vorausgehende Got- 
teserkenntnis nicht wirklich eine Todsünde begehen. Er zögerte nicht, mit den un- 
getauft gestorbenen Kindern auch die große Mehrheit der Menschheit in den Lim- 
bus (Vorhimmel, Vorhölle) zu schicken, da die Ungläubigen nach seiner Meinung 
zwar dem Alter, nicht aber der theologischen Einsicht nach Erwachsene sind. Diese 
Schlußfolgerung wird von der Theologie verurteilt, denn auch ein Ungläubiger ist 
des Heiles und der Verdammung fähig. Man kann über das Wie nachdenken, über 
die Weise, in der die Kirche, außerhalb der es kein Heil gibt, sich diese ihr offen- 
sichtlich fremden Seelen eingliedern kann; doch das ist ein anderes Problem. 

Im Anschluß an die Gedanken von Billot haben andere Theologen, die vor allem 
an Christen dachten, angenommen, die rettende oder verdammende Wahl dürfe 
nicht im Lauf des Lebens, sondern müsse im Augenblick des Todes gesucht werden, 
in jenem Augenblick, in dem die sich von den Banden des Körpers lösende Seele 
fähig wird, ihre Bestimmung frei nach der Weise der reinen Geister zu wählen. 
Diese These enthält einige Wahrheitsmomente. Msgr. d'Hulst griff sie auf, um zu 
zeigen, wie eine durch die Vorurteile der Zeit verirrte, aber gutwillig gebliebene 
Seele im Augenblick des Todes plötzlich das wahre Antlitz Christi und der Kirche 
entdecken konnte. Man darf indessen, was eine Ausnahme sein kann, nicht zur all- 
gemeinen Regel erheben. Zwei Dinge vor allem sind dazu zu bemerken: 

1. Die endgültige Wahl kann nicht von den im Laufe des Lebens je «inzeln ge- 
troffenen besonderen Wahlen unabhängig sein. Unsere Freiheit besteht nicht nur 
in der Macht zu wählen, sie ist auch selbstschöpferisch. Mit Hilfe der Gnade •er- 
schafft" der Mensch sich selbst und wird in Wirklichkeit das, was er der Anlage 
nach schon war. Personhafte Sehnsucht nach Gott, Bild Gottes, wird er durch das 
Medium seiner Leiblichkeit wie auch mit Hilfe der natürlichen und übernatürlichen 
menschlichen Gesellschaft immer vollkommener gestaltet. Wäre die endgültige 
Wahl von dem moralischen und sakramentalen Leben des Menschen im Laufe seiner 
irdischen Existenz unabhängig, so käme das auf eine Scheinkirche heraus. 

2. Wenn die Kirche in ihrer gewöhnlichen Unterweisung von der Todsünde 
spricht, versteht sie darunter einen Akt, der wiederholt werden kann, nicht aber die 
Wahl eines reinen Geistes. Die Todsünde, die sie von der läßlichen Sünde unter- 
scheidet, ist nach ihr ein Akt, der vom Gebrauch der Vernunft an in jedem Alter 
und nicht nur im Augenblick des Todes gesetzt werden kann. Nun wird man fragen, 
wie Akte dieser Art unsere Ewigkeit bestimmen (engager) können. Einige Theolo- 
gen haben die Unterscheidung zweier Arten von Todsünden vorgeschlagen, deren 
eine die Strafe der Hölle, die andere die Strafe der Beraubung der heiligmachenden 
Gnade nach sich zöge. Diese Unterscheidung ist deshalb unglücklich, weil die Berau- 
bung der Gnade virtualiter die Verdammung einschließt. Die Beharrlichkeit bis ans 
Ende ist zwar ein Geschenk Gottes, aber zu den Bestandteilen dieses unschätzbaren 
Geschenkes muß man auch den Tod im Stande der Gnade rechnen. 

Muß man auf die klassische Unterscheidung von formeller und materieller Sünde 
zurückgreifen? Diese Unterscheidung ist wichtig; man kann sie aber auch im Lichte 



202 Henri Rondet 

moderner Erkenntnisse vertiefen. Was objektiv eine Todsünde ist, kann subjektiv 
aus Mangel an Zustimmung oder Kenntnis des Gesetzes eine läßliche werden. Fü- 
gen wir noch hinzu, daß das Gesetz durch ein möglicherweise irriges Kollektiv- 
gewissen zu unserem Bewußtsein gelangen kann. Indessen: conscientia erronea 
ligat (ein irriges Gewissen bindet). 

Nun darf man aber nicht den Glauben aufkommen lassen, die formelle Todsünde 
sei gegenüber der relativ häufigen materiellen sehr selten, ja vor der endgültigen 
Wahl fast unmöglich. Der Mensch ist Fleisch und Geist, Seele und Leib. Man darf 
ihn nicht einerseits für einen Automaten halten, der vielfältigen Determinismen 
physiologischer, psychologischer und sozialer Art unterworfen ist, und anderseits 
für einen Geist, der rein geistiger Entscheidungen fähig wäre. Kein schlechter Kar- 
tesianismus! Erbe, Gewohnheit, gesellschaftlicher Druck können wohl die Ver- 
antwortlichkeit mindern, nicht aber aufheben. Die Gewohnheit, um nur von dieser 
zu sprechen, kann eine formelle Sünde in eine materielle umwandeln, aber der Aus- 
gangspunkt ist gewollt und zieht die Verantwortlichkeit des Subjektes nach sich. 
Sünde führt, wie Augustinus bemerkt, schließlich zur Sünde. Hier vereinfacht zwar 
Augustinus, aber man kann seinen Gedanken nuancieren. Wenn der Mensch auf 
der Linie, auf der er gesündigt hat, weiter der Verlockung der Gewohnheit nach- 
gibt, führt seine Haltung ihn zu neuen Stellungnahmen mit der Tragik neuer Bin- 
dung, in einem Licht, das zur Verantwortlichkeit genügt. Der Ausschweifende kann 
zum Dieb werden, zum Mörder, sich außerhalb des Gesetzes stellen, aber dann muß 
er dafür die Schuld bei sich selber suchen. 

Dazu kommt, daß der Mensch, um schwer zu sündigen, nicht erst lange über die 
Majestät Gottes oder die Ewigkeit der Höllenstrafen nachzudenken braucht. Es 
genügt, daß er sich über jene Schranke des Lichtes hinwegsetzt, die in jedem, auch 
dem heidnischen Gewissen bestimmte Handlungen untersagt. Das Gewissen kann 
in bezug auf einen Gegenstand der Wahl irregeleitet sein, aber welche Verbildun- 
gen es auch erlitten haben mag, es findet sich immer wieder vor dem gebieterischen 
Charakter des Sollens. Einem Kind ein Leid antun, einen Unschuldigen foltern, 
das Leben einer Frau zerbrechen, der man sich vor Gott geschenkt hat, solche Taten 
präsentieren sich schwerlich als einfach materielle Sünden. Ist das Gewissen feiner, 
erleuchteter, so begreift es die Schwere des Bösen auch in jenen Fällen, die dem 
Anschein nach weniger tragisch sind. 

Den Christen, der sich der Forderungen seines Glaubens bewußt ist, muß man 
daran erinnern, daß die Schwere der Beleidigung sich nicht nach der Würde des 
Beleidigers, sondern nach der des Beleidigten bemißt. Ist Gott der Beleidigte, so ist 
die Sünde unendlich. Auf diesen Punkt hat unlängst Papst Pius XII. mit Nachdruck 
in einer Ansprache hingewiesen; er erinnerte daran, daß die Hölle für uns ein Ge- 
heimnis sei. 

Zugegeben, daß hier eine Schwierigkeit bleibt, deren theologische Lösung nicht 
einfach ist. Für die konkreten von der Pastoral gestellten Fälle läßt sich immer eine 
Lösung finden. Die Tiefenpsychologie kann uns dabei zu Hilfe kommen. Die Tod- 
sünde ist zwar in sich selbst eine radikale Bindung; könnte es sich aber nun nicht 
begeben, daß ein Sünder, der sich gerade von Gott abwendet, insgeheim seiner Wahl 
widerspricht? Beim Engel, der sich selbst einsichtig ist, ist dieser Widerspruch un- 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 203 

möglich; anders beim Menschen, bei dem das Unterbewußte eine Wahl einschließen 
kann, die nicht nur verschieden ist von den oberflächlichen Seelenregungen, son- 
dern auch von den mit vollem Bewußtsein gesetzten Akten. Dazu gilt es hier noch 
einen Gesichtspunkt hervorzuheben, den wir bisher außer acht gelassen haben: den 
Zusammenhang der Todsünde mit der Lehre von der Kirche. Die Todsünde ver- 
ursacht den Tod unserer Seele und beraubt uns des göttlichen Lebens. Dieses gött- 
liche Leben aber kommt durch die Vermittlung der Kirche zu uns wie zu den Glie- 
dern eines Leibes. Soweit es auf den Sünder selbst ankommt, trennt er sich durch 
seine Tat von dem lebenspendenden Milieu der Kirche; doch kann diese Trennung 
eine ganze Reihe von Graden haben. Es gibt die definitive, totale Abtrennung des 
Apostaten, der von vornherein die Konsequenzen seines Aktes übernimmt und nie- 
mals sagen wird: das habe ich nicht gewollt. Es gibt aber auch andere Fälle des 
Bruches mit der Kirche. Um diese zu verstehen, könnte man auf Vergleiche zurück- 
greifen, die von einigen neueren Theologen angeführt werden. 

Ein tödlicher Unfall ist ein solcher, der zum Tode führt, aber auch einer, der zum 
Tode führen würde, wenn kein Arzt da wäre. Eine tödliche Krankheit ist eine solche, 
die zum Tode führt, aber auch eine, die ohne sorgfältige Pflege dazu geführt hätte. 
Oder besser: da ist ein seiner Frau untreuer Mann, der sich des Bösen seines Tuns 
voll bewußt ist und dennoch um nichts in der Welt wünscht, daß seine Frau es er- 
fährt; er achtet und liebt sie auch in seiner Untreue weiter, die deswegen dennoch 
frei gewollt ist. Ein anderer dagegen begnügt sich damit zu flirten, aber er ist ins- 
geheim bereit, sich zum Ehebruch treiben zu lassen und das Leben seiner Familie zu 
zerbrechen. In dieser Weise verhalten sich viele in ihrem Umgang mit der Kirche 
und mit Gott. Ein Sünder begehrt, Gott und das Geld zugleich lieben zu können, 
Gott und seine eigenen Ambitionen, Gott und dieses schuldhafte Vergnügen. Da er 
nicht den Mut hat, Gott mehr zu lieben als alles andere, überläßt er sich der Ab- 
wendung von ihm, empfindet aber dabei in den Tiefen der Seele ein gewisses Be- 
dauern und die Vorstellung, daß er sich vor einem verhängnisvollen Absturz schon 
noch anzuhalten vermöge. Das kann Anmaßung sein, ist aber öfter Unlogik, Wider- 
spruch zwischen einer Tat und der Grundrichtung eines Lebens. Zwischen den ober- 
flächlichen Regungen der Seele und ihren tiefen, schon die Totalität des Lebens ab- 
zeichnenden Strömungen können diese Wahlen einen Platz haben, die der Mensch 
in einem Licht vollzieht, das hinreicht, ihn für den Tod seiner Seele verantwortlich 
zu machen, ihn aber dennoch wie auf halbem Wege lassen. 

Diese psychologischen Wahrscheinlichkeiten sind auch mit der Vorstellung verbun- 
den, die wir uns vom Leben der Gnade machen müssen. Der Sünder trennt sich von 
dem lebenspendenden Milieu der Kirche, bleibt aber in ihr und kann ihrem Einfluß 
nicht entkommen. Die Gnade ist nicht mehr habituell in ihm, hört aber nicht auf, 
ihn von allen Seiten zu umgeben. Und diese Gnade schafft in ihm den Widerspruch, 
von dem wir sprachen; sie hindert diese Krankheit, diesen Unfall daran, im eigent- 
lichen Sinne des Wortes tödlich zu sein, oder besser gesagt: sie bereitet in diesem 
Zustand des geistigen Todes bereits die kommenden Auferstehungen vor. Das ist es, 
was dieser Sünder insgeheim weiß und lebt. Wenn er sich auch in die Abwendung 
von Gott gefügt hat, fühlt er sich doch in Kontakt mit ihm; er will nicht die letzten 
Folgerungen aus seiner Tat ziehen, will nicht ganz mit Christus, mit seiner Kirche 



204 Henri Rondet 

brechen. Ist dies nicht bei sehr vielen Sündern der Fall? Umgekehrt kann es sein, 
daß ein Mensch, der ein ordentliches Leben führt, der sich keiner Todsünde anzu- 
klagen hat, sich doch schon auf einer verhängnisvollen schiefen Ebene befindet, weil 
er nicht mehr betet, weil er sich mit seiner Lauheit und mit tausend läßlichen Sünden 
abfindet. Eines Tages wird er überrumpelt und in die Todsünde fallen. Ist das dann 
nicht einfach das Offenbarwerden einer Unterlassungssünde, die schon in sich eine 
freiwillige Entfernung von Gott, Christus und seiner Kirche bedeutete? Dies ist es, 
was Augustinus ahnte, als er von der Gefahr der Anhäufung läßlicher Sünden sprach. 

Sind diese Beobachtungen richtig, so besteht die Aufgabe des Beichtvaters nicht 
nur darin, den Pönitenten zur Anklage der von ihm begangenen schweren Vergehen 
anzuleiten, sondern ihn zum Selbstgericht zu veranlassen, zur Erkenntnis der tiefe- 
ren Orientierung seines Lebens, so daß er über die einzelnen Akte hinausgeht, die 
Fieberkurve seines Lebens nachzeichnet und den Grad seines Anhanges an Christus 
und die Kirche abschätzt. So wird man einerseits das Güte des scholastischen Lehr- 
gutes bewahren, anderseits aber die Sünde sowohl vom Standpunkt der Psychologie 
wie auch von ihrem Bezug zur christlichen Gemeinschaft, zur Kirche als dem Leib 
Christi, einordnen. 

IV. 

Die Abstufung der schweren Sünden 

Bevor wir von der läßlichen Sünde sprechen, müssen wir uns mit den Theologen 
daran erinnern, daß es schon bei der Todsünde eine Abstufung gibt, und zwar nicht 
nur subjektiv, von der Beteiligung des Subjektes her gesehen, sondern auch objek- 
tiv, in Hinsicht auf die Natur des Vergehens. Man mag einwenden, jede Todsünde 
wende uns in gleicher Weise von Gott ab, führe in gleicher Weise zum Tode; doch 
diese Bilder muß man einmal kritischer auf ihren Gehalt prüfen. Das Leben der 
Seele ist nicht völlig dem des Leibes vergleichbar. Wir sahen das schon, als wir von 
den Folgen der Todsünde sprachen. Auf dem Wege zu Gott kann der Mensch sich 
auch auf ganz verschiedene Weise von ihm abwenden. Ein Reisender, der von Mün- 
chen nach Hamburg fahren will und sich in Richtung auf Köln, Berlin oder Wien 
verirrt, ist von seinem Ziel abgekommen. Die Abwendung von Gott ist keine räum- 
liche Angelegenheit, aber die Hinwendung zu den Geschöpfen enthüllt die Verschie- 
denartigkeit und Abstufung der Sünden. 

Eine lange Tradition hat die Hauptsünden aufgezählt. Ihre Liste ist das Ergeb- 
nis hinreichender Erfahrung, aber man kann sie noch logischer anordnen. An der 
Spitze steht der Hochmut, die Sünde des Geistes, durch die sich der Mensch den ge- 
fallenen Engeln nähert. Das ist die Ursünde, das Selbstgenügen, die Zurückbiegung 
auf das eigene Ich und die Eigenherrlichkeit, die derjenigen Gottes vorgezogen wird. 
Auch der Hochmut hat übrigens eine Reihe von Variationen, angefangen vom gro- 
ßen Stolz, der radikalen Unabhängigkeit (Ez 28; Is 47) bis zur kindischen Groß- 
tuerei (Is 3, 16). Unten stehen im Gegensatz dazu die Sünden des Menschen, inso- 
fern er ein animalisches Wesen ist: Unzucht, Schlemmerei und in bestimmtem Maß 
auch Zorn und Faulheit. Diese Sünden sind demütigend, und obgleich der Mensch 
durch einen Akt der Unkeuschheit, dem er frei zustimmt, seine Bestimmung aufs 
Spiel setzen kann, sind sie doch oft eine Sache der Schwäche und des Sich-treiben- 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 205 

lassens. Gute Beichtväter wissen, daß die Seelen in diesem Fall durch die Anzie- 
hungskraft eines höheren Ideals, die Sehnsucht nach einem besseren Leben geheilt 
werden können. Indem die befreiende Gnade der Freiheit zu Hilfe kommt, wird die 
übernatürliche Freude über die fleischliche siegen. Die aus bestimmten Vergehen er- 
wachsende Verdemütigung ist oft der Anfang der Heilung. Zwischen den fleisch- 
lichen Vergehen und der Sünde des Geistes, dem Hochmut, liegen nun die Sünden 
des vernünftigen Menschen, der überlegt und berechnet, der mit anderen zusam- 
menlebt. Hierher gehören, ohne ausschließlich zu sein, die Habsucht und der Neid. 
Die Engel brauchen nicht zwischen Gott und dem Mammon zu wählen, aber beim 
Menschen kommt ein Leben oft auf diesem Gebiet zur Reife. Das Begehren nach 
Reichtümern aller Art ist dem Menschenherzen eingeschrieben; dies muß man über- 
winden, man muß Entsagung üben, wenn man sich Gott, dem letzten und einer nach 
dem Bilde Gottes geschaffenen Kreatur einzig würdigen Ziel zuwenden will. Neid 
in all seinen Formen ist der nagende Wurm der Gemeinschaft. Darum ist es kein 
Zufall, daß die entgegengesetzte Tugend Liebe heißt und die Königin der Tugenden 
ist. 

Noch einmal, am Grunde aller Sünden liegt eine geheime Vorliebe des Menschen 
für seine Eigenherrlichkeit; jede Sünde enthält eine Regung von Unbotmäßigkeit 
und Hochmut, aber diese Regung kann mehr oder weniger tief sein. Es gibt Güter, 
die nur Enttäuschung und Ekel hinterlassen, nachdem man sie gewünscht und beses- 
sen hat (vgl. 2 Sam 13,15), doch das Begehren nach Reichtümern, nach Berühmtheit 
verlangt nach immer mehr (Lk 12, 16). Für die Beurteilung der Sünden muß man 
auch die Dauer, die Beteiligung und das Wunschbild berücksichtigen, nach dem der 
Mensch mit dieser Tat den Rest seines Lebens oder eine wesentliche Spanne seiner 
Existenz aufbauen will. Ein ehebrecherischer Flirt kann schwerer sein als ein flüch- 
tiges, mehr materielles Vergehen. Eine freiwillig unterhaltene Eifersucht, eine ge- 
wohnheitsmäßige Ungerechtigkeit, durch die man bereit ist, eine Situation für sich 
auf Kosten des Nächsten zu verbessern, sind oft schwerer als irgendeine sexuelle 
Unordnung, die einen Skandal hervorruft. Auf höherer Ebene schmeichelt sich ein 
Mensch, rein zu bleiben, nennt und glaubt sich desinteressiert, verachtet das Geld, 
sucht aber in Wirklichkeit nur einen höheren Genuß in der Herrschsucht oder die 
Befriedigung, über der Allgemeinheit zu stehen. Wäre der Mensch ein reiner Geist, 
so wäre für ihn nur eine Sünde möglich; da er aber Fleisch und Geist ist, hinein- 
gebunden in die Dauer, ist die für jede Sünde charakteristische Abwendung von 
Gott eingewurzelt in eine Hinwendung zu den Gesdiöpfen, die verschiedene Ab- 
wandlungen und unterschiedliche Grade hat. Durch die besonderen Wahlen hin- 
durch, in denen der zunächst nach außen gewandte Mensch sich mehr und mehr 
seiner Geistigkeit bewußt wird, stellt man schließlich das heraus, was für jede Sünde 
kennzeichnend ist: die Zurückbiegung auf sich selbst, das Selbstgenügen, die Wei- 
gerung, sich Gott zu öffnen, um mit seiner Hilfe die wahre Größe zu erreichen, die 
das Ziel einer nach dem Bilde Gottes geschaffenen Kreatur ist. 



206 Henri Rondet 

V. 

Die läßliche Sünde 

Innerhalb der Todsünde gibt es also Grade und Arten, je nach dem Wesen des 
Vergehens selbst. Daneben gibt es nun aber noch eine deutlichere Unterscheidung, 
die der Todsünde und der läßlichen Sünde. Hier geht es um verschiedene Ebenen. 
Diese Unterscheidung hat sich seit den Anfängen des Christentums trotz terminolo- 
gischer Abweichungen und mit wachsender Klärung im christlichen Bewußtsein ge- 
festigt. Worauf gründet sie? Auf dem Grad der Beteiligung des Subjektes allein 
oder auch auf der Natur des Vergehens? 

Schon oben wurde bemerkt, daß eine Sünde, die ihrem Wesen nach Todsünde ist, 
aus Mangel an Aufmerksamkeit oder Zustimmung oder auf Grund anderer Um- 
stände, die die Verantwortlichkeit mindern, zur läßlichen Sünde werden kann. Im 
Grenzfall gibt es Taten, bei denen die Verantwortlichkeit so herabgemindert ist, daß 
das Vorliegen einer formellen Sünde fraglich wird. Die Theologen des Mittelalters 
haben lange erörtert, ob die ersten Regungen der Sinnlichkeit Sünde seien. Seit 
Augustinus und Gregor unterscheiden wir bei der Versuchung Anreiz, Lust und Zu- 
stimmung. Der Mensch ist kein reiner Geist. Durch Natur und Erbgut oder als Folge 
von Gewohnheiten finden sich in ihm Neigungen, Tendenzen, Vorgegebenheiten, 
die dem radikal Bösen Kants verwandt sind. Die Natur oder die sekundäre Natur, 
die man sich selbst gegeben hat, schaffen die Bedingungen für die freie Entscheidung 
der Person. Die Person ist nicht im vollen Besitz der Natur und muß danach streben, 
ihrer völlig Herr zu werden. Solange wir aber auf dem Wege sind, bleibt zwischen 
Leib und Seele, zwischen niederem und oberem Teil der Seele ein Zwiespalt be- 
stehen, der die Folge der Erbsünde und der persönlichen Sünden ist. 

Die übliche Einteilung der läßlichen Sünden in freiwillige und halbfreie setzt vor- 
aus, daß es völlig freiwillige Sünden gibt, die ihrem Wesen nach läßlich sind. Die 
Kirche bekräftigt diese These gegenüber einer Reihe von Irrtümern. Worauf aber soll 
man dann die Unterscheidung von Todsünde und läßlicher Sünde gründen? Die 
nominalistische Schule beruft sich hier einfachhin auf den Willen Gottes; nur weil 
Gott es so beschlossen hat, wird die eine Sünde mit der Hölle bestraft, die andere 
mit zeitlichen Strafen. Die thomistische Schule, der sich die Mehrzahl der modernen 
Theologen anschließt, lehnt diese äußerliche Sicht ab und meint, eine Tat werde 
darum mit der Verdammnis bestraft, weil sie von ihrem Wesen her tödlich sei. Sie 
hat recht. Wo es sich dann aber um die Rechtfertigung dieser Lehrmeinung handelt, 
werden die Theologen zurückhaltender. Man unterscheidet die Sünde gegen das Ge- 
setz (contra legem) und am Gesetz vorbei (praeter legem), oder besser noch, man 
zeigt, daß, wenn die Todsünde von Gott abwendet, die läßliche den Menschen nur 
in seinem Lauf zum letzten Ziel aufhält. Man könnte noch hinzufügen, daß die Tod- 
sünde eine radikale Spaltung in der Seele hervorruft, während die läßliche nur Wi- 
derstandszentren gegen die Gnade schafft. Das alles ist richtig. Es erlaubt uns aber 
schwerlich, nun an einem konkreten Fall zu demonstrieren, warum ihrer Natur nach 
(natura sua) diese Sünde tödlich, jene aber läßlich ist. Meistens kommt dann der 
Moraltheologe auf den Extrinsecismus, der in der Theorie verurteilt ist, zurück. 



Bemerkungen zu einer Theologie der Sünde 207 

Wahrscheinlich wird man, um die übliche Theorie in vollem Umfang zu rechtferti- 
gen, hier wie auf vielen anderen Gebieten in die aus der Reflektion über die Erfor- 
dernisse der menschlichen Natur gezogenen Beobachtungen eine Reflektion über das 
soziale Leben des Menschen einschalten müssen. Kant, dessen Moralphilosophie eine 
Wendung bezeichnet, schlägt folgende Verhaltensregel vor: •Handle so, daß die 
Maxime deines Willens jederzeit als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten 
könnte". Darin liegt eine Entfaltung mittelalterlicher Untersuchungen. Die Sitten- 
geschichte bestätigt die These; der Mord wird von allen Völkern verdammt, aber 
mit verschiedenen Stufungen. Bei einem primitiven Volk ist die Tötung eines Frem- 
den etwas Geringfügiges, die Tötung eines Stammesgenossen dagegen eine ernste 
Sache. Daraus könnte man ableiten: Ein Vergehen ist dann schwer, wenn es, von der 
ganzen Gesellschaft begangen, den Ruin eben dieser Gesellschaft herbeiführen 
würde. An dem Tage, an dem der Mensch dank der Offenbarung entdeckt, daß alle 
Menschen gleich sind, bleibt das Gebot in jedem Fall das gleiche: seinen Nächsten 
zu töten ist eine schwere Sünde. Demgegenüber wäre ein Vergehen dann läßlich, 
wenn es, verallgemeinert, nur eine Not für das Gemeinschaftsleben nach sich ziehen 
würde. Dies ist eine Arbeitshypothese, die es an den Tatsachen zu erproben gilt; es 
ist nicht sicher, daß sie allen Vorschriften der natürlichen Moral Rechnung trägt, 
um so weniger denen der christlichen Moral. Auch müßte man sehen, ob es nach dieser 
Theorie möglich wäre, selbst die Gedankensünde zu verdammen, das Begehren 
eines seinem Wesen nach tödlichen Aktes. Uns soll es genügen, hier diese Hypothese 
aufgestellt zu haben. 

Wichtiger ist, an die Folgen der läßlichen Sünde zu erinnern. An die Folgen für 
das Jenseits: Der Reinigungsort ist dazu bestimmt, eine befleckte Seele zu reinigen, 
eine geteilte zu einen, das Gleichgewicht zwischen Natur und Person herzustellen. 
An die Folgen für das gegenwärtige Leben: Die Theologen lehren, daß auch häu- 
fige läßliche Sünden unseren Seelen das göttliche Leben nicht rauben können. Sie 
sagen, daß die Liebe durch die läßliche Sünde nicht radikal gemindert werden könne, 
aber sie sind sich alle darin einig, daß die läßliche Sünde, mindestens die freiwillige, 
zur Todsünde führt. Diese Behauptung ist es wert, einen Augenblick innezuhalten. 
Wie soll man das verstehen? Muß man sagen, daß es von läßlicher zu läßlicher Sünde 
zu einer schwereren Versuchung kommt, der der geschwächte Wille nachgeben wird? 
Aber wie soll dann diese Sünde formell eine Todsünde sein? Legt man nicht, ohne 
es zu ahnen, den Akzent auf die materielle Sünde? Muß man nicht, so will uns schei- 
nen, eher sagen, daß es in diesem Zustand der Lauheit eine Todsünde der Unter- 
lassung gibt: ein Akt hätte gesetzt werden müssen und wurde es nicht, eine tiefge- 
hende Haltung, eine radikale Bindung wurde eingegangen, die, obwohl sie sich nicht 
auf der Ebene des klaren Bewußtseins durch eine Todsünde auswirkt, doch nicht we- 
niger die Verantwortlichkeit des Subjektes berührt. Man ist freiwillig, aber in einer 
tiefliegenden Freiwilligkeit, vom Eifer zur Lauheit abgesunken. Die läßliche Sünde 
kann die grundhafte Liebe nicht vermindern, aber sie paralysiert zumindest ihre Be- 
tätigung. Hier muß man sich die Vergleiche ins Gedächtnis rufen, die Augustinus 
in bezug auf die von ihm läßlich bewerteten Sünden brachte. Eine einzige schwere 
Verwundung bringt den Tod, aber viele leichte Verletzungen rauben auch das Le- 
ben. Ein Schiff, in das das Wasser durch viele Risse eindringt, wird schließlich im- 



208 Henri Rondet 

tergehen, wenn man nicht Sorge trägt, das Wasser f ortzuschöpfen. Der Boden einer 
Scheune, auf dem man Getreidekörner ansammelt, wird schließlich nachgeben und 
einbrechen, wenn man noch einige Körner hinzufügt. 

VI. 

Wege zur Wiedererweckung des Sündenbewußtseins 

Der moderne Mensch hat den Sinn für die Sünde verloren. Diese beklagenswerte 
Tatsache hat vielfältige Ursachen. Die erste ist die Sünde selbst. Sünde führt zur 
Sünde und zur Blindheit des Gewissens. •Da man anders lebte als dachte", sagte 
P. Bourget, •dachte man schließlich wie man lebte". Der Sünder wird sagen: •Ist 
denn, was ich getan habe, schließlich und endlich so schlimm?"; und: •War das denn 
wirklich verboten?" oder: •Wer hat es denn verboten? Christus? die Kirche? oder 
nur das soziale Milieu?" und schließlich: •Gibt es denn jemanden, der das verbieten 
kann?" 

Diese Dialektik, die bei einer einzelnen Seele nicht häufig vorkommt, ist vom 
kollektiven Bewußtsein seit dem Ende des Mittelalters tatsächlich gelebt worden. 
Verweltlichung der Moral, Relativierung des Inhalts des Moralbewußtseins, Ent- 
deckung des Determinismus, der als Erbgut,- sozialer Druck, Libido im Freudschen 
Sinne auf der menschlichen Freiheit lastet, haben den moralischen Sinn abgestumpft. 
Trotzdem bleibt das moralische Gesetz, das dem Herzen jedes Menschen einge- 
schrieben ist, unauslöschbar. Der moderne Mensch macht sich wenig aus gewissen Ver- 
gehen, aber er bewahrt sich trotzdem einen Sinn für die Gerechtigkeit, und er be- 
wahrt auch mehr als man meint, das Ideal einer auf der Liebe gegründeten Gesell- 
schaft. 

Wenn man ihm den Sinn für die Sünde wiedergeben will, muß man ihm den Sinn 
für Gott, für Christus, für die Kirche als einzig wahrhaft brüderliche Gemeinschaft 
wiedergeben. Um Mißverständnisse zu zerstreuen, Irrtümer zu berichtigen, müßte 
man eine Theologie der Sünde ausarbeiten, die die bekanntesten Behauptungen der 
christlichen Tradition wieder aufgreift und mit Hilfe des Begriffes des Kollektiv- 
bewußtseins mehr Licht in die Beziehungen zwischen dem Gesetz als der entfernteren 
und dem Gewissen als der näheren Regel der Sittlichkeit bringt. Auch Psychologie 
und Soziologie werden zur besseren Darstellung dessen verhelfen, was die alten 
Moralisten über die Bedingungen des Gebrauchs der menschlichen Freiheit gesagt 
haben. Schließlich wird die Sünde, ohne aufzuhören, als Beleidigung Gottes zu er- 
scheinen, auch als eine persönliche Verstümmelung definiert werden müssen. •Werde, 
was du bist", verwirkliche in deinem Leben, was in dir noch verdeckt ist, und zwar 
sowohl durch eine vitale Entfaltung als auch durch ein ständig erneuertes Opfer; 
werde wirklich, was du der Anlage nach bist. Diese Formel Goethes, die von den 
modernen Existentialisten aufgenommen worden ist, kann auch eine christliche sein, 
unter der Bedingung, daß dieser von allen verstandene Imperativ in uns als das 
Echo der Stimme Gottes selbst verstanden wird, als eine Offenbarung des göttlichen 
Wortes, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt. Das göttliche 
Wort, Christus, zeichnet uns den Weg vor, ist selbst der Weg; er ist endlich auch 
die Nahrung, die allein uns die Kraft geben kann, nicht unterwegs schwach zu wer- 
den. Via, Veritas, Vita. 




