LITERATURBETZ RICHT

Die Wiedereroberung des Bildes fiir die Frommigkeit

Eines der Symptome fiir die Bedrohtheit
und Krise des heutigen Menschen ist die
zunehmende Verkimmerung seiner inneren
Bilderwelt (vgl. Romano Guardini in ,Die
Kiinste 1m Technischen Zeitalter®, Dritte
Folge des Jahrbuches Gestalt und Gedanke,
herausg. von der Bayerischen Akademie der
schonen Kiinste im Verlag R. Oldenbourg
1954, S. 34ff.). Wohl ist sein BewuBitsein
angefullt mit einer Unmenge sinnenhafter
Eindriidke, aber sie alle zusammen ergeben
noch kein Bild, das man anschauen, in dem
man verweilen kann, und in dem der Mensch
die Erkenntnisse und Erfahrungen seinesLe-
bens; die Begegnungen mit dem Dasein im
Gestalten und Erlciden bewahrt. Von einer
wirklichen Bilderwelt, in der es ein oben und
unten gibt, Himmel und Erde und Abgrund,
Ordnung und Spannung und einen Gesamt-
zusammenhang, kann beim Durchschnitts-
menschen unserer Tage schon gar nicht die
Rede sein.

Die Folge davon ist, dafl seine Erkennt-
nisse, soweit sie nicht unmittelbar die sinn-
lich-materielle Wirklichkeit zum Gegenstand
haben, unlebendig, diirr, farblos und ab-
strakt erscheinen. Seine Gefiihle sind unpla-
stisch, haben wenig Volumen, Kraft und
Ausdauver. Der Mensch kommt sich darum
so leer vor; er hat sich nichts zu sagen, es
fallt ihm nichts ein, er fithlt sich vom eigenen
Inneren her zu nichts angeregt. Er langweilt
sich. Die Einsamkeit, Eintonigkeit und Sinn-
losigkeit seines Daseins bedriicken ihn. Er
ist seelisch miide und immer ein wenig trau-
rig. Beides wird oftmals in der Ausdrucks-
losigkeit seines Gesichtes und in einem
schwermiitigen Blick sichtbar.

Die Grinde fiir diesen Verkiimmerungs-
prozefd sind vielfacher Art. Wir sind in wach-
sendem Mafle Menschen des gedruckten Wor-
tes geworden, wir haben das lebendige Ver-
hiltnis zur Natur verloren, wir sehen und
héren und erleben zu viel, ohne etwas von
all dem innerlich verarbeiten zu kénnen.
Wir begegnen den Dingen und Menscen
und Ereignissen nicht mehr aus der persona-
len Tiefe. Je weniger aber der Grund der
Seele angerithrt und befruchtet wird, desto

weniger hat diese wiederum das Verlangen
und die Kraft, sich im Sinnenhaften und Leib-
lichen auszudriidken und zu entfalten: im
Gestus und in der Gebirde, im Wort und in
der Melodie und eben auch im Bild. Es ist
ein circulus vitiosus: die innere Einbildungs-
kraft bedarf der Bilder, um in der schép-
ferischen Phantasie wirksam zu werden. Da
die Bilder ausbleiben, hat sie keinen Stoff,
den sie in der Phantasie neu gestalten kann;
diese hinwieder wird unergiebig und vermag
ihrerseits die Einbildungskraft nicht mehr
anzuregen, und so geht es weiter. Nur eine
ausdauernde Einiibung des Schweigens, des
inneren und dufleren Hinschauens mit der
Anteilnahme des Herzens kénnte die Bilder-
welt allmdhlich wieder zuriickholen und da-
mit den Menschen von manchen Ubeln unse-
rer Zeit befreien.

Daf hier eine Frage angeriihrt wird, die
auch fiir das religiése Leben von ganz grofier
Bedeutung ist, liegt auf der Hand. Gerade-
weil die Welt der Glaubensgeheimnisse zu
allermeist unsichtbar ist, kommt es fiir un-
sere Frommigkeit entscheidend darauf an,
dafl wir die Wahrheiten der Offenbarung in
Bildern uns nahebringen, anschaulich und
greifbar machen. Gott selbst ist uns auf die-
sem Wege vorangegangen, indem er uns im
fleischgewordenen ,Bilde“ seines Sohnes er-
schien. Und auch Christus hat oftmals und
unnachahmlich lebensnah in Bildern und
Gleichnissen zu seinen Hérern gesprochen.
Die Eimniibung der religidsen Bilderwelt ge-
schieht einmal im Kult der Kirche, der sich
in reichem Mafle der Bilder bedient, ange-
fangen vom gottesdienstlichen Raum mit sei-
nem vielfaltigen Schmuck bis zu den Farben,
den Zeremonien und Handlungen der Litur-
gie. Sie geschieht dann aber vor allem im
meditierenden Gebet, und beides muf} inein-
ander greifen.

Daf die Meditation sich wieder mehr des
Bildes bedingen muf}, um aus der Diirre und
Unfruchtbarkeit des reinen Nachdenkens
herauszukommen, ist ldngst erkannt worden.
Johannes B. Lotz 8.]. (in seinem Budch: ,Me-
ditation®, Frankfurt/M. 1954, S. 72ff.) auf
katholischer und Friso Melzer (in seinem



Literaturbericht 221

Buch: ,Meditation®, Stuttgart 1954, S. 491f.)
anf evangelischer Seite haben noch kiirzlich
darauf aufmerksam gemacht. Leider ist diese
Erkenntnis in den wihrend der letzten Jahre
erschienenen Betrachtungsbiichern noch nicht
sehr fruchtbar geworden. Und ob iiberall
dort, wo eine Anleitung zum meditierenden
Gebet gegeben wird (in Kléstern, in Priester-
seminarien, in der Einzelseelsorge) und wo
es geilbt wird, ein besonderer Wert auf die
Pflege und Aneignung der Bilderwelt ge-
legt wird, méchten wir nach unserer Erfah-
rung sehr in Zweifel ziehen.

Aber das Problem dringt. Es wird von
vielen, die sich um ein inneres und religitses
Leben bemiihen, als solches empfunden. In-
teressanterweise sind es fast ausschliefllich
Laien, die auf neuen Wegen eine Lésung
versuchen. Helga Eggemann greift in dem
groflartig ausgestatteten Band ,Evangelinm
im Bild“ (Worte aus den Evangelien und
ihre Darstellung in der Kunst, Kosel-Verlag,
Miinchen [1954], 860 S., Folio, DM 32,50)
die mittelalterliche Tradition der ,Biblia
paupernm® wieder auf. In 160 ganzseitigen
Bildtafeln, die von der friihchristlichen Kunst
bis de Goya (gest. 1828) allen Jahrhunderten
entstammen, hat sie Szenen aus dem Leben
Jesu zusammengestellt. Der Kommentar zn
diesen Bildern besteht (aufler einer gedring-
ten Charakterisierung der einzelnen Kiinst-
ler am Schlufl des Bandes) einzig in einem
kiirzeren oder lingeren Evangelienwort (Pe-
rikope), das jeweils auf der gegeniiberlie-
genden Seite in groflen Lettern abgedruckt
wird und den Bibeliibersetzungen von Allio-
li, Arndt, Karrer, Luther, Reischl, Storr,
Thieme, Thimme sowie der Ziircher Bibel
entnommen ist. Wir halten das Werk fiir
sehr glicklich, wenngleich uns fiir den Zwedck
der Meditation hin und wieder die kinst-
lerische Aussage vor der religidsen zn sehr
den Vorrang zu haben sdheint. Vielleicht am
deutlichsten wird das bei der Darstellung
jener Szene am Ostermorgen, wo Maria
Magdalena dem auferstandenem Herrn zn
Fiflen fallt und das Wort vernimmt: ,Rithre
mich nicht an!“ (so ist iibersetzt). Man mufl
nur einmal das hier wiedergegebene Bild
von Tizian (S. 315) mit entsprechenden Dar-
stellungen etwa von Fra Angelico oder auch
von dem Niederldnder Jacob Cornelisz van
Oostsanen vergleichen, um den hier gemein-
ten Unterschied zu sehen. Gegeniiber den
tberaus keunschen Bildern der letzteren kénn-

te Tizian geradezu peinlich wirken. Andere
Tafeln wieder und vor allem die Abbildun-
gen aus den mittelalterlichen Evangeliaren
eignen sich vorziglich fiir die Meditation,
zumal der theologische Gehalt in ihnen meist
ungemein reich ist.

Ausdriicklicher auf das Beten und Medi-
tieren nimmt Lothar Schreyer in den beiden
Bildbinden ,Bildnis der Mutter Gottes®
(mit 64 Bildtafeln und mehbrfarbigem Ti-
telbild, Verlag Herder, Freiburg [1951], 128
Seiten, DM 20,50); und ,Der Sieger iber
Tod und Teufel® (Mit 24 Bildtafeln und
mehrfarbigem Titelbild, Verlag Herder,
Freiburg [1953], 264 S., DM 20.-) Bezug. Der
Band iber Maria scheint uns besser gelungen
zn sein als der iber Christus. Er bringt zu-
nichst diber die einzelnen Geheimnisse Ma-
riens (Immaculata, Jungfrau, Gnadenvolle,
Mutter, Aufnahme in den Himmel, Mittle-
rin) gut zusammengestellte Texte aus der
christlichen Uberliefernng: ans der Heiligen
Schrift, den Kirchenvitern, den Theologen,
den groflen geistlichen Schriftstellern und
den Rundschreiben der letzten Pipste. Die-
sem Textteil folgt dann der Bildteil, in wel-
chem jedes Bild feinsinnig und sachkundig
fiir das ehrfiirchtige Hinschanen und fiir das
personliche Gebet erschlossen wird. Wir
mochten diesen Band jedem empfehlen, dem
es darum zu tun ist, die Bildmeditation wie-
der zu erlernen oder zu vertiefen. Der zweite
Band iber Christus, den ,Sieger fiber Tod
und Teufel® ist leider nicht so einheitlich,
weder im Textteil noch im Bildteil. Auch
fallt hier mehr auf, dafl der Autor eine be-
sondere und einseitige Vorliebe fiir das Sub-
lime, Zarte und in einem weiteren Sinne
»Mystische® hat, wie es nicht jedem liegen
mag und woh! auch leicht zu einer falschen
Beschaulichkeit fiihren kann. Weniger Worte
wiren hier oft mehr. Im iibrigen aber gilt
dasselbe, was diber das Marienbuch gesagt
wurde, Die Bilder sind in ausgezeichneter
Weise fir das Beten ansgesncht und auch
geeignet.

Als ein Meister der religidsen Bildinter-
pretation erweist sich Welter Nigg in seinem
Werk ,Maler des Ewigen® (Meditationen
iiber religiose Kunst (Mit 48 Abbildungen.
Artemis-Verlag, Ziirich-Stuttgart [1951],
318 8.). Er er6ffnet dem Leser den religiosen
Zugang zu je 12 Bildern von Griinewald,
Michelangelo, E1 Greco und Rembrandt. Auch
Nigg zeigt eine deutliche Vorliebe fiir das



222 Literaturbericht

(religidse und mystische) Erlebnis, allerdings
nicht so sehr im Sinne der ,devoten Seele®,
sondern im Sinne des oft dramatischen Rin-
gens, des Hintergriindigen und psychologisch
Verschlungenen. Aber was er sagt, fohrt im-
mer mit grofler Einfithlungsgabe mitten in
Inhalt und Problematik der Bilder ein. Es
geht ihm nicht so sehr um ihre formalen Ele-
mente als vielmehr um ihren religiésen Ge-
halt (die Kunsthistoriker und -kritiker wer-
den ihn deshalb vielleicht ablehnen). Er will
nicht in der dsthetischen Betrachtung stehen
bleiben, sondern fordert den Betrachter selbst
religios an. Man mufl mittun und dem Weg
des Autors auch innerlich folgen.

Ahnlich wie Nigg, haben auch andere in
den letzten Jahren versucht, meditativ das
religiose Bild zu erschlieflen, so u. a. Hans
Werner Hegemann in seinem Buch ,Vom
Trost der Kunst* (Frankfurt/M., Verlag Jo-
sef Knecht), in etwa auch Walter Dirks in
dem Buch ,Bilder und Bildnisse“ (Frank-
furt/M., Verlag Josef Knecht), letzterer aller-
dings nicht ausdricklich das religiose Bild.
Wihrend bei Hegemann aber das Biogra-
phische und Formale im Verhiltnis zum Re-
ligios-Theologischen einenbreitenRaum ein-
nimmt, geht es Dirks rein um das Humane
und Christliche. Er interpretiert (auch bei
den profanen Bildern) immer als religiéser
Mensch und als Christ.

Erwihnt zu werden verdient in diesem
Zusammenhang noch der mit Liebe und
Sachkunde betrente Bildband von Dr. Ri-
chard Sattelmair, dem Herausgeber der Bil-
derzeitschrift ,Erdkreis“, ,Sancta Ecclesia“
(Bilder aus dem Leben der katholischen Kir-
che. Athendum-Verlag, Bonn [1954], Folio,
144 S. und 108 Bilder). Der Verfasser ver-
sucht darin eine bildméflige Einfithrung in
alle Bereiche und Lebensduflerungen derKir-
che. Man gewinnt einen Einblick in die hei-
ligen Stitten, in das heilige Meflopfer, die
Sakramente und das katholische Brauchtum.
Man spiirt es der Zusammenstellung dieser
Bilder wie auch den frommen Bemerkungen
dazu und dem abschlielenden Textteil an,
daf alles mit einem Herzen gemacht wurde,
das der Kirche ehrfiirchtig und liebend ent-
gegenschligt.

Wenn man abschlieBend an die ,Lukas-
Biichereizur christlichen Ikonographie denkt,
die im Verlag Schwann, Disseldorf heraus-
kommt, an die beiden von Heinrich Liitze-
ler betreuten Sammlungen ,Der Bilderkreis“

und ,Der grofe Bilderkreis® (beide bei
Herder, Freiburg) oder auch an die kleinen,
im Don-Bosco-Verlag, Miinchen, erscheinen-
den Bildbandchen, die den Heiligen gewid-
met sind (z. B. Anna, die Mutter Mariens,
Johannes der Taufer), so kommt man zu
der Uberzeugung, dafl heute nicht wenig
geschieht um die religidse Bilderwelt wieder
zu verlebendigen und fiir das christliche Le-
ben fruchtbar zu machen. Ganz im Sinne die-
ses so wichtigen Anliegens heutiger Verkiin-
digung liegt es auch, wenn Franz M. Mosch-
ner in dem schmalen, aber auflerordentlich
tiefen und inhaltreichen Biichlein ,Bild und
Ewigkeit“ (Verlag Herder, Freiburg [1954],
96 S., DM 4,80) uns eine philosophisch-theo-
logische  Untersuchung iiber das Wesen des
Bildes iberhaupt, wie auch eine Anleitung
zur Deutnng und Aneignung der Bilder vor-
legt. Die Kapitel dieser Untersuchung lau-
ten: Vom Wesen des ,Bildes“, Stufenord-
nung der Bilder, Sinnreichtum der Bilder,
Aufgabe der Bilder, ,Geschichte (die christ-
liche Heilsgeschichte ist gemeint) der Bilder:
Stérung und Wiederherstellung, Die Kirche
und die Bilder, Die Weise des Bilddeutens,
Voraussetzungen im Bilddeuter, Quellen des
Bildschépfens, Anwendung der Bilder (vor
allem in der Betrachtung und Beschauung).
Nur eine Ausstellung haben wir zu machen:
Uns scheint zu wenig die Tatsache beriidk-
sichtigt zu sein, dafl durch die Erlésung die
urspriinglichen paradiesischen Bilder nicht
einfach wiederhergestellt sind,sondern durch
das Geheimnis des Kreuzes Christi eine Er-
weiterung erfahren haben. Nicht nur das
Schéne und Harmonische, sondern auch das
Hiafliche und Schmerzverzerrte kann auf
Grund dieses Geheimnisses zum Ausdruck
der Gnade werden und die Teilnahme am
Leben Christi bekunden. Das ist eine stau-
nenerregende Tatsache und ein wunderbarer
Trost, den nur der christliche Glaube ge-
wihrt. Vielleicht haben sogar die Bilder des
SKreuzes im Laufe der christlichen Ge-
schichte den gldubigen Menschen tiefer in das
Herz Gottes hineingefiihrt, als diejenigen,
die ein unmittelbarer Abglanz des Géttli-
chen zu sein scheinen. Aber beide zusammen
ergeben erst den ganzen Reichtum der ge-
schépflichen Bilderwelt, von der aus wir zur
weise- und bilderlosen Schau Gottes auf-
steigen sollen, in der Gott selbst in seinem
eingeborenen Sohne uns zum Urbild aller
Bilder geworden ist. Friedrich Tulf S. J.





