
LITERATUR    BERICHT 

Die Wiedereroberung des Bildes für die Frömmigkeit 

Eines der Symptome für die Bedrohtheit 
und Krise des heutigen Menschen ist die 
zunehmende Verkümmerung seiner inneren 
Bilderwelt (vgl. Romano Guardini in •Die 
Künste im Technischen Zeitalter", Dritte 
Folge des Jahrbuches Gestalt und Gedanke, 
herausg. von der Bayerischen Akademie der 
schönen Künste im Verlag R. Oldenbourg 
1954, S. 34 ff.). Wohl ist sein Bewußtsein 
angefüllt mit einer Unmenge sinnenhafter 
Eindrücke, aber sie alle zusammen ergeben 
noch kein Bild, das man anschauen, in dem 
man verweilen kann, und in dem der Mensch 
die Erkenntnisse und Erfahrungen seines Le- 
bens, die Begegnungen mit dem Dasein im 
Gestalten und Erleiden bewahrt. Von einer 
wirklichen Bildera/eZi, in der es ein oben und 
unten gibt, Himmel und Erde und Abgrund, 
Ordnung und Spannung und einen Gesamt- 
zusammenhang, kann beim Durchschnitts- 
menschen unserer Tage schon gar nicht die 
Rede sein. 

Die Folge davon ist, daß seine Erkennt- 
nisse, soweit sie nicht unmittelbar die sinn- 
lich-materielle Wirklichkeit zum Gegenstand 
haben, unlebendig, dürr, farblos und ab- 
strakt erscheinen. Seine Gefühle sind unpla- 
stisch, haben wenig Volumen, Kraft und 
Ausdauer. Der Mensch kommt sich darum 
so leer vor; er hat sich nichts zu sagen, es 
fällt ihm nichts ein, er fühlt sich vom eigenen 
Inneren her zu nichts angeregt. Er langweilt 
sidi. Die Einsamkeit, Eintönigkeit und Sinn- 
losigkeit seines Daseins bedrücken ihn. Er 
ist seelisch müde und immer ein wenig trau- 
rig. Beides wird oftmals in der Ausdrucks- 
losigkeit seines Gesichtes und in einem 
schwermütigen Blick sichtbar. 

Die Gründe für diesen Verkümmerungs- 
prozeß sind vielfacher Art. Wir sind in wach- 
sendem Maße Menschen des gedruckten Wor- 
tes geworden, wir haben das lebendige Ver- 
hältnis zur Natur verloren, wir sehen und 
hören und erleben zu viel, ohne etwas von 
all dem innerlich verarbeiten zu können. 
Wir begegnen den Dingen und Menschen 
und Ereignissen nicht mehr aus der persona- 
len Tiefe. Je weniger aber der Grund der 
Seele angerührt und befruchtet wird, desto 

weniger hat diese wiederum das Verlangen 
und dieKraft,sich im Sinnenhaften undLeib- 
lichen auszudrücken und zu entfalten: im 
Gestus und in der Gebärde, im Wort und in 
der Melodie und eben auch im Bild. Es ist 
ein circulus vitiosus: die innere Einbildungs- 
kraft bedarf der Bilder, um in der schöp- 
ferischen Phantasie wirksam zu werden. Da 
die Bilder ausbleiben, hat sie keinen Stoff, 
den sie in der Phantasie neu gestalten kann; 
diese hinwieder wird unergiebig und vermag 
ihrerseits die Einbildungskraft nicht mehr 
anzuregen, und so geht es weiter. Nur eine 
ausdauernde Einübung des Schweigens, des 
inneren und äußeren Hinschauens mit der 
Anteilnahme des Herzens könnte die Bilder- 
welt allmählich wieder zurückholen und da- 
mit den Menschen von manchen Übeln unse- 
rer Zeit befreien. 

Daß hier eine Frage angerührt wird, die 
auch für das religiöse Leben von ganz großer 
Bedeutung ist, liegt auf der Hand. Gerade 
weil die Welt der Glaubensgeheimnisse zu 
allermeist unsichtbar ist, kommt es für un- 
sere Frömmigkeit entscheidend darauf an, 
daß wir die Wahrheiten der Offenbarung in 
Bildern uns nahebringen, anschaulich und 
greifbar machen. Gott selbst ist uns auf die- 
sem Wege vorangegangen, indem er uns im 
fleischgewordenen •Bilde" seines Sohnes er- 
schien. Und auch Christus hat oftmals und 
unnachahmlich lebensnah in Bildern und 
Gleichnissen zu seinen Hörern gesprochen. 
Die Einübung der religiösen Bilderwelt ge- 
schieht einmal im Kult der Kirche, der sich 
in reichem Maße der Bilder bedient, ange- 
fangen vom gottesdienstlichen Raum mit sei- 
nem vielfältigen Schmuck bis zu den Farben, 
den Zeremonien und Handlungen der Litur- 
gie. Sie geschieht dann aber vor allem im 
meditierenden Gebet, und beides muß inein- 
ander greifen. 

Daß die Meditation sich wieder mehr des 
Bildes bedingen muß, um aus der Dürre und 
Unfruchtbarkeit des reinen Nachdenkens 
herauszukommen, ist längst erkannt worden. 
Johannes B. Lotz S.J. (in seinem Buch: •Me- 
ditation", Frankfurt/M. 1954, S. 72 ff.) auf 
katholischer und Friso Melzer  (in  seinem 



Literaturbericht 221 

Buch: •Meditation", Stuttgart 1954, S. 49 ff.) 
auf evangelischer Seite haben noch kürzlich 
darauf aufmerksam gemacht. Leider ist diese 
Erkenntnis in den während der letzten Jahre 
erschienenen Betrachtungsbüchern noch nicht 
sehr fruchtbar geworden. Und ob überall 
dort, wo eine Anleitung zum meditierenden 
Gebet gegeben wird (in Klöstern, in Priester- 
seminarien, in der Einzelseelsorge) und wo 
es geübt wird, ein besonderer Wert auf die 
Pflege und Aneignung der Bilderwelt ge- 
legt wird, möchten wir nach unserer Erfah- 
rung sehr in Zweifel ziehen. 

Aber das Problem drängt. Es wird von 
vielen, die sich um ein inneres und religiöses 
Leben bemühen, als solches empfunden. In- 
teressanterweise sind es fast ausschließlich 
Laien, die auf neuen Wegen eine Lösung 
versuchen. Helga Eggemann greift in dem 
großartig ausgestatteten Band •Evangelium 
im Bild" (Worte aus den Evangelien und 
ihre Darstellung in der Kunst, Kösel-Verlag, 
München [1954], 360 S., Folio, DM 32,50) 
die mittelalterliche Tradition der •Biblia 
pauperum" wieder auf. In 160 ganzseitigen 
Bildtafeln, die von der frühchristlichen Kunst 
bis de Goya (gest. 1828) allen Jahrhunderten 
entstammen, hat sie Szenen aus dem Leben 
Jesu zusammengestellt. Der Kommentar zu 
diesen Bildern besteht (außer einer gedräng- 
ten Charakterisierung der einzelnen Künst- 
ler am Schluß des Bandes) einzig in einem 
kürzeren oder längeren Evangelienwort (Pe- 
rikope), das jeweils auf der gegenüberlie- 
genden Seite in großen Lettern abgedruckt 
wird und den Bibelübersetzungen von Allio- 
li, Arndt, Karrer, Luther, Reischl, Storr, 
Thieme, Thimme sowie der Zürcher Bibel 
entnommen ist. Wir halten das Werk für 
sehr glücklich, wenngleich uns für den Zweck 
der Meditation hin und wieder die künst- 
lerische Aussage vor der religiösen zu sehr 
den Vorrang zu haben scheint. Vielleicht am 
deutlichsten wird das bei der Darstellung 
jener Szene am Ostermorgen, wo Maria 
Magdalena dem auferstandenem Herrn zu 
Füßen fällt und das Wort vernimmt: •Rühre 
mich nicht an!" (so ist übersetzt). Man muß 
nur einmal das hier wiedergegebene Bild 
von Tizian (S. 315) mit entsprechenden Dar- 
stellungen etwa von Fra Angelico oder auch 
von dem Niederländer Jacob Cornelisz van 
Oostsanen vergleichen, um den hier gemein- 
ten Unterschied zu sehen. Gegenüber den 
überaus keuschen Bildern der letzteren könn- 

te Tizian geradezu peinlich wirken. Andere 
Tafeln wieder und vor allem die Abbildun- 
gen aus den mittelalterlichen Evangeliaren 
eignen sich vorzüglich für die Meditation, 
zumal der theologische Gehalt in ihnen meist 
ungemein reich ist. 

Ausdrücklicher auf das Beten und Medi- 
tieren nimmt Lothar Schreyer in den beiden 
Bildbänden •Bildnis der Mutter Gottes" 
(mit 64 Bildtafeln und mehrfarbigem Ti- 
telbild, Verlag Herder, Freiburg [1951], 128 
Seiten, DM 20,50); und •Der Sieger über 
Tod und Teufel" (Mit 24 Bildtafeln und 
mehrfarbigem Titelbild, Verlag Herder, 
Freiburg [1953], 264 S., DM 20.-)Bezug.Der 
Band über Maria scheint uns besser gelungen 
zu sein als der über Christus. Er bringt zu- 
nächst über die einzelnen Geheimnisse Ma- 
riens (Immaculata, Jungfrau, Gnadenvolle, 
Mutter, Aufnahme in den Himmel, Mittle- 
rin) gut zusammengestellte Texte aus der 
christlichen Oberlieferung: aus der Heiligen 
Schrift, den Kirchenvätern, den Theologen, 
den großen geistlichen Schriftstellern und 
den Rundschreiben der letzten Päpste. Die- 
sem Textteil folgt dann der Bildteil, in wel- 
chem jedes Bild feinsinnig und sachkundig 
für das ehrfürchtige Hinschauen und für das 
persönliche Gebet erschlossen wird. Wir 
möchten diesen Band jedem empfehlen, dem 
es darum zu tun ist, die Bildmeditation wie- 
der zu erlernen oder zu vertiefen. Der zweite 
Band über Christus, den •Sieger über Tod 
und Teufel" ist leider nicht so einheitlich, 
weder im Textteil noch im Bildteil. Auch 
fällt hier mehr auf, daß der Autor eine be- 
sondere und einseitige Vorliebe für das Sub- 
lime, Zarte und in einem weiteren Sinne 
•Mystische" hat, wie es nicht jedem liegen 
mag und wohl auch leicht zu einer falschen 
Beschaulichkeit führen kann. Weniger Worte 
wären hier oft mehr. Im übrigen aber gilt 
dasselbe, was über das Marienbuch gesagt 
wurde. Die Bilder sind in ausgezeichneter 
Weise für das Beten ausgesucht und auch 
geeignet. 

Als ein Meister der religiösen Bildinter- 
pretation erweist sich Walter Nigg in seinem 
Werk •Maler des Ewigen" (Meditationen 
über religiöse Kunst (Mit 48 Abbildungen. 
Artemis-Verlag, Zürich-Stuttgart [1951], 
318 S.). Er eröffnet dem Leser den religiösen 
Zugang zu je 12 Bildern von Grünewald, 
Michelangelo, EIGreco und Rembrandt. Auch 
Nigg zeigt eine deutliche Vorliebe für das 



222 Literaturbericht 

(religiöse und mystische) Erlebnis, allerdings 
nicht so sehr im Sinne der •devoten Seele", 
sondern im Sinne des oft dramatischen Rin- 
gens, des Hintergründigen und psychologisch 
Verschlungenen. Aber was er sagt, führt im- 
mer mit großer Einfühlungsgabe mitten in 
Inhalt und Problematik der Bilder ein. Es 
geht ihm nicht so sehr um ihre formalen Ele- 
mente als vielmehr um ihren religiösen Ge- 
halt (die Kunsthistoriker und -kritiker wer- 
den ihn deshalb vielleicht ablehnen). Er will 
nicht in der ästhetischen Betrachtung stehen 
bleiben, sondern fordert den Betrachter selbst 
religiös an. Man muß mittun und dem Weg 
des Autors auch innerlich folgen. 

Ähnlich wie Nigg, haben auch andere in 
den letzten Jahren versucht, meditativ das 
religiöse Bild zu erschließen, so u. a. Hans 
Werner Hegemann in seinem Buch •Vom 
Trost der Kunst" (Frankfurt/M., Verlag Jo- 
sef Knecht), in etwa auch Walter Dirks in 
dem Buch •Bilder und Bildnisse" (Frank- 
furt/M., Verlag Josef Knecht), letzterer aller- 
dings nicht ausdrücklich das religiöse Bild. 
Während bei Hegemann aber das Biogra- 
phische und Formale im Verhältnis zum Re- 
ligiös-Theologischen einen breiten Raum ein- 
nimmt, geht es Dirks rein um das Humane 
und Christliche. Er interpretiert (auch bei 
den profanen Bildern) immer als religiöser 
Mensch und als Christ. 

Erwähnt zu werden verdient in diesem 
Zusammenhang noch der mit Liebe und 
Sachkunde betreute Bildband von Dr. Ri- 
chard Sattelmair, dem Herausgeber der Bil- 
derzeitschrift •Erdkreis", •Sancta Ecclesia" 
(Bilder aus dem Leben der katholischen Kir- 
che. Athenäum-Verlag, Bonn [1954], Folio, 
144 S. und 108 Bilder). Der Verfasser ver- 
sucht darin eine bildmäßige Einführung in 
alle Bereiche und Lebensäußerungen der Kir- 
che. Man gewinnt einen Einblick in die hei- 
ligen Stätten, in das heilige Meßopfer, die 
Sakramente und das katholische Brauchtum. 
Man spürt es der Zusammenstellung dieser 
Bilder wie auch den frommen Bemerkungen 
dazu und dem abschließenden Textteil an, 
daß alles mit einem Herzen gemacht wurde, 
das der Kirche ehrfürchtig und liebend ent- 
gegenschlägt. 

Wenn man abschließend an die •Lukas- 
Bücherei zur christlichen Ikonographie" denkt, 
die im Verlag Schwann, Düsseldorf heraus- 
kommt, an die beiden von Heinrich Lütze- 
ler betreuten Sammlungen •Der Bilderkreis" 

und •Der große Bilderkreis" (beide bei 
Herder, Freiburg) oder auch an die kleinen, 
im Don-Bosco-Verlag, München, erscheinen- 
den Bildbändchen, die den Heiligen gewid- 
met sind (z. B. Anna, die Mutter Mariens, 
Johannes der Täufer), so kommt man zu 
der Überzeugung, daß heute nicht wenig 
geschieht um die religiöse Bilderwelt wieder 
zu verlebendigen und für das christliche Le- 
ben fruchtbar zu machen. Ganz im Sinne die- 
ses so wichtigen Anliegens heutiger Verkün- 
digung liegt es auch, wenn Franz M. Mosch- 
ner in dem schmalen, aber außerordentlich 
tiefen und inhaltreichen Büchlein •Bild und 
Ewigkeit" (Verlag Herder, Freiburg [1954], 
96 S., DM 4,80) uns eine philosophisch-theo- 
logische Untersuchung über das Wesen des 
Bildes überhaupt, wie auch eine Anleitung 
zur Deutung und Aneignung der Bilder vor- 
legt. Die Kapitel dieser Untersuchung lau- 
ten: Vom Wesen des •Bildes", Stufenord- 
nung der Bilder, Sinnreichtum der Bilder, 
Aufgabe der Bilder, •Geschichte" (die christ- 
liche Heilsgeschichte ist gemeint) der Bilder: 
Störung und Wiederherstellung, Die Kirche 
und die Bilder, Die Weise des Bilddeutens, 
Voraussetzungen im Bilddeuter, Quellen des 
Bildschöpfens, Anwendung der Bilder (vor 
allem in der Betrachtung und Beschauung). 
Nur eine Ausstellung haben wir zu machen: 
Uns scheint zu wenig die Tatsache berück- 
sichtigt zu sein, daß durch die Erlösung die 
ursprünglichen paradiesischen Bilder nicht 
einfach wiederhergestellt sind, sondern durch 
das Geheimnis des Kreuzes Christi eine Er- 
weiterung erfahren haben. Nicht nur das 
Schöne und Harmonische, sondern auch das 
Häßliche und Schmerzverzerrte kann auf 
Grund dieses Geheimnisses zum Ausdruck 
der Gnade werden und die Teilnahme am 
Leben Christi bekunden. Das ist eine stau- 
nenerregende Tatsache und ein wunderbarer 
Trost, den nur der christliche Glaube ge- 
währt. Vielleicht haben sogar die Bilder des 
•Kreuzes" im Laufe der christlichen Ge- 
schichte den gläubigen Menschen tiefer in das 
Herz Gottes hineingeführt, als diejenigen, 
die ein unmittelbarer Abglanz des Göttli- 
chen zu sein scheinen. Aber beide zusammen 
ergeben erst den ganzen Reichtum der ge- 
schöpflichen Bilderwelt, von der aus wir zur 
weise- und bilderlosen Schau Gottes auf- 
steigen sollen, in der Gott selbst in seinem 
eingeborenen Sohne uns zum Urbild aller 
Bilder geworden ist. Friedrich Wulf S. J. 




