Die Kraft wird in der Schwachheit vollendet

Zur paulinischen Theologie der Schwachheit

Von Eugen Walter, Freiburg i. Br.

Der Satz von der Kraft in der Schwachheit stellt den Hohepunkt jener grof§
angelegten Apologie und jener sehr bewegt gefithrten Selbstdarstellung des Apo-
stels Paulus dar, zu der er in seinem zweiten Brief an die Korinther sich genotigt
. sah. Die Hintergriinde der Angriffe, Entstellungen und Verdichtigungen, die fir
den Apostel schadigend und quilend waren, sowohl fiir seine Person wie fiir sein
Amt, werden uns im einzelnen immer dunkel bleiben. Aber wir verdanken dieser
Not unvergleichliche Aufschliisse iiber seine Person und seine Auffassung von sei-
nem Amt. In keinem Brief konnen wir tiefer hineinschauen in das, was in seinem
Innern vorgeht. Man konnte diesen Brief die Confessiones des Apostels nennen.
Nur das Ringen um seine Autoritit gegentber dieser Gemeinde hat ihm die Preis-
gabe seiner intimsten Erfahrungen abgenétigt. Dadurch sind wir instand gesetzt, zu
sehen, dafl anch seine personlichsten Erfahrungen mit seiner Verkiindigung éiberein-
stimmen, und daf er fiir sich keinen anderen Mafistab in Anspruch nimmt als den, der
fiirr jeden Christen gilt. Gerade in unserem Brief, in dem er die Uberlegenheit des
apostolischen Amtes betont, wiegt es besonders schwer, dafl er doch auch Schritt fiir
Schritt die Einheit der christlichen Erfahrung bezeugt. So ist also auch mit dem
Satz von der Kraft in der Schwachheit ebensowohl eine ganz personliche Erfah-
rung des Apostels wie ein allgemeingiiltiges christliches Gesetz ausgesprochen. Des-
sen war sich auch der hl. Paulus bewuBt, wie gezeigt werden soll. Es ist freilich
bemerkenswert, dafl auch ihm, zu dessen Theologie von Anfang an diese Formel
gepafit hitte, dieser Satz als personlicher Trost durch eine Offenbarung des Herrn
geschenkt wird. Eine Theologie der Schwachheit darf nicht in eine falsche Sicherung
ausarten und als eine bequeme Devise fiir Halbheiten mifiverstanden werden.

1.

Der Satz, daf} die Kraft in der Schwachheit sich vollendet, stellt ein Paradox
dar; aber schliefilich lautet er doch nicht: Schwachheit sei Kraft. Fiir den hl. Paulus
ist eine Vorliebe fiir das Paradox kennzeichnend. Vorsichtiger ausgedriickt: fiir die
Antithese. Das hingt mit griechischer und rhetorischer Bildung zusammen. Die
Antithese ist eines ihrer wirkungsvollsten Stilmittel. Handelte es sich aber nur dar-
um, dann wire die Schwachheit kein Thema der Theologie, sondern der Rhetorik.
Ein Thema der Theologie kann sie nur durch Gott geworden sein, durch die Offen-
barung in Christus Jesus, und dadurch, dafi der glaubende Mensch diese Offen-
barung mit seinen Mitteln des Denkens und Verstehens auffingt und sich aneignet.
Wie kommt es nun dazu, dafl der Begriff der Schwachheit im Raum der Qffenbarung
wichtig wird, dafl er gleichsam theologischen Rang erhilt?

Uberblicken wir zunidchst die Aussagen, in denen der Begriff vorkommt, um das



Die Kraft wird in der Schwadhheit vollendet 249

Feld zu erkennen, in dem sich dann Offenbarung so ereignet, daf sie diesen Begriff
mit so spezifischem Inhalt an sich bindet.

Das Wort ,Schwachheit® kann in ganz alltiglichem und vordergrindigem Sinn
verwendet werden. So wird 1 Pt 3,7 die Rede vom schwiicheren Geschlecht gebraucht
als den Frauen, mit denen deshalb die Ménner riicksichtsvoll amgehen sollen. Paulus
charakterisiert sein Auftreten in Korinth als geschehen mit Schwadhheit und Furchi
und vielem Zittern (1 Kor 2, 3). Jene Gegner in Korinth, die ihm so viel zu schaffen
machten, hatten sich iiber ihn dahin ausgelassen, daf seine Briefe zwar wudhtig
und kraftvoll seien, sein persinliches Auftreten aber schwdichlich und seine Reden
nicht gerade imponierend (2 Kor 10, 10). Die wirtschaftlich Schwachen werden in
den Abschiedsmahnungen des Apostels zu Milet bedacht: In allem habe ich euch
gezeigt, wie man sich durch Arbeit der Schwachen annehmen mufl, eingedenk des
Woartes des Herrn Jesus, der gesagt hat: Geben ist seliger als Nehmen (Apg 20, 35).

In den Evangelien wird der Zustand der Kranken mit diesem Wort bezeichnet
(Mk 6,56; Mt 8,17; 10,8; Lk 5,15; 10,9; Jh 5,5; 11,4). Die eigentiimlichere Welt
des Neuen Testaments erschliefit sich aber dort, wo iiber die konkrete und besondere
Art von erfahrener Schwache hinaus der Mensch grundsétzlich als in Schwachheit
befindlich erscheint. Diese Schwachheit haftet gewifl an seinem Fleisch, aber mit
Fleisch selbst ist ja ungefdbr das gemeint, was wir heute die Existenz des Menschen
zu nennen pflegen. In diesem Sinn sagt Jesus in Gethsemane: Der Geist ist zwar
willig, aber das Fleisch ist schwach (Mt 26,41). Diese Schwiche ist sowohl Folge wie
Ursache der Siinde, darum oft nahezn gleichbedeutend mit Siinde. Wir brauchen
einen Hohepriester, der Mitleid haben kann mit unsern Schwichen (Hb 4,15). Viel-
sagend ist die Parallelitit der beiden Sédtze aus dem Romerbrief: Ist dodh Christus,
da wir noch schwach waren, zur rechten Zeit fiir die Siinder gestorben . . . Gott aber
erweist seine Liebe zu uns dadurch, dafS Christus fiir uns starb, da wir noch Siinder
waren (Rém 5,6 u. 8). Nun hort aber nicht jede Form der Schwachheit anf, wenn
einer in Christus ist und in ihm Anteil hat an dem Pneuma, das die Kraft Gottes ist.
Es gibt dic Schwachen in der Gemeinde, die sich noch nicht ganz aus den Fesseln
ihrer heidnischen Vorstellungen befreit haben. In Korinth sind sie dngstlich mit dem
Fleisch, das sie auf dem Markte kaufen; in Rom getrauen sie sich iiberhaupt kein
Fleisch zu essen. Sie sind im Glauben schwach (R6m 14, 1), bzw. im Gewissen (1 Kor
8, 7. 12). Obwohl Paulus diese Angstlichkeit als unnétig und diese Schwachheit als
falsch erkennen lifit, sieht er grofiere Gefahren bei denen, die sich ihrer Stirke
allzusehr bewuflt sind und im Herabschauen von ihrer Hohe lieblos werden. Er kann
von sich sagen: Wer ist schwach, ohne daf ich schwach bin? (2 Kor 11,29). Sein
Grundsatz war und ist: Ich ward den Schwachen schwach, um die Schwachen zu
gewinnen (1 Kor 9,22). Wen und was meint der Apostel damit? Das ist des-
wegen nicht leicht za sagen, weil er sich hier emphatisch emportragen 1dfit auf eine
Hohe, von der er sein apostolisches und seelsorgerliches Wirken im ganzen iber-
schaut. Also sowohl das missionarische der ersten Verkiindigung wie nachher die
Leitung der Gemeinden und der einzelnen. Er verzichtet oft darauf, seine Freiheit
zu gebrauchen, und pafit sich denen an, die sich unter irgendein Gesetz glauben
beugen zu miissen, obwohl er damit den Anschein anf sich zieht, selber schwach zu
sein. In Ewigkeit werde ich kein Fleisch essen, wenn eine Speise meinen Bruder



250 Eugen Walter

argert (1 Kor 8,13). Er sagt allerdings nicht, daf er es nur auf sich genommen
hatte, schwach zu scheinen! Und wenn er so von seinem Schwachwerden
spricht, mufl man es wohl verstehen im Sinn von Phil 2, 7{. ... er ward den Men-
schen gleich und als ein Mensch erfunden. Sein Schwachwerden ist ein echtes Her-
absteigen in die Existenzform der Schwachheit.

Damit nihern wir nns den wichtigsten Aussagen von heilsgeschichtlichem Rang,
in denen der Begriff von Schwachheit ganz umfassend wird und fast gleichrangig
mit dem Begriff der Erwdhlung. Denn Gottes Torheit ist weiser als die Menschen,
und Gottes Schwadhheit ist stirker als die Menschen. Seht nur auf eure Berufung,
‘Briider: ... Was schwach ist (im Sinne) der Welt, hat Gott auserwdihlt, um das
Starke zu beschdmen (1 Kor 1,25 ff). Das ist zunichst der korinthischen Gemeinde
gesagt im Hinblick auf ihre soziologische Zusammensetzung; aber nur ihr? Ist der
Satz nicht viel umfassender, ganz umfassend gemeint, gilt diese Kennzeichnung
nicht schon fiir die Zuhérer Jesu? Ich preise dich Uater, Herr des Himmels und der
Erde, dafl du dies den Weisen und Klugen verborgen, den Unmiindigen aber
geoffenbart kast (Mt 11,25 f). Die Unbedeutenden, die hier Unmiindige heifien,
sind dieselben, die er auch als die Armen selig preist. Es sind dieselben, aus denen
er seine Apostel berufen hat. Auch auf sie hin liefle sich durchans so fragen, wie
Paulus hier fragt — ihn selbst eingeschlossen! Denn wenn er auch schreiben kann, so
weil} er sich doch durchaus als ein Letzter - wie eine Fehlgeburt (1Kor 15,8). Liefe
sich dieses Gesetz nicht auf die Heilstriger des Alten Bundes iiberhaupt ausdehnen?
Jakob, Josef, David, waren sie unter ihren Briidern nicht immer die Geringeren,
die Schwicheren? Das Bundesvolk selbst, gibt es einen anderen Grund fiir seine
Erwihlung als eben seine Geringheit unter anderen Vilkern? Und der Ersehnte
dieses Volkes, der, in dem es gesegnet sein sollte und alle Volker mit ibm, er war
es wieder so sehr, dafl selbst sein Volk ihn nicht erkannte: Die Juden fordern Zei-
chen, die Griechen suchen Weisheit, wir aber verkiindigen Christus, den Gekreuzig-
ten, den Juden ein Argernis, den Griechen eine Torheit (1 Kor 1,22 {); denn wahi-
lich er wurde gekreuzigt in Schwachheit (2 Kor 13,4). Das Paradox vonder Erwihlung
des Schwachen stammt also nicht letztlich aus der Selbsterfahrung des Apostels und
noch viel weniger aus seiner rhetorischen Schulung. Seine eigene Erfahrung hat
ihm nur geholfen, dieses heilsgeschichtliche Gesetz allenthalben zu erkennen, nach-
dem es ihm an seiner zentralsten Stelle, an Christus, aufgegangen war.

Der Grund fiir diese Erwahlung des Schwachen ist auch erkannt und ausgespro-
chen: Um das Starke zu beschimen (1 Kor 1,28). Im Menschen ist eine so gefahr-
liche Neigung zur Selbstiiberhebung, dafl jede Grofe, jeder positive Wert thn zur
Selbstbehauptung und damit zur AbschlieBung gegen Gott zu verfithren droht. So
wird ihm oft das Gute zum Verhingnis. Die Gerechten werden selbstgerecht und
ersticken in diesem selbstgemachten Panzer, wihrend die Siinder das ihnen ge-
schenkte Heil dankbar érgreifen und Gottes Gnade preisen. Selbst die Handvoll
irdischen Besitzes oder was man so Reichtum nennen kann, selbst dieses geniigt, um
den Menschen daran verlorengehen zu lassen: Leichter geht ein Kamel durch ein
Nadelohr.

Deshalb hat Gottes Gnade den Apostel dahin gefithrt, dafl er sich seiner Schwadh-
heiten riihmt. Sich seiner Schwachheiten rithmen muf also den Sinn haben: sich



Die Kraft wird in der Schwadhheit vollendet 251

mit ihnen getriosten, weil so Gott kein Weg versperrt ist fiir den Erweis seiner
Macht. Meiner selbst will ich mich nicht riihmen, es sei denn meiner Schwadiheiten
(1 Kor 12,5). Damit ich mich nicht iiberhebe, wurde mir ein Stachel ins Fleisch
gegeben, ein Satansengel, daff er mich mit Fiusten schlage — damit ich mich nicht
tiberhebe (1Kor 12,7).

Damit sind wir an die besondere Erfahrung gelangt, die der Apostel hier sozu-
sagen preisgibt. Nachdem er sich herbeigelassen hat, von seinen Begnadungen und
Entriickungen etwas zu sagen, fithlt er sich gen6tigt, nun erst recht auch das Demi-
tigende nicht zu verschweigen, um das ihn niemand beneiden wird. Was genau mit
dem Stachel ins Fleisch gemeint ist, hat aller Scharfsinn der Gelehrten noch nicht
herausbringen kénnen; nur darin sind jetzt alle einig, dafl es Krankheitserscheinun-
gen sein miissen, die ihn sehr quilten und zwar besonders darum, weil sie der
Missionsanfgabe des Apostels, jedenfalls zundchst, sehr hinderlich waren. In diese
Not hinein wird ihm die Antwort seines Herrn: Meine Gnade genidigt dir; denn die
Kraft kommt in der Schwachheit zur Uollendung. Es scheint durchaus, dafl auch die
zweite Satzhilfte noch als Antwort des Herrn verstanden werden muf}, nicht schon
als anfnehmendes Weiterdenken des Apostels. Gnade wird hier zunichst bedeuten:
meine Huld, mein Wohlgefallen; doch wurzelt darin das, was in der zweiten Satz-
hilfte dann als ,Kraft“ hervortritt. Die Schwachheit bleibt, und doch wird Kraft
sichtbar. Die Schwachheit bleibt sein eigener Anteil, die Kraft wird darin freigesetzt
als Gottes Anteil. Das eben soll ganz besonders sichtbar werden, dafl die trotz des
personlichen Versagens eintretenden Missionserfolge die Wirksamkeit Gottes be-
zeugen. Die Schwachheit bleibt, sie bleibt nach auflen und nach innen; er leidet an
ihr, und sie wird auch sichtbar nach auflen. Deswegen leidet er eben noch mehr an
ihr. Aber die Kraft wird auch sichtbar nach auflen und nach innen; nach auflen in
den Erfolgen, nach innen in dem ungebrochenen Vertrauen des Apostels, der am
Boden liegt und doch nicht aufgibt ... (2 Kor 4, 7 ff). Schwachheit und Kraft sind
also zugleich; auf eine seltsame Weise sind sie vereinte Gegensatze. Sie liegen nicht
nur nebeneinander oder nacheinander, sondern ineinander. Daher will ich mich
mit Freuden der Schwachheiten vielmehr riihmen, damit die Kraft Christi sich auf
midk niederlasse (2Kor 12,9b). Aus dem singularischen Begriff ,Schwachheit® ist
hier der Plural geworden. Die ,Schwachheit® zeigt sich konkret in den ,Schwach-
heiten® seines Lebens. Darum ist’s mir nur lieb, wenn ich unter Schwadhheiten zu
leiden habe, mich mifikandeln lassen mufl, in Néte, Uerfolgung und Bedringnisse
komme um Christi willen; denn wenn ich schwach bin, dann bin ich stark (2 Kor
12,10).

Das ist die Lehre, die der hl. Paulus aus dem Trostwort des Herrn fiir sich zieht,
die Anwendung, die er aus der Offenbarung gewinnt. Der abschlieRende Vers zeigt,
wie sehr sich der Apostel das Trostwort seines Herrn angeeignet hat. Es fiihrt ihn
bis zur Freude an der Schwadhheit, ja sogar zum Rihmen derselben.

Rithmen ist eines der cigentiimlichsten Paulusworte. Ein Letztes, Hochstes seiner
Selbsterfahrung im Glauben driickt sich darin ans. Es gibt ein Rihmen, das der
Gipfel dessen ist, was Gott verabscheut. Es ist das Rilhmen des Fleisches, das Selbst-
vertrauen des Menschen, der sich der Nichtigkeit alles dessen, worauf er es griindet,
noch nicht bewufit geworden ist. Es gibt aber auch ein Rithmen, das erlaubt, ja



252 Eugen Walter

wahrhaft wiirdig und recht ist vor Gott. Paulus macht sich dafiir das Jeremiaswort
zu eigen: Wer sich riihmt, rithme sich des Herrn (1 Kor 1, 30; Jer 9, 23). Es soll
gar nicht nur gebeugte Nacken, gebrochene Haltung, zerknicktes Selbstbewufitsein,
Unsicherheit und Angstlichkeit bei denen geben, die in Christus befreit sind. Mit
dem Rithmen ist die Sieghaftigkeit jenes Glaubens gemeint, der die Welt iiber-
windet. In diesem Rithmen ersteigt der Glaube die Hohe seiner Vollendung, in ihm
strahlt sein Glanz aus und stromt sein Reichtum tiber. In dhnlichem Sinn heifit es
auf dem ersten Hohepunkt des Romerbriefes: Durdi Christus haben wir Zutritt
zu der Gnade, in der wir stehen, und rilhmen uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit
Gottes; nicht nur das, wir rithmen uns vielmehr auch der Triibsale (Rém 5,2 f).

IL.

Wir sagten: das Rithmen sei eine spezifisch paulinische Ausdrucksweise, und es
sei ein Hochstes und Auflerstes, was itberhaupt an christlicher Glaubensverwirk-
lichung maglich ist.

Das gibt uns Anlaf zu der Frage, ob und unter welchen Umstinden das in unserer
Stelle Ausgesprochene fir unsere eigene Erfahrung in Anspruch genommen werden
darf. Denn wenn hier ein Auflerstes an christlicher Existenz-Deutung erreicht ist,
ist damit auch eine Grenze erreicht. Sie zeigt sich im Paradox an: Wenn ich schwach
bin, dann bin ich stark. Alles kommt darauf an, daf dieser Gedanke nicht mif}-
braucht wird. Ein Paradox ist eine Hochstspannung. Auflerste Erfahrungen werden
immer in gewagte und je nach Veranlagung auch in paradoxe Formulierungen ge-
kleidet werden. Ama et quod vis fac ist kein Paradox, aber eine kithne Formulie-
rung, und wir wissen, dafl — wie richtig die Devise an sich bleibt — sie nicht jedem
angemessen ist. Paulus hat seine Erfahrungen machen miissen mit den Formulie-
rungen seiner Freiheitserfahrung in Christus. In seinen Briefen begegnen uns noch
einige. Aber wir lesen mehr davon, wie er schon jene Devisen gegen MifSbrauch
abgrenzen und sicherstellen mufl. Er nimmt nichts zuriick, was er gesagt hat: Alles
ist mir erlaubt; aber er sieht sich gezwungen nachdriicklich hinzuzufiigen: Doch nidut
alles frommt (1 Kor 6,12; vergleiche dazu das ganze 8. Kapitel itber die Erkenntnis
und das ganze 9. tiber die Freiheit). Das Paradox der felix culpa entstammt paulini-
schem Denken, wie Rom 5,20 zeigt: Wo die Siinde viel wurde, wurde die Gnade
noch iberschwenglicher. Dort hat er auch selber die Gefahr und die Grenze dieses
Gedankens aufgezeigt: Wenn aber unsere Ungerechtigkeit Gotles Gerechtigkeit ins
Licht stellt, was sollen wir dann sagen? Ist dann Gott nicht ungerecht, wenn er sein
Zorngericht verhingt? — Das sei ferne (Rém 3,5 f).

Kann man die genaue Grenze bestimmen, wo ein richtiger hochster Gedanke in
seine verhidngnisvollste Verkehrung umschldgt? Man kann es. Sobald der Gedanke
von der hohen Spannung heruntergeholt und auf einer bequemen Ebene angesie-
delt wird, dann entartet er, wie eine adelige Alpenblume, die sich mit wenig Krume
zwischen Fels und Eis zu behaupten gewohnt ist, entartet, wenn sie in einen gediing-
ten Garten verpflanzt wird. Sobald der Mensch auf seiner Ebene tiber etwas verfiigt,
was er nur als reines Geschenk entgegennehmen kann, dann ist das Unglick ge-
schehen. Er mag dann das Wort nachsprechen: ,Alles ist Gnade” —~ aber es ist nicht



Die Krafl wird in der Schwachheit vollendet 253

mehr Gnade, sondern Selbsttiuschung. Zum mindesten ist der Grad der inflato-
rischen Entwertung nicht mehr zu bestimmen. Sobald der Mensch sich eine Sicherheit
macht, die etwas anders ist als eine im Glauben, in Furcht und Zittern je und je
ergriffene, wird daraus ,die entsetzlichste Hybris der Kreatur, die d1e Barmherzig-
keit Gottes uiberlisten will“ (K. Rahner).

Nicht jede Schwachheit ist ohne weiteres Kraft. Nicht jede Unfahigkeit ist an sich
schon ein Gewinn fiir das Reich Gottes. Paulus hat sich gemiht und hat unter seiner
Schwachheit gelitten. Er hat mit dem Ubel gerungen, er hat um Befreiung gebetet.
Es hat einer Offenbarung bedurft, dafl er sich zufrieden gab. Nicht jeder darf auf
eine Offenbarung rechnen, aber auch nicht jeder darf sich ohne weiteres selbst da-
mit trosten. Es gehrt zum verantwortungsvollen Amt der Paraclesis, der Seelen-
leitung, diesen Trost richtig zu verwalten und anzuwenden, ihn niemand vorzuent-
halten, der ihn nétig hat, ihn an niemand zu verschleudern, dem er nicht zusteht.

Die Schwachheit des hl. Paulus war keine moralische Schwachheit, sondern physi-
sche, allenfalls psycho-physische. Mit dieser Bezeichnung haben wir ein weites Feld
eroffnet, auf dem sich heute die Leiden und Schwierigkeiten unzihliger Menschen
abspielen — und auf dem sie sehr in Gefahr, oder auch sehr geneigt sind, sich zum
Objekt interessanter Methoden und interessierter Wissenschaft machen zu lassen.
Es hat etwas Erbarmungswiirdiges an sich, den run der heutigen Menschheit zum
Psychologen zu beobachten, von dem sie jetzt das Heil erwartet. Niemand darf
undankbar sein fir die Erhellungen, die uns auf diesem Gebiet in den letzten Jahr-
zehnten geschenkt worden sind, und es gibt Fille, die wirklich dorthin zu iiberweisen
sind. Es gibt aber wahrscheinlich noch mehr Menschen, denen allein damit gedient
ist, daB sie lernen, ihre psychische Belastung und Anomalie gliubig auszuhalten.
Und es wird hochste Zeit, dafiir ein Zeichen aufzurichten, auf das sie schanen kén-
nen, wie die Israeliten auf die eherne Schlange zu schauen hatten. Denn nicht die
Heilung ist das Wichtigste, nicht die Heilung, die sie nach ihrem Verstandnis auf
ihrer Ebene zunachst allein ersehnen und erstreben, sondern das Heil, nicht die Be-
freiung von der Krankheit, sondern die Gnade, nicht die Beseitigung der Stérung,
sondern hindurchzubrechen zu einer tieferen Erfahrung von Gott. Und dann wiirde
sehr oft auch weitgehend Heilung auf der vorderen Ebene menschlicher Erfahrung
noch hinzugeschenkt.

Unter den Begriff Schwachheit, aus der mit Gottes Gnade Gutes werden kann,
konnen noch andere Arten und Formen menschlicher Zustdnde und Widerfahrnisse
fallen. Etiam peccata? Etiam peccata! Wenn der hl. Angustinus gewagt hat, in das
~Alles® jenes Verses Rom 8,27 auch die Siinde einzubeziehen, so kann es prinzipiell
nicht weniger moglich sein, sie auch unter den Begriff der Schwachheit einzuschliefen.
Wir haben zwar vorhin die beiden Bereiche unterscheiden miissen, aber schlieBlich
bleibt die Tatsache bestehen, dafl mit der Schwachheit sowohl Krankheit als auch
Siinde bezeichnet sein kann, und dafl manchmal keine sichere Entscheidung zwischen
beiden zu treffen ist (wir erinnern hier an die Stelle Hebr 4,7; Rom 5, 6 u. 8). Die
Erfahrung vieler geistlicher Lehrer tritt dafiir ein, dafl nicht so sehr manche Sinden
dem Fortschritt und der Vollkommenheit im Wege stehen als vielmehr Trigheit,
Lanheit und Selbstsicherheit. Wo also der Mensch durch seine Fehler tiefer gebeugt
und zu gréflerer Demut und Dankbarkeit aufgebrochen wird, da kann die Gnade



254 Eugen Walter

reichlicher ankommen und radikaler wirksam werden. Freilich gilt hier ganz beson-
ders die eingangs erhobene Warnung: Wo das ohne Spannung von vornherein und
wie selbstverstindlich angenommen wird, wo die Siinde nicht mit Eifer gemieden
wird, oder nachdem sie geschehen ist, nicht durch entsprechende Akte der Ubergabe
an Gott aufgefangen und umgewandelt wird, da ist die Siinde das Ubel schlechthin
und bleibt um so mehr schadenstiftend, je weniger sie gefiirchtet wird.

Es gibt viele Formen der Schwachheit. Eine davon haben uns Gertrud v.le Fort und
Bernanos besonders eindringlich vorgestellt: die Angst. Beide haben uns auch
gezeigt, wie in der Angst sich die Kraft vollenden kann. Es braucht nicht immer
eine so extreme Ausgeliefertheit, um die Angst zum Grunde der Gnade zu machen.
Aber wir sehen auch, dafl durchaus nicht in jedem Fall einer solchen Schwachheit
wirkliche Begnadung daraus wird.

Wie ist es mit andern Formen gesteigerter Anfilligkeit oder Empfindlichkeit,
unter der die damit Bebafteten ja in dhnlicher Weise leiden konnen? Ja, denken wir
nur an Empfindlichkeit, die sich vielleicht nicht so sehr andern gegeniiber in Form
von Gekrinktheit und Verletztheit duflert, als dafl sie den damit Behafteten ein
aufierordentliches Mafl von Leidenmiissen und Lihmung auferlegt. Es ist micht
einzusehen, weshalb das Trostwort Christi nicht auch hier gelten diirfte. Freilich,
je mehr die Schwachheiten vom dufieren in den inneren Bereich sich verlagern, desto
mebr ist aufzupassen, dafl sich nicht gerade das einschleicht, was Gott durch solche
Zulassungen ausschliefen und herausldutern mochte: die Selbstliebe. Wer sich ge-
stattet, empfindlich zu sein, der ist nicht schwach, sondern madht sich selber schwach.
Er mistet jenes Ich, in dem alles andere, nur nicht die Kraft Christi wohnen wird.

Weniger vom exegetischen Befund her als vom aszetischen Interesse geleitet darf
man den Finger einmal auf das Wort ,vollendet* legen. In dem an Paulus ergan-
genen Spruch bedeutet es wohl einfach, dafl die Kraft {Gottes) in der Schwachheit
(des Menschen) zur vollen Auswirkung kommt. Es ist nicht an einen Unterschied
zwischen Anfang und Vollendung gedacht. Wohl aber muf} der Seelenfithrer diesen
Unterschied machen. Anfanger miissen gegen ihre Schwachheiten kimpfen. Anfin-
gern gereichen sie nicht zum Fortschritt, als hochstens dadurch, daf sie sich zu noch
groflerer Anstrengung nétigen lassen. Anfianger dirfen sich nicht eine Theologie
der Schwachheit zurechtmachen, um dann beruhigt alles gehen und treiben zu
lassen. Daraus wiirde keine Vollendung, sondern Absturz im Selbstbetrug., Denen
aber, die Gott vollenden will, bereitet er Schwachheiten zu, durch die sie vollendet
werden.

Die letzte Schwachheit, durch die jeder vollendet werden soll, ist deshalb das
Sterben. Es ist das Auflerste an Erleidenmiissen, an Verdemiitigung und Entméich-
tigung, darum zugleich auch die hochste Moglichkeit der Ubergabe, der Nachfolge.
Darum ist Sterben auch jener Mafistab, der echte Schwachheit unterscheiden 148t von
vermeintlicher. Wo Sterben dabei ist, geht’s an das Ich; und so viel davon stirbt, so
viel hat die Kraft Christi Platz.

Es kann natirlich auch eine Flucht in die Schwachheit geben. Minderwertigkeits-
gefiihle stellen eine solche Flucht dar. Auch ein Verfasser heiliger Schriften ist heute
nicht der Moglichkeit enthoben, nach den Methoden der Tiefenpsychologie beurteilt
und unter ihre Typen eingereiht zu werden. Eine so differenzierte und gefihrdete



Christliches Zeugnis im heutigen China ‘ 255

Personlichkeit wie der hl. Paulus bietet mancherlei Ansitze fiir medizinische und
psycho-somatische Hypothesen. ,Der Stachel im Fleisch“ hat ja genug gescheite und
iibergescheite Uberlegungen auf den Plan gerufen. Man kann auch nicht leugnen,
daf Paulus durch seine korperliche Kleinheit und Schwiche fiir Minderwertigkeits-
gefiihle disponiert war. Und doch kann bei ihm nichts davon entdeckt werden. Sein
Gefiihlsleben ist reich und er 14ft, wie kein anderer Verfasser des Neuen Testamen-
tes, hineinschanen. Und nirgendwo zieht er freimitiger den Schleier von allen
Bewegungen seines Herzens weg, als in diesem zweiten Brief nach Korinth. Aber
es fehlt jede Spur davon, dal er sich in Depressionen hétte gehen lassen und der
Gefahr erlegen wire, alles aus einer solchen Perspektive zu sehen. Auch wird nicht
etwa das Kranksein selber iberkompensiert und in Kraft umgelogen. Er sagt nicht,
Krankheit sei der beste Zustand eines Apostels, oder Krankheit sei Kraft, sondern
er 148t sich sagen, dafl die Kraft sich am liebsten dort niederldfit und zur héchsten
Wirkung bringt, wo der Mensch aiber keine Kraft mehr verfugt. Was hat ihn vor
solchen Verbiegungen, vor solchem Ausweichen bewahrt? Seine Christusgebunden-
heit, sein Glaube. Minderwertigkeitsgefiihle sind bedingt durch ein Auf-sich-selbst-
Blicken. Paulus sieht ganz auf Christus und sich nur in ihm. Glauben heifit fiir ihn
aus Christus leben. Davon her bekommt alles sein entscheidendes Vorzeichen. Das
Annehmen der Schwachheit bedeutet darum niemals ein schwichliches Christentum.
Denn niemals wird man mit Schwachheit auf schwache Weise fertig. Schwachheit
kann nur durch etwas Kraftvolles zum Guten werden. Das Entscheidende ist die
Kraft Christi, aber diese braucht, um anzukommen und unser zu werden, etwas in
uns selbst, was nicht Schwachheit ist: sie braucht den Glauben. Der Glaube ist von
Wesen das, was unsere eigenen Moglichkeiten ubersteigt. Er ist von Wesen das,
was die Welt und ihre Méglichkeiten @berwindet.

Christliches Zeugnis im heutigen China

Von Dr. Eva J. Kraft, z. Zt. Tokyo

Wir klagen beute oft, dal von einem christlichen Zeugnis bei uns so wenig
zu sehen sei. Alles erscheint uns miide, eine zahe, breiige, indifferente Masse, viel
Skepsis und Resignation, — auch in den eigenen Reihen. Demgegeniiber kommen
uns die Berichte von der heroischen Zeugnisbereitschaft der Christen in den vom
Kommunismus iiberfluteten Landern Ostasiens, in Vietnam oder China, wie Nach-
richten aus einer anderen Welt vor. Die abendlandische Christenheit sei alt ge-
worden, hort man gern sagen; das Leben der kleinen katholischen Gemeinden in
der verfolgten Kirche des fernen Ostens hingegen mute wie ein urchristlicher Frith-
ling an.

Zweifellos ist etwas Richtiges an diesem Urteil, aber ebensoviel Falsches und
Irrefiihrendes. Was ist denn eigentlich christliches Zeugnis und wo findet man es?
Wenn wir von diristlichem Zeugnis sprechen, dann denken wir fiir gewohnlich an





