
Die Kraft wird in der Schwachheit vollendet 

Zur paulinischen Theologie der Schwachheit 

Von Eugen Walter, Freiburg i. Br. 

Der Satz von der Kraft in der Schwachheit stellt den Höhepunkt jener groß 
angelegten Apologie und jener sehr bewegt geführten Selbstdarstellung des Apo- 
stels Paulus dar, zu der er in seinem zweiten Brief an die Korinther sich genötigt 
sah. Die Hintergründe der Angriffe, Entstellungen und Verdächtigungen, die für 
den Apostel schädigend und quälend waren, sowohl für seine Person wie für sein 
Amt, werden uns im einzelnen immer dunkel bleiben. Aber wir verdanken dieser 
Not unvergleichliche Aufschlüsse über seine Person und seine Auffassung von sei- 
nem Amt. In keinem Brief können wir tiefer hineinschauen in das, was in seinem 
Innern vorgeht. Man könnte diesen Brief die Confessiones des Apostels nennen. 
Nur das Ringen um seine Autorität gegenüber dieser Gemeinde hat ihm die Preis- 
gabe seiner intimsten Erfahrungen abgenötigt. Dadurch sind wir instand gesetzt, zu 
sehen, daß auch seine persönlichsten Erfahrungen mit seiner Verkündigung überein- 
stimmen, und daß er für sich keinen anderen Maßstab in Anspruch nimmt als den, der 
für jeden Christen gilt. Gerade in unserem Brief, in dem er die Überlegenheit des 
apostolischen Amtes betont, wiegt es besonders schwer, daß er doch auch Schritt für 
Schritt die Einheit der christlichen Erfahrung bezeugt. So ist also auch mit dem 
Satz von der Kraft in der Schwachheit ebensowohl eine ganz persönliche Erfah- 
rung des Apostels wie ein allgemeingültiges christliches Gesetz ausgesprochen. Des- 
sen war sich auch der hl. Paulus bewußt, wie gezeigt werden soll. Es ist freilich 
bemerkenswert, daß auch ihm, zu dessen Theologie von Anfang an diese Formel 
gepaßt hätte, dieser Satz als persönlicher Trost durch eine Offenbarung des Herrn 
geschenkt wird. Eine Theologie der Schwachheit darf nicht in eine falsche Sicherung 
ausarten und als eine bequeme Devise für Halbheiten mißverstanden werden. 

I. 

Der Satz, daß die Kraft in der Schwachheit sich vollendet, stellt ein Paradox 
dar; aber schließlich lautet er doch nicht: Schwachheit sei Kraft. Für den hl. Paulus 
ist eine Vorliebe für das Paradox kennzeichnend. Vorsichtiger ausgedrückt: für die 
Antithese. Das hängt mit griechischer und rhetorischer Bildung zusammen. Die 
Antithese ist eines ihrer wirkungsvollsten Stilmittel. Handelte es sich aber nur dar- 
um, dann wäre die Schwachheit kein Thema der Theologie, sondern der Rhetorik. 
Ein Thema der Theologie kann sie nur durch Gott geworden sein, durch die Offen- 
barung in Christus Jesus, und dadurch, daß der glaubende Mensch diese Offen- 
barung mit seinen Mitteln des Denkens und Verstehens auffängt und sich aneignet. 
Wie kommt es nun dazu, daß der Begriff der Schwachheit im Raum der Offenbarung 
wichtig wird, daß er gleichsam theologischen Rang erhält? 

Überblicken wir zunächst die Aussagen, in denen der Begriff vorkommt, um das 



Die Kraft wird in der Schwachheit vollendet 249 

Feld zu erkennen, in dem sich dann Offenbarung so ereignet, daß sie diesen Begriff 
mit so spezifischem Inhalt an sich bindet. 

Das Wort •Schwachheit" kann in ganz alltäglichem und vordergründigem Sinn 
verwendet werden. So wird 1 Pt 3,7 die Rede vom schwächeren Geschlecht gebraucht 
als den Frauen, mit denen deshalb die Männer rücksichtsvoll umgehen sollen. Paulus 
charakterisiert sein Auftreten in Korinth als geschehen mit Schwachheit und Furcht 
und vielem Zittern (1 Kor 2,3). Jene Gegner in Korinth, die ihm so viel zu schaffen 
machten, hatten sich über ihn dahin ausgelassen, daß seine Briefe zwar wuchtig 
und kraftvoll seien, sein persönliches Auftreten aber schwächlich und seine Reden 
nicht gerade imponierend (2 Kor 10,10). Die wirtschaftlich Schwachen werden in 
den Abschiedsmahnungen des Apostels zu Milet bedacht: In allem habe ich euch 
gezeigt, wie man sich durch Arbeit der Schwachen annehmen muß, eingedenk des 
Wortes des Herrn Jesus, der gesagt hat: Geben ist seliger als Nehmen (Apg 20,35). 

In den Evangelien wird der Zustand der Kranken mit diesem Wort bezeichnet 
(Mk6,56; Mt8,17; 10,8; Lk5,15; 10,9; Jh5,5; 11,4). Die eigentümlichere Welt 
des Neuen Testaments erschließt sich aber dort, wo über die konkrete und besondere 
Art von erfahrener Schwäche hinaus der Mensch grundsätzlich als in Schwachheit 
befindlich erscheint. Diese Schwachheit haftet gewiß an seinem Fleisch, aber mit 
Fleisch selbst ist ja ungefähr das gemeint, was wir heute die Existenz des Menschen 
zu nennen pflegen. In diesem Sinn sagt Jesus in Gethsemane: Der Geist ist zwar 
willig, aber das Fleisch ist schwach (Mt 26,41). Diese Schwäche ist sowohl Folge wie 
Ursache der Sünde, darum oft nahezu gleichbedeutend mit Sünde. Wir brauchen 
einen Hohepriester, der Mitleid haben kann mit unsern Schwächen (Hb 4,15). Viel- 
sagend ist die Parallelität der beiden Sätze aus dem Römerbrief: Ist doch Christus, 
da wir noch schwach waren, zur rechten Zeit für die Sünder gestorben ... Gott aber 
erweist seine Liebe zu uns dadurch, daß Christus für uns starb, da wir noch Sünder 
waren (Rom 5,6 u. 8). Nun hört aber nicht jede Form der Schwachheit auf, wenn 
einer in Christus ist und in ihm Anteil hat an dem Pneuma, das die Kraft Gottes ist. 
Es gibt die Schwachen in der Gemeinde, die sich noch nicht ganz aus den Fesseln 
ihrer heidnischen Vorstellungen befreit haben. In Korinth sind sie ängstlich mit dem 
Fleisch, das sie auf dem Markte kaufen; in Rom getrauen sie sich überhaupt kein 
Fleisch zu essen. Sie sind im Glauben schwach (Rom 14,1), bzw. im Gewissen (1 Kor 
8, 7. 12). Obwohl Paulus diese Ängstlichkeit als unnötig und diese Schwachheit als 
falsch erkennen läßt, sieht er größere Gefahren bei denen, die sich ihrer Stärke 
allzusehr bewußt sind und im Herabschauen von ihrer Höhe lieblos werden. Er kann 
von sich sagen: Wer ist schwach, ohne daß ich schwach bin? (2 Kor 11,29). Sein 
Grundsatz war und ist: Ich ward den Schwachen schwach, um die Schwachen zu 
gewinnen (1 Kor 9, 22). Wen und was meint der Apostel damit? Das ist des- 
wegen nicht leicht zu sagen, weil er sich hier emphatisch emportragen läßt auf eine 
Höhe, von der er sein apostolisches und seelsorgerliches Wirken im ganzen über- 
schaut. Also sowohl das missionarische der ersten Verkündigung wie nachher die 
Leitung der Gemeinden und der einzelnen. Er verzichtet oft darauf, seine Freiheit 
zu gebrauchen, und paßt sich denen an, die sich unter irgendein Gesetz glauben 
beugen zu müssen, obwohl er damit den Anschein auf sich zieht, selber schwach zu 
sein. In Ewigkeit werde ich kein Fleisch essen, wenn eine Speise meinen Bruder 



250 Eugen Walter 

ärgert (1 Kor 8,13). Er sagt allerdings nicht, daß er es nur auf sich genommen 
hätte, schwach zu scheinen! Und wenn er so von seinem Schwach w e r d e n 
spricht, muß man es wohl verstehen im Sinn von Phil 2, 7 f. ... er ward den Men- 
schen gleich und als ein Mensch erfunden. Sein Schwachwerden ist ein echtes Her- 
absteigen in die Existenzform der Schwachheit. 

Damit nähern wir uns den wichtigsten Aussagen von heilsgeschichtlichem Rang, 
in denen der Begriff von Schwachheit ganz umfassend wird und fast gleichrangig 
mit dem Begriff der Erwählung. Denn Gottes Torheit ist weiser als die Menschen, 
und Gottes Schwachheit ist stärker als die Menschen. Sekt nur auf eure Berufung, 
Brüder: Was schwach ist (im Sinne) der Welt, hat Gott auserwählt, um das 
Starke zu beschämen (1 Kor 1,25 ff). Das ist zunächst der korinthischen Gemeinde 
gesagt im Hinblick auf ihre soziologische Zusammensetzung; aber nur ihr? Ist der 
Satz nicht viel umfassender, ganz umfassend gemeint, gilt diese Kennzeichnung 
nicht schon für die Zuhörer Jesu? Ich preise dick Vater, Herr des Himmels und der 
Erde, daß du dies den Weisen und Klugen verborgen, den Unmündigen aber 
geoffenbart hast (Mtll,25f). Die Unbedeutenden, die hier Unmündige heißen, 
sind dieselben, die er auch als die Armen selig preist. Es sind dieselben, aus denen 
er seine Apostel berufen hat. Auch auf sie hin ließe sich durchaus so fragen, wie 
Paulus hier fragt - ihn selbst eingeschlossen! Denn wenn er auch schreiben kann, so 
weiß er sich doch durchaus als ein Letzter - wie eine Fehlgeburt (1 Kor 15,8). Ließe 
sich dieses Gesetz nicht auf die Heilsträger des Alten Bundes überhaupt ausdehnen? 
Jakob, Josef, David, waren sie unter ihren Brüdern nicht immer die Geringeren, 
die Schwächeren? Das Bundesvolk selbst, gibt es einen anderen Grund für seine 
Erwählung als eben seine Geringheit unter anderen Völkern? Und der Ersehnte 
dieses Volkes, der, in dem es gesegnet sein sollte und alle Völker mit ihm, er war 
es wieder so sehr, daß selbst sein Volk ihn nicht erkannte: Die Juden fordern Zei- 
chen, die Griechen suchen Weisheit, wir aber verkündigen Christus, den Gekreuzig- 
ten, den Juden ein Ärgernis, den Griechen eine Torheit (1 Kor 1,22 f); denn wahr- 
lieh er wurde gekreuzigt in Schwachheit (2 Kor 13,4). DasParadox von der Erwählung 
des Schwachen stammt also nicht letztlich aus der Selbsterfahrung des Apostels und 
noch viel weniger aus seiner rhetorischen Schulung. Seine eigene Erfahrung hat 
ihm nur geholfen, dieses heilsgeschichtliche Gesetz allenthalben zu erkennen, nach- 
dem es ihm an seiner zentralsten Stelle, an Christus, aufgegangen war. 

Der Grund für diese Erwählung des Schwachen ist auch erkannt und ausgespro- 
chen: Um das Starke zu beschämen (1 Kor 1,28). Im Menschen ist eine so gefähr- 
liche Neigung zur Selbstüberhebung, daß jede Größe, jeder positive Wert ihn zur 
Selbstbehauptung und damit zur Abschließung gegen Gott zu verführen droht. So 
wird ihm oft das Gute zum Verhängnis. Die Gerechten werden selbstgerecht und 
ersticken in diesem selbstgemachten Panzer, während die Sünder das ihnen ge- 
schenkte Heil dankbar ergreifen und Gottes Gnade preisen. Selbst die Handvoll 
irdischen Besitzes oder was man so Reichtum nennen kann, selbst dieses genügt, um 
den Menschen daran verlorengehen zu lassen: Leichter geht ein Kamel durch ein 
Nadelöhr. 

Deshalb hat Gottes Gnade den Apostel dahin geführt, daß er sich seiner Schwach- 
heiten rühmt. Sich seiner Schwachheiten rühmen muß also den Sinn haben: sich 



Die Kraft wird in der Schwachheit vollendet 251 

mit ihnen getrösten, weil so Gott kein Weg versperrt ist für den Erweis seiner 
Macht. Meiner selbst will ich midi nicht rühmen, es sei denn meiner Schwachheiten 
(1 Kor 12,5). Damit ich mich nicht überhebe, wurde mir ein Stachel ins Fleisch 
gegeben, ein Satansengel, daß er mich mit Fäusten schlage - damit ich mich nicht 
überhebe (1 Kor 12,7). 

Damit sind wir an die besondere Erfahrung gelangt, die der Apostel hier sozu- 
sagen preisgibt. Nachdem er sich herbeigelassen hat, von seinen Begnadungen und 
Entrückungen etwas zu sagen, fühlt er sich genötigt, nun erst recht auch das Demü- 
tigende nicht zu verschweigen, um das ihn niemand beneiden wird. Was genau mit 
dem Stachel ins Fleisch gemeint ist, hat aller Scharfsinn der Gelehrten noch nicht 
herausbringen können; nur darin sind jetzt alle einig, daß es Krankheitserscheinun- 
gen sein müssen, die ihn sehr quälten und zwar besonders darum, weil sie der 
Missionsaufgabe des Apostels, jedenfalls zunächst, sehr hinderlich waren. In diese 
Not hinein wird ihm die Antwort seines Herrn: Meine Gnade genügt dir; denn die 
Kraft kommt in der Schwachheit zur Vollendung. Es scheint durchaus, daß auch die 
zweite Satzhälfte noch als Antwort des Herrn verstanden werden muß, nicht schon 
als aufnehmendes Weiterdenken des Apostels. Gnade wird hier zunächst bedeuten: 
meine Huld, mein Wohlgefallen; doch wurzelt darin das, was in der zweiten Satz- 
hälfte dann als •Kraft" hervortritt. Die Schwachheit bleibt, und doch wird Kraft 
sichtbar. Die Schwachheit bleibt sein eigener Anteil, die Kraft wird darin freigesetzt 
als Gottes Anteil. Das eben soll ganz besonders sichtbar werden, daß die trotz des 
persönlichen Versagens eintretenden Missionserfolge die Wirksamkeit Gottes be- 
zeugen. Die Schwachheit bleibt, sie bleibt nach außen und nach innen; er leidet an 
ihr, und sie wird auch sichtbar nach außen. Deswegen leidet er eben noch mehr an 
ihr. Aber die Kraft wird auch sichtbar nach außen und nach innen; nach außen in 
den Erfolgen, nach innen in dem ungebrochenen Vertrauen des Apostels, der am 
Boden liegt und doch nicht aufgibt ... (2 Kor 4,7 ff). Schwachheit und Kraft sind 
also zugleich; auf eine seltsame Weise sind sie vereinte Gegensätze. Sie liegen nicht 
nur nebeneinander oder nacheinander, sondern ineinander. Daher will ich mich 
mit Freuden der Schwachheiten vielmehr rühmen, damit die Kraft Christi sich auf 
mich niederlasse (2 Kor 12,9 b). Aus dem singularischen Begriff •Schwachheit" ist 
hier der Plural geworden. Die •Schwachheit" zeigt sich konkret in den •Schwach- 
heiten" seines Lebens. Darum ist's mir nur lieb, wenn ich unter Schwachheiten zu 
leiden habe, mich mißhandeln lassen muß, in Nöte, Verfolgung und Bedrängnisse 
komme um Christi willen; denn wenn ich schwach bin, dann bin idi stark (2 Kor 
12,10). 

Das ist die Lehre, die der hl. Paulus aus dem Trostwort des Herrn für sich zieht, 
die Anwendung, die er aus der Offenbarung gewinnt. Der abschließende Vers zeigt, 
wie sehr sich der Apostel das Trostwort seines Herrn angeeignet hat. Es führt ihn 
bis zur Freude an der Schwachheit, ja sogar zum Rühmen derselben. 

Rühmen ist eines der eigentümlichsten Paulusworte. Ein Letztes, Höchstes seiner 
Selbsterfahrung im Glauben drückt sich darin aus. Es gibt ein Rühmen, das der 
Gipfel dessen ist, was Gott verabscheut. Es ist das Rühmen des Fleisches, das Selbst- 
vertrauen des Menschen, der sich der Nichtigkeit alles dessen, worauf er es gründet, 
noch nicht bewußt geworden ist. Es gibt aber auch ein Rühmen, das erlaubt, ja 



252 Eugen Walter 

wahrhaft würdig und recht ist vor Gott. Paulus macht sich dafür das Jeremiaswort 
zu eigen: Wer sich rühmt, rühme sich des Herrn (1 Kor 1,30; Jer 9, 23). Es soll 
gar nicht nur gebeugte Nacken, gebrochene Haltung, zerknicktes Selbstbewußtsein, 
Unsicherheit und Ängstlichkeit bei denen geben, die in Christus befreit sind. Mit 
dem Rühmen ist die Sieghaftigkeit jenes Glaubens gemeint, der die Welt über- 
windet. In diesem Rühmen ersteigt der Glaube die Höhe seiner Vollendung, in ihm 
strahlt sein Glanz aus und strömt sein Reichtum über. In ähnlichem Sinn heißt es 
auf dem ersten Höhepunkt des Römerbriefes: Durch Christus haben wir Zutritt 
zu der Gnade, in der wir stehen, und rühmen uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit 
Gottes; nicht nur das, wir rühmen uns vielmehr auch der Trübsale (Rom 5,2 f). 

II. 

Wir sagten: das Rühmen sei eine spezifisch paulinische Ausdrucksweise, und es 
sei ein Höchstes und Äußerstes, was überhaupt an christlicher Glaubensverwirk- 
lichung möglich ist. 

Das gibt uns Anlaß zu der Frage, ob und unter welchen Umständen das in unserer 
Stelle Ausgesprochene für unsere eigene Erfahrung in Anspruch genommen werden 
darf. Denn wenn hier ein Äußerstes an christlicher Existenz-Deutung erreicht ist, 
ist damit auch eine Grenze erreicht. Sie zeigt sich im Paradox an: Wenn ich schwach 
bin, dann bin ich stark. Alles kommt darauf an, daß dieser Gedanke nicht miß- 
braucht wird. Ein Paradox ist eine Höchstspannung. Äußerste Erfahrungen werden 
immer in gewagte und je nach Veranlagung auch in paradoxe Formulierungen ge- 
kleidet werden. Ama et quod vis fac ist kein Paradox, aber eine kühne Formulie- 
rung, und wir wissen, daß - wie richtig die Devise an sich bleibt - sie nicht jedem 
angemessen ist. Paulus hat seine Erfahrungen machen müssen mit den Formulie- 
rungen seiner Freiheitserfahrung in Christus. In seinen Briefen begegnen uns noch 
einige. Aber wir lesen mehr davon, wie er schon jene Devisen gegen Mißbrauch 
abgrenzen und sicherstellen muß. Er nimmt nichts zurück, was er gesagt hat: Alles 
ist mir erlaubt; aber er sieht sich gezwungen nachdrücklich hinzuzufügen: Doch nicht 
alles frommt (1 Kor 6,12; vergleiche dazu das ganze 8. Kapitel über die Erkenntnis 
und das ganze 9. über die Freiheit). Das Paradox der felix culpa entstammt paulini- 
schem Denken, wie Rom 5,20 zeigt: Wo die Sünde viel wurde, wurde die Gnade 
noch überschwenglicher. Dort hat er auch selber die Gefahr und die Grenze dieses 
Gedankens aufgezeigt: Wenn aber unsere Ungerechtigkeit Gottes Gerechtigkeit ins 
Licht stellt, was sollen wir dann sagen? Ist dann Gott nicht ungerecht, wenn er sein 
Zorngericht verhängt? - Das sei ferne (Rom 3,5 f). 

Kann man die genaue Grenze bestimmen, wo ein richtiger höchster Gedanke in 
seine verhängnisvollste Verkehrung umschlägt? Man kann es. Sobald der Gedanke 
von der hohen Spannung heruntergeholt und auf einer bequemen Ebene angesie- 
delt wird, dann entartet er, wie eine adelige Alpenblume, die sich mit wenig Krume 
zwischen Fels und Eis zu behaupten gewohnt ist, entartet, wenn sie in einen gedüng- 
ten Garten verpflanzt wird. Sobald der Mensch auf seiner Ebene über etwas verfügt, 
was er nur als reines Geschenk entgegennehmen kann, dann ist das Unglück ge- 
schehen. Er mag dann das Wort nachsprechen: •Alles ist Gnade" - aber es ist nicht 



Die Kraft wird in der Schwachheit vollendet 253 

mehr Gnade, sondern Selbsttäuschung. Zum mindesten ist der Grad der inflato- 
rischen Entwertung nicht mehr zu bestimmen. Sobald der Mensch sich eine Sicherheit 
macht, die etwas anders ist als eine im Glauben, in Furcht und Zittern je und je 
ergriffene, wird daraus •die entsetzlichste Hybris der Kreatur, die die Barmherzig- 
keit Gottes überlisten will" (K. Rahner). 

Nicht jede Schwachheit ist ohne weiteres Kraft. Nicht jede Unfähigkeit ist an sich 
schon ein Gewinn für das Reich Gottes. Paulus hat sich gemüht und hat unter seiner 
Schwachheit gelitten. Er hat mit dem Übel gerungen, er hat um Befreiung gebetet. 
Es hat einer Offenbarung bedurft, daß er sich zufrieden gab. Nicht jeder darf auf 
eine Offenbarung rechnen, aber auch nicht jeder darf sich ohne weiteres selbst da- 
mit trösten. Es gehört zum verantwortungsvollen Amt der Paraclesis, der Seelen- 
leitung, diesen Trost richtig zu verwalten und anzuwenden, ihn niemand vorzuent- 
halten, der ihn nötig hat, ihn an niemand zu verschleudern, dem er nicht zusteht. 

Die Schwachheit des hl. Paulus war keine moralische Schwachheit, sondern physi- 
sche, allenfalls psycho-physische. Mit dieser Bezeichnung haben wir ein weites Feld 
eröffnet, auf dem sich heute die Leiden und Schwierigkeiten unzähliger Menschen 
abspielen - und auf dem sie sehr in Gefahr, oder auch sehr geneigt sind, sich zum 
Objekt interessanter Methoden und interessierter Wissenschaft machen zu lassen. 
Es hat etwas Erbarmungswürdiges an sich, den run der heutigen Menschheit zum 
Psychologen zu beobachten, von dem sie jetzt das Heil erwartet. Niemand darf 
undankbar sein für die Erhellungen, die uns auf diesem Gebiet in den letzten Jahr- 
zehnten geschenkt worden sind, und es gibt Fälle, die wirklich dorthin zu überweisen 
sind. Es gibt aber wahrscheinlich noch mehr Menschen, denen allein damit gedient 
ist, daß sie lernen, ihre psychische Belastung und Anomalie gläubig auszuhalten. 
Und es wird höchste Zeit, dafür ein Zeichen aufzurichten, auf das sie schauen kön- 
nen, wie die Israeliten auf die eherne Schlange zu schauen hatten. Denn nicht die 
Heilung ist das Wichtigste, nicht die Heilung, die sie nach ihrem Verständnis auf 
ihrer Ebene zunächst allein ersehnen und erstreben, sondern das Heil, nicht die Be- 
freiung von der Krankheit, sondern die Gnade, nicht die Beseitigung der Störung, 
sondern hindurchzubrechen zu einer tieferen Erfahrung von Gott. Und dann würde 
sehr oft auch weitgehend Heilung auf der vorderen Ebene menschlicher Erfahrung 
noch hinzugeschenkt. 

Unter den Begriff Schwachheit, aus der mit Gottes Gnade Gutes werden kann, 
können noch andere Arten und Formen menschlicher Zustände und Widerfahrnisse 
fallen. Etiam peccata? Etiam peccata! Wenn der hl. Augustinus gewagt hat, in das 
•Alles" jenes Verses Rom 8,27 auch die Sünde einzubeziehen, so kann es prinzipiell 
nicht weniger möglich sein, sie auch unter den Begriff der Schwachheit einzuschließen. 
Wir haben zwar vorhin die beiden Bereiche unterscheiden müssen, aber schließlich 
bleibt die Tatsache bestehen, daß mit der Schwachheit sowohl Krankheit als auch 
Sünde bezeichnet sein kann, und daß manchmal keine sichere Entscheidung zwischen 
beiden zu treffen ist (wir erinnern hier an die Stelle Hebr 4, 7; Rom 5,6 u. 8). Die 
Erfahrung vieler geistlicher Lehrer tritt dafür ein, daß nicht so sehr manche Sünden 
dem Fortschritt und der Vollkommenheit im Wege stehen als vielmehr Trägheit, 
Lauheit und Selbstsicherheit. Wo also der Mensch durch seine Fehler tiefer gebeugt 
und zu größerer Demut und Dankbarkeit aufgebrochen wird, da kann die Gnade 



254 Eugen Walter 

reichlicher ankommen und radikaler wirksam werden. Freilich gilt hier ganz beson- 
ders die eingangs erhobene Warnung: Wo das ohne Spannung von vornherein und 
wie selbstverständlich angenommen wird, wo die Sünde nicht mit Eifer gemieden 
wird, oder nachdem sie geschehen ist, nicht durch entsprechende Akte der Übergabe 
an Gott aufgefangen und umgewandelt wird, da ist die Sünde das Übel schlechthin 
und bleibt um so mehr schadenstiftend, je weniger sie gefürchtet wird. 

Es gibt viele Formen der Schwachheit. Eine davon haben uns Gertrud v. le Fort und 
Bernanos besonders eindringlich vorgestellt: die Angst. Beide haben uns auch 
gezeigt, wie in der Angst sich die Kraft vollenden kann. Es braucht nicht immer 
eine so extreme Ausgeliefertheit, um die Angst zum Grunde der Gnade zu machen. 
Aber wir sehen auch, daß durchaus nicht in jedem Fall einer solchen Schwachheit 
wirkliche Begnadung daraus wird. 

Wie ist es mit andern Formen gesteigerter Anfälligkeit oder Empfindlichkeit, 
unter der die damit Behafteten ja in ähnlicher Weise leiden können? Ja, denken wir 
nur an Empfindlichkeit, die sich vielleicht nicht so sehr andern gegenüber in Form 
von Gekränktheit und Verletztheit äußert, als daß sie den damit Behafteten ein 
außerordentliches Maß von Leidenmüssen und Lähmung auferlegt. Es ist nicht 
einzusehen, weshalb das Trostwort Christi nicht auch hier gelten dürfte. Freilich, 
je mehr die Schwachheiten vom äußeren in den inneren Bereich sich verlagern, desto 
mehr ist aufzupassen, daß sich nicht gerade das einschleicht, was Gott durch solche 
Zulassungen ausschließen und herausläutern möchte: die Selbstliebe. Wer sich ge- 
stattet, empfindlich zu sein, der ist nicht schwach, sondern macht sich selber schwach. 
Er mästet jenes Ich, in dem alles andere, nur nicht die Kraft Christi wohnen wird. 

Weniger vom exegetischen Befund her als vom aszetischen Interesse geleitet darf 
man den Finger einmal auf das Wort •vollendet" legen. In dem an Paulus ergan- 
genen Spruch bedeutet es wohl einfach, daß die Kraft (Gottes) in der Schwachheit 
(des Menschen) zur vollen Auswirkung kommt. Es ist nicht an einen Unterschied 
zwischen Anfang und Vollendung gedacht. Wohl aber muß der Seelenführer diesen 
Unterschied machen. Anfänger müssen gegen ihre Schwachheiten kämpfen. Anfän- 
gern gereichen sie nicht zum Fortschritt, als höchstens dadurch, daß sie sich zu noch 
größerer Anstrengung nötigen lassen. Anfänger dürfen sich nicht eine Theologie 
der Schwachheit zurechtmachen, um dann beruhigt alles gehen und treiben zu 
lassen. Daraus würde keine Vollendung, sondern Absturz im Selbstbetrug. Denen 
aber, die Gott vollenden will, bereitet er Schwachheiten zu, durch die sie vollendet 
werden. 

Die letzte Schwachheit, durch die jeder vollendet werden soll, ist deshalb das 
Sterben. Es ist das Äußerste an Erleidenmüssen, an Verdemütigung und Entmäch- 
tigung, darum zugleich auch die höchste Möglichkeit der Übergabe, der Nachfolge. 
Darum ist Sterben auch jener Maßstab, der echte Schwachheit unterscheiden läßt von 
vermeintlicher. Wo Sterben dabei ist, geht's an das Ich; und so viel davon stirbt, so 
viel hat die Kraft Christi Platz. 

Es kann natürlich auch eine Flucht in die Schwachheit geben. Minderwertigkeits- 
gefühle stellen eine solche Flucht dar. Auch ein Verfasser heiliger Schriften ist heute 
nicht der Möglichkeit enthoben, nach den Methoden der Tiefenpsychologie beurteilt 
und unter ihre Typen eingereiht zu werden. Eine so differenzierte und gefährdete 



Christliches Zeugnis im heutigen China 255 

Persönlichkeit wie der hl. Paulus bietet mancherlei Ansätze für medizinische und 
psycho-somatische Hypothesen. •Der Stachel im Fleisch" hat ja genug gescheite und 
übergescheite Überlegungen auf den Plan gerufen. Man kann auch nicht leugnen, 
daß Paulus durch seine körperliche Kleinheit und Schwäche für Minderwertigkeits- 
gefühle disponiert war. Und doch kann bei ihm nichts davon entdeckt werden. Sein 
Gefühlsleben ist reich und er läßt, wie kein anderer Verfasser des Neuen Testamen- 
tes, hineinschauen. Und nirgendwo zieht er freimütiger den Schleier von allen 
Bewegungen seines Herzens weg, als in diesem zweiten Brief nach Korinth. Aber 
es fehlt jede Spur davon, daß er sich in Depressionen hätte gehen lassen und der 
Gefahr erlegen wäre, alles aus einer solchen Perspektive zu sehen. Auch wird nicht 
etwa das Kranksein selber überkompensiert und in Kraft umgelogen. Er sagt nicht, 
Krankheit sei der beste Zustand eines Apostels, oder Krankheit sei Kraft, sondern 
er läßt sich sagen, daß die Kraft sich am liebsten dort niederläßt und zur höchsten 
Wirkung bringt, wo der Mensch über keine Kraft mehr verfügt. Was hat ihn vor 
solchen Verbiegungen, vor solchem Ausweichen bewahrt? Seine Christusgebunden- 
heit, sein Glaube. Minderwertigkeitsgefühle sind bedingt durch ein Auf-sich-selbst- 
Blicken. Paulus sieht ganz auf Christus und sich nur in ihm. Glauben heißt für ihn 
aus Christus leben. Davon her bekommt alles sein entscheidendes Vorzeichen. Das 
Annehmen der Schwachheit bedeutet darum niemals ein schwächliches Christentum. 
Denn niemals wird man mit Schwachheit auf schwache Weise fertig. Schwachheit 
kann nur durch etwas Kraftvolles zum Guten werden. Das Entscheidende ist die 
Kraft Christi, aber diese braucht, um anzukommen und unser zu werden, etwas in 
uns selbst, was nicht Schwachheit ist: sie braucht den Glauben. Der Glaube ist von 
Wesen das, was unsere eigenen Möglichkeiten übersteigt. Er ist von Wesen das, 
was die Welt und ihre Möglichkeiten überwindet. 

Christliches Zeugnis im heutigen China 

Von Dr. Eva J. Kraft, z. Zt. Tokyo 

Wir klagen heute oft, daß von einem christlichen Zeugnis bei uns so wenig 
zu sehen sei. Alles erscheint uns müde, eine zähe, breiige, indifferente Masse, viel 
Skepsis und Resignation, - auch in den eigenen Reihen. Demgegenüber kommen 
uns die Berichte von der heroischen Zeugnisbereitschaft der Christen in den vom 
Kommunismus überfluteten Ländern Ostasiens, in Vietnam oder China, wie Nach- 
richten aus einer anderen Welt vor. Die abendländische Christenheit sei alt ge- 
worden, hört man gern sagen; das Leben der kleinen katholischen Gemeinden in 
der verfolgten Kirche des fernen Ostens hingegen mute wie ein urchristlicher Früh- 
ling an. 

Zweifellos ist etwas Richtiges an diesem Urteil, aber ebensoviel Falsches und 
Irreführendes. Was ist denn eigentlich christliches Zeugnis und wo findet man es? 
Wenn wir von christlichem Zeugnis sprechen, dann denken wir für gewöhnlich an 




