
270 Dominikus Thalhammer 

Keuschheit und Gehorsam bekennt, jeder Gläubige, der aus dem Glauben und nach 
dessen Forderung lebt: in der Familie und auf der Straße, im Beruf und in der 
Muße, in der Freude und im Leid, jedes Gebet, das Andacht und Ehrfurcht be- 
kundet, jede Selbstlosigkeit, jedes verzeihende oder tröstende Wort, jedes geduldige 
Ertragen, jedes Ausharren in der Trübsal, jedes Sterben im Glauben an die Ver- 
gebung und Auferstehung ein christliches Zeugnis. Gott ist nicht tot. Er lebt mitten 
unter uns, er begegnet uns auf allen Wegen, er ruft uns in vielerlei Stimmen sein 
Wort zu. Die großen und weithin leuchtenden Zeugen Christi unserer Zeit sollten es 
uns wieder sagen. Dann würde sich unser Alltag, dieser ach, so graue und eintönige 
wieder aufhellen und uns auch selbst in den gewöhnlichen und wenig großartigen 
Dingen unseres Lebens zum Zeugnisgeben anregen. Denn jeder von uns ist ge- 
halten, •Zeugnis zu geben von dem Licht" (Joh 1, 7)3. 

Die Buße im Leben des heutigen Christen 

Von Dominikus T h a 1 h a m m e r S. J., St. Andrä i. L. (Kärnten) 

Der Titel kann doppelt verstanden werden. Als einfache Darstellung der Rolle, 
die der Bußbegriff im Leben des heutigen Christen tatsächlich spielt oder als Aus- 
druck einer Forderung, die an das religiöse Leben des modernen Christen zu stellen 
ist. Über beides soll im folgenden die Rede sein. Dabei beschränken wir uns auf den 
Christen in der Welt, wenngleich manches davon auch die Ordensleute angeht. Die 
Sache ist zweifellos wichtig, da auch der Christ des zwanzigsten Jahrhunderts we- 
sentlich ein büßender Mensch ist und darum sehen muß, wie er zu dieser Seite 
christlichen Daseins richtig Stellung bezieht. Er kann sie nicht einfach mit einer leich- 
ten Handbewegung als Angelegenheit einer überholten Aszese abtun. Sehen wir doch 
allenthalben die Früchte einer Verkündigung reifen, die über diese elementare For- 
derung des Christentums allzu unbeschwert hinweggegangen ist. 

1. Wie steht der heutige Christ zur Buße? 

Es ist kaum zu viel behauptet, wenn wir sagen, daß sowohl die innere Buße und 
erst recht die äußere, das selbstgewählte Bußwerk zur Sühne eigener und fremder 
Schuld, in der Frömmigkeit des Durchschnittschristen von heute zu den unwirklich- 

3 Über die Verhältnisse im heutigen China und die Lage des dortigen katholischen Chri- 
stentums unterrichten u. a. folgende neueren Bücher: P. Mark Tennien, •Kein Geheimnis ist 
sicher". Hinter dem Bambusvorhang. (Übers, aus dem Engl.) Einführung von Kardinal 
Spellman. Mit 12 Abbildungen. Salzburg, Otto Müller Verlag. 266 S.; Gabriel M. Boutsen, 
•Das blaue Tal". Ein Chinabuch. (Übers, aus dem Flämischen.) Recklinghausen, Paulus- 
Verlag 1954, 296 S.; Jean de Leffe S. ]., •Chretiens dans la Chine de Maö", Paris, Desclee de 
Brouwer (1954), 137 S. • Außerdem sei noch auf die als Manuskript gedruckten •Lieder aus 
der Verbannung in Korea" von Sr. M. Gertrud Link OSB. unter dem Titel •Seele du, in 
Sturm und Nacht. .." hingewiesen, die von dem christlichen Zeugnis der in Korea jahrelang 
gefangen gehaltenen Missionsbenediktiner und -benediktinerinnen Zeugnis geben und von 
der Erzabtei St. Ottilien veröffentlicht wurden. 



Die Buße im Leben des heutigen Christen 271 

sten religiösen Begriffen gehört. Ach Buße, was bedeutet sie auch nur? Wir leben 
doch nicht mehr im Mittelalter mit seiner finsteren Aszese und seinen unfruchtbaren 
Selbstpeinigungen. Im besten Fall denkt man noch beim Wort Buße an das flüchtige 
Reuegebet, das man spricht, ehe man seine Sünden in den Beichtstuhl bringt oder an 
die kaum nennenswerte Buße, die man vom Priester für seine vielleicht gar nicht 
so kleinen Vergehen auferlegt erhielt. Man •betet" sie • es ist die Angelegenheit 
einiger Minuten - und damit hat es sein Bewenden. Was vom kirchlichen Fasten 
heute in der Praxis übrig blieb, ist bekanntermaßen herzlich wenig. Kurz das Ge- 
fühl für die Notwendigkeit der Buße ist im gleichen Maß im Schwinden wie ein 
lebendiges und tiefes Bewußtsein des Schuldigseins vor Gott. Denn beides hängt un- 
zertrennlich zusammen. Das Sündenbewußtsein selber aber verblaßt, weil Gott für 
viele unserer Christen keine Wirklichkeit mehr ist, die ihr Leben bestimmt. Nicht als 
ob sie die Sünde nicht als Unrecht empfänden - das Gewissen läßt sich selbst im 
Gottesleugner und verworfensten Verbrecher nicht ganz ertöten -, aber sie erkennen 
sie nicht mehr in ihrem eigentlich religiösen Charakter. Sie ist für sie nur noch ein 
Verstoß gegen die Menschlichkeit oder sittliche Ordnung oder höchstens noch gegen 
ein unpersönliches Gesetz Gottes. Es ist bloß noch ein •Es" und kein •Wer", wogegen 
man sich zu vergessen glaubt, wenn man nicht schon von vornherein die Sünde weg- 
psychologisiert oder als notwendigen Durchgang zur inneren Reifung der Persön- 
lichkeit betrachtet und als eine unausweichbare religiöse Erfahrung, die das rechte 
Einvernehmen mit Gott nicht nur nicht stört, sondern erst zu einem solchen führt. 
Begeht man Sünde, so ändert man, sofern man sich noch als Ehrenmann fühlt, einfach 
seine Gesinnung und alles ist wieder in Ordnung. Daß man mit der Sünde den 
heiligen Gott selber trifft, ihm ein Unrecht zufügt, das nach Sühne ruft1, kommt kaum 
mehr zum Bewußtsein. Man weiß nicht mehr, daß die Sünde das Übel aller Übel 
ist und mit ihr zwischen Gott und Mensch etwas zerbrochen wird, das vonseiten des 
Geschöpfes überhaupt nicht mehr herzustellen ist und das Leben als hoffnungslos 
verloren und zu Ende erscheinen läßt. Sünde ist keine personale Angelegenheit mehr 
zwischen dem Menschen und seinem Gott, sondern ist versachlicht und wird gleich- 
sam wie etwas Objektives vom sündigen Menschen weggestellt, betrachtet, analysiert 
und nach seinem Unwert eingestuft. Die Sündenerfahrung, wie sie etwa ein hl. Ig- 
natius in seinen Exerzitien schildert und auch wecken will, wo der Mensch sich in 
seiner Sündigkeit bis ins Mark erschüttert vor seinem heiligen Gott sieht, ehrlos, 
schamübergossen, als ein von der Schöpfung Ausgestoßener und Todeswürdiger, der 
das Leben verwirkt hat und überhaupt nicht mehr begreifen kann, wie ihn Gott und 
die Geschöpfe noch ertragen können, ist wohl den meisten unserer heutigen Christen 
nicht nur unverständlich, sondern ein Ärgernis geworden2. Für den heutigen Men- 
schen ist Gott und Gottes Welt zu sehr ins Unpersönliche, Abstrakte und 
damit auch für das menschliche Empfinden Unlebendige, ja Unwirkliche gerückt. Es 
fehlt die persönliche Konfrontierung. Gott ist zur Idee, sein Wille zum Gesetz, Re- 
ligion zur Weltanschauung geworden. Zum Teil ist dies sicher mitverursacht durch 

1 •Die Gott durch unsere Missetaten zugefügten Frevel müssen gesühnt, die gestörte 
Ordnung muß durch Buße wiederhergestellt werden" (Pius XI, Miserentissimus Redemptor 
in: Rohrbasser, Heilslehre der Kirche, Freiburg i. d. Schweiz n. 128). 

2 Ign. v. L., Geistliche Übungen, ed. Herder, nr. 47; nr. 60; nr. 74. 



272 Dominikus Thalhammer 

die moderne Versachlichung aller Lebensbelange und menschlichen Beziehungen, 
durch die ganze Art und Weise, wie der Mensch immer mehr in einer künstlichen, 
von ihm selbst geschaffenen Welt lebt, die ihn gleichsam nur noch über Organisation 
und Amt mit den Menschen in Verbindung bringt und ihn nur über Formel, Hebel 
und Schaltbrett zu den Naturwirklichkeiten kommen läßt. 

Viele sonst durchaus rechtschaffene Christen denken weiter kaum daran, daß mit 
der Nachlassung der Sünden im Bußsakrament nicht auch schon die Tatsache aus der 
Welt geschafft wird, daß sie sich einmal gegen ihren Gott erhoben haben. Sie glau- 
ben darum, das Erschreckende und Unheimliche, das in ihrem Verhältnis zu Gott 
durch die (schwere) Sünde geschah, mit einer kurzen Reue und der sakramentalen 
Lossprechung ruhig ad acta legen zu können. In Wirklichkeit aber bestimmt 
es für immer das Verhältnis der wiederbegnadeten Seele zu Gott. Denn es ist nun 
einmal nicht dasselbe, ob jemand die Taufunschuld bewahrte, oder ob er bereits ein- 
oder mehrmals Christi Heilswerk in sich zerstört und den Preis seiner Erlösung ver- 
tan hat. Gern sei zugegeben, daß unser heutiger Bu&begriff theologisch geläuterter 
und klarer ist als der früherer Jahrhunderte, aber psychologisch tiefer und darum 
auch meist nachhaltiger und wirksamer war wohl die Bußpraxis der Alten. Und dar- 
auf kommt es schließlich an. Wenn auch zweifellos in früheren Jahrhunderten bei 
weniger erleuchteten Geistern eine Art Lust an einer gewissen Bußakrobatik mit- 
gesprochen hat, im wesentlichen war das Bußwerk doch die Äußerung einer echten 
contritio cordis, d. i. Zerknirschung oder Zerschlagenheit des Herzens, wie der be- 
zeichnende Ausdruck in der aszetischen Tradition lautet. Man tat Buße, weil man 
sich wirklich als Sünder vor Gott wußte. 

So erfreulich und notwendig es darum auch war, daß in der Frömmigkeit unserer 
Zeit gegen einen einseitigen Aszetismus die positiven und göttlichen Werte des 
Christentums wieder stärker ins Licht gerückt wurden, so bedauernswert ist es auf 
der anderen Seite, daß dies oft genug auf Kosten der Tatsache der sündigen Ver- 
fassung von Welt und Mensch geschah und geschieht. Denn es ist nicht nur abwegig, 
sondern völlig aussichtslos, ein wirklich frohes und persönliches Verhältnis zu Chri- 
stus und zum Vatergott in der Seele aufzubauen, indem man gleichzeitig das Sünden- 
bewußtsein erschlägt. Der Mensch, der in seinem Verhalten zu Gott übersieht, daß er 
Sünder, wenn auch begnadeter Sünder ist, hat seine wirkliche Situation Gott gegen- 
über überhaupt noch nicht richtig erfaßt. Sein Stehen zu ihm entspricht nicht den 
objektiven Gegebenheiten christlicher Existenz in der bestehenden Ordnung. Ein sol- 
cher setzt sich mit einer leider nicht heiligen Unbekümmertheit an die Tafel Gottes, 
als ob zwischen Gott und ihm nie etwas vorgefallen wäre, dessen er sich zu schämen 
brauchte. Eine Gottverbundenheit und Erlösungsfreude, die nicht zugleich mit einem 
ebenso starken Sünderbewußtsein gepaart ist, klingt darum immer unglaubhaft, auch 
wenn sie mit noch so lauten Worten behauptet wird. Man sucht sie vergeblich in der 
Geschichte der Heiligen und großen Christen3. Wir wollen nun gewiß nicht, daß uns 

3 Als Beweis dafür aus unserer Zeit mag der heiligmäßige Benediktinerabt C. Marmion 
dienen. Man lese nur einmal das eindringliche Kapitel: •Das Sakrament der Buße und 
der Geist der Zerknirschung" seines aus dem Nachlaß zusammengestellten Werkes: •Chri- 
stus, das Ideal des Priesters" (Paulusverlag, Freiburg, Schweiz) S. 127 ff. Marmion selbst 
betrachtet es als große Gnade, daß ihm Gott den Geist habitueller Zerknirschung geschenkt 



Die Buße im Leben des heutigen Christen 273 

die Erkenntnisse und Schätze wieder verlorengehen, die uns eine liturgisch-sakra- 
mentale Frömmigkeit geschenkt hat, sondern nur, daß sie vom anderen Pol unseres 
christlichen Daseins, von der Wirklichkeit der Sünde her ergänzt werden. Nicht nur 
die Erhebung in den Gnadenstand und das Leben aus ihm bedürften einer 
Wiederbelebung im Glaubensbewußtsein des heutigen Christen, sondern ebenso be- 
dürfen ihrer das Bußsakrament und die Bußpraxis, andernfalls eine tiefgehende 
und dauerhafte religiöse Erneuerung nicht zu erhoffen ist. Denn Gott läßt sich auch 
vom Menschen unseres Jahrhunderts auf keinem anderen Weg finden als dem, den 
schon der Täufer und Christus selbst mit ihrem Bußruf gewiesen haben. Christliches 
Leben wächst nur aus dem Tode, christliche Erlösungsfreude wirkt nur dann echt und 
überzeugend, wenn sie aus immer neu erlebter und erlittener Adventsnot hervorgeht, 
und aller Reichtum, mit dem die christliche Persönlichkeit die Welt beschenkt, ist ver- 
bunden mit der schmerzlichen Erkenntnis eigener Schwäche, Leere und Ohnmacht 
(vgl. 2 Kor 6, 9 f.). Man müßte das Evangelium und die Briefe des hl. Paulus ver- 
stümmeln und der gesamten christlichen Tradition widersprechen, wenn man anders 
glaubte. Es ist darum ein Trugschluß zu meinen, die Flucht der Massen aus der Kirche 
durch das Verschweigen der den Ohren des modernen Menschen hart klingenden 
Forderungen der Buße und des Kreuzes auf die Dauer aufhalten zu können. Denn 
wer nicht von Jugend auf an Entsagung und Selbstüberwindung gewöhnt wurde - 
und wie soll er es, wenn man ihm davon kaum zu sprechen wagt? -, wird den zahl- 
losen Reizen des modernen Lebens verfallen. Zumindest werden auf Grund solcher 
Verkündigung und Erziehung dem christlichen Volk keine Führergestalten und keine 
Priester- und Ordensberufe erstehen. Man arbeitet dadurch vielmehr, wenn auch un- 
gewollt, nur der fortschreitenden Verweltlichung und religiösen Verflachung in die 
Hände, da am Ende auch noch das zerfällt, was man anfangs an Erfolgen erreicht 
hatte. Man werfe darum nicht zu schnell mit dem Schlagwort •Sündenmoral" und 
•veraltete Aszese" herum, sobald es einer wagt, auch heute noch von den ernsten 
und herben Wahrheiten des Evangeliums nicht nur in hoher akademischer, im übri- 
gen aber zu nichts verpflichtender Weise, sondern konkret und fordernd zu sprechen. 
Sicher hat die Aszese der vergangenen Zeit zuweilen zu einseitig nur von Opfer und 
Verzicht geredet und dadurch dem christlichen Leben und Streben die starken und 
begeisternden Motive entzogen. Doch darf das nicht dazu verführen, dem Gegenteil 
zu verfallen. Sonst käme zuletzt auch das echte Anliegen, das hinter den neueren Be- 
mühungen um eine dogmatisch tiefer unterbaute christliche Frömmigkeit steht, um 
seinen Erfolg. 

2. Was muß dem heutigen Christen die Buße wieder bedeuten? 

Daß sie ihm wieder etwas bedeuten und bewußter in sein religiöses Leben ein- 
gebaut werden muß, darüber besteht kein Zweifel. Der Pflicht zur Sühne und Buße 
ist der Christ des 20. Jahrhunderts, gleichgültig, ob er in der Welt oder im Orden 
lebt, ebensowenig enthoben wie der anderer Zeiten. Das haben die letzten Päpste oft 
und oft betont. So sagt z. B. Pius XI. in unmißverständlicher Klarheit: •Freilich 

habe. Dabei gehört der Abt zu jenen geistlichen Schriftstellern, die wie wenige bemüht 
waren, gerade die erhebenden und frohmachenden Wahrheiten des christlichen Glaubens für 
das innere Leben fruchtbar zu machen. 



274 Dominikus Thalhammer 

müssen wir seiner höchsten Majestät anbetend huldigen, seine Oberherrschaft betend 
anerkennen, seine unendliche Freigebigkeit dankend preisen. Aber mit einer solchen 
Gott erwiesenen Verehrung ist es nicht getan. Als dem gerechten Richter müssen 
wir Gott auch Genugtuung leisten ,für unsere unzähligen Sünden, Fehler und Nach- 
lässigkeiten' ...". •Diese Sühnepflicht ... obliegt der ganzen Menschheit. Denn ... 
seit dem beklagenswerten Sündenfall Adams ist die ganze Menschheit durch Erb- 
schuld vergiftet, böser Begierlichkeit anheimgefallen und kläglich verdorben. Sie 
hätte in ewiges Elend hineinverstoßen werden müssen. Stolze Geister unserer Tage 
wollen das zwar nicht wahrhaben. Sie nehmen den alten Irrtum des Pelaghis wieder 
auf und machen viel Rühmens von einer angeborenen Anlage der Menschennatur, 
dank derer sie sich aus eigener Kraft immer höher entwickle. Doch die falschen Ge- 
danken menschlichen Stolzes weist der Apostel zurück, indem er uns daran erinnert, 
daß wir ,Kinder des Zornes waren' "4. 

Die von Gott geforderte Sühne für die Menschheitsschuld hat zwar Christus bereits 
durch seinen Opfertod für unser gesamtes Geschlecht geleistet, doch so, daß auch wir 
als Glieder seines Leibes an seinem Leiden in unserem Fleische ergänzen müssen, 
was noch aussteht (Kol 1,24). Gestützt auf die Sühnekraft des Opfertodes Christi 
werden auch unsere persönlichen Leiden und Verzichte zur gültigen Sühnegabe für 
unsere und unserer Brüder Sünden. Nur in diesem persönlichen Mitvollzug des 
sühnenden Opfertodes Christi durch die Kreuzigung des eigenen Fleisches (Gal 
5, 24), das tägliche Sterben (1 Kor 15,31), erschließt sich uns die Erlösungskraft seines 
Blutes und vermögen wir der Sühnepflicht zu genügen, die uns als Gliedern seines 
Leibes auferlegt ist. 

Was soll nun geschehen, um im heutigen Christen Bußgesinnung und Bußwillen 
neu zu wecken? Da die christliche Überlieferung zwischen innerer und äußerer Buße 
unterscheidet, fragen wir zuerst, wie die innere Bußgesinnung neu verlebendigt wer- 
den kann. Begrifflich verstehen wir darunter alle Akte innerer Abkehr von der 
Sünde. Aber um Sünde in ihrer eigentlich religiösen Gestalt zu erfassen und zu be- 
reuen, ist bereits ein lebendiger und tiefer Gottesbegriff vorausgesetzt. Hier erhebt 
sich eine grundlegende Schwierigkeit. Es liegt nicht im Rahmen dieser Arbeit, zu 
zeigen, wie der Mensch von heute dazu gebracht werden kann, daß Gott wieder groß 
und beherrschend in seinem Leben stehe. Der metaphysische Weg wird für das stark 
innerweltlich gerichtete Denken auch vieler unserer christlichen Zeitgenossen wohl 
kaum der wirksamste sein. Der Aufstieg vom Schulderlebnis zum heiligen Gott 
scheint gangbarer. Denn das Schuldgefühl ist jedermann aus der unmittelbaren inne- 
ren Erfahrung bekannt, und läßt sich auch durch alle nachträglichen Versuche in- 
tellektueller Umdeutung nicht aus der Welt schaffen. Im eigenen Gewissen begegnet 
der sündige Mensch am wahrnehmbarsten dem heiligen Gott, der alles Böses als 
Verfälschung seines eigenen Wesens im menschlichen Abbild mit unversöhnlichem 
Haß verfolgt. Hier hört der Mensch immer wieder das •Du sollst!" und •Du sollst 
nicht!" als Forderung einer überpersönlichen, unabhängigen Macht, die er auch dann 
anerkennen muß, wenn er sich gegen sie auflehnt. 

Auf welchem Weg immer der heutige Mensch am wirksamsten wieder zum Be- 
wußtsein seiner Sünde gebracht werden kann, dieses Bewußtsein selbst muß jeden- 

4 a. a. 0., 128, 129. 



Die Buße im Leben des heutigen Christen 275 

falls die Sünde als ein persönliches Verbrechen gegen die ewige Majestät und Güte 
Gottes aufweisen und nicht nur als Übel, als Zerstörung des Menschen und seiner 
Würde oder als bloßes Vergehen gegen die menschliche und kirchliche Gemeinschaft. 
Gelingt das nicht, wird der sündige Mensch niemals die Verpflichtung einer Sühne 
und Buße verstehen. Denn der moderne Mensch denkt bis in seine innersten religi- 
ösen Bezirke hinein anthropozentrisch. 

Aus diesem Grunde muß auch das kirchliche Bußsakrament, wie wir bereits an- 
deuteten, im Glaubens- und Frömmigkeitsleben des heutigen Christen wieder eine 
viel entscheidendere Rolle spielen, als es dies tatsächlich tut. Christus hat den nach 
der Taufe Gefallenen dem sakramentalen Bußgericht unterstellt, das ihm wohl das 
verlorene Gottesleben wiedergibt, ihn aber auch für immer als Gerichteten und nur 
aus unverdienter Erbarmung wieder Begnadeten oder Amnestierten kennzeichnet. 
Solche Liebe darf der von Christus einmal oder vielleicht oftmals wieder Ausgelöste 
nicht mehr vergessen. Darum wird er sich auch hinfort als Büßer betrachten, der den 
Treubruch, den er an seinem Erlöser beging, mit seinem ihm noch verbleibenden Le- 
ben gutzumachen hat. Dies war den Christen der ersten Jahrhunderte noch lebendi- 
ger bewußt als dem Durchschnittschristen von heute. Darum muß dem kirchlichen 
Bußgericht wieder etwas vom Charakter einer wahren Conversio zurückgegeben wer- 
den, selbst dann, wenn •nur" läßliche Sünden angeklagt wurden. Ist doch das ganze 
Christenleben eine immerwährende Konversion. Deshalb soll auch die Beichte nicht 
nur von der Sünde lösen, sondern dem Pönitenten dazu helfen, den Geist der Zer- 
knirschung und das Sündenbewußtsein, woraus erst die wahre Dankbarkeit und 
Freude über die erlangte Erlösungsgnade entspringen, in sich wachzuhalten. Daß 
die Zöllnerbitte: Gott sei mir Sünder gnädig! selbst beim Gerechtfertigten nicht nur 
eine inhaltslose Demutsgeste ist, hat uns kein Geringerer als der Liebesjünger be- 
zeugt: •Wenn wir sagen", so heißt es in seinem ersten Brief, •wir haben keine Sünde, 
so betrügen wir uns selbst und die Wahrheit ist nicht in uns" (1 Jo 1,8). Haben nicht 
alle Heiligen so gedacht und ihre kleinen Verfehlungen und Unvollkommenheiten 
oft viel schmerzlicher bereut als die meisten Todsünder ihre schweren Vergehen? Ja, 
je mehr der Seele Gottes Größe und Liebe aufgeht, desto bitterer empfindet sie 
naturgemäß die leiseste Mißachtung seines göttlichen Willens. Es ist schon so, wie ein 
moderner französischer Dichter sagt: Man beginnt sein Leben als Christ erst damit, 
daß man die Sünde entdeckt (L. Estang). 

Neben der Neubelebung des sakramentalen Bußgerichtes und seiner Praxis ist 
vor allem die kirchliche Liturgie berufen, den Geist der Buße wieder neu zu wecken. 
Nur muß man sie dann auch nach dieser Seite hin voll zu Wort kommen lassen. Denn 
hebt man aus ihr einseitig nur den Lobpreis des neuen Lebens, die Vergöttlichung 
des Menschen in Christus, den Jubel über die Erlösung hervor, ohne den notwendi- 
gen Untergrund der menschlichen Sündigkeit und ohne die Verpflichtung zur Sühne 
und Buße, von der sie ebenso oft spricht, erzeugt sie nur ein schwächliches Ästheten- 
christentum für den Kirchenraum ohne Wirkung auf Welt und Leben. Man halte 
doch einmal die Stellen aus der Meßliturgie, aus dem kirchlichen Stundengebet, aus 
den eigentlichen Bußzeiten des Kirchenjahres zusammen, die über Sünde und Buße 
handeln, und man wird erstaunt sein, welchen Raum der Bußgedanke im offiziellen 
Gebet der Kirche einnimmt. Verbindet die Kirche doch alle ihre Huldigungen der 



276 Dominikus Thalhammer 

Anbetung, des Lobes Gottes, der Danksagung, alle ihre Freudengesänge über die 
Erlösung stets mit den Akten tiefer Zerknirschung. Wächst nicht das Gloria, ihr 
schönster Triumphgesang der Erlösung, aus dem Kyrie eleison hervor? Wie sollte es 
auch anders sein? Ist sie doch eine Kirche der Sünder, die unaufhörlich des grenzen- 
losen Erbarmens Gottes bedarf und ihren Herrn und Bräutigam auf ihrer irdischen 
Pilgerschaft nur preisen kann im demütigen Bewußtsein ihres Elends und ihrer 
Sünde. Die Liturgie bietet außerdem den großen Vorteil, daß sie nicht nur das Be- 
ten des Christen zu Gott wirksam mit dem Bußgedanken durchtränkt, sondern unter 
der Führung des Hl. Geistes auch das rechte Ausmaß lehrt, das der Sünden- und 
Bußgedanke in der Frömmigkeit des Christen haben muß, ohne die Erlösungsfreude 
zu stören, das Leben des Christen zu verdüstern oder seinen Elan zu Tat und Lei- 
stung zu brechen oder gar in eine ungesunde Sündenangst oder krankhafte Selbst- 
reflexion über einmal Geschehenes hineinzutreiben. 

In diesem Zusammenhang dürfen auch die ignatianischen Exerzitien nicht un- 
erwähnt bleiben. Bilden sie doch bei ihrer weiten Verbreitung eines der wirksamsten 
Mittel, im heutigen Christen den Geist der Buße wieder zu erwecken, wofern sie 
nur im ursprünglichen Sinn ihres Schöpfers gegeben werden. Die Sündentrilogie der 
ersten Exerzitienwoche ist mit ihrer übernatürlich zwingenden Logik und Psycho- 
logie wie kaum etwas anderes dazu angetan, im Exerzitanden ein tiefgehendes und 
dauerndes Sünderbewußtsein zu begründen. Leider wagt man es heute oft kaum 
mehr, diese wuchtigen Wahrheiten unabgeschwächt zu bieten, teils, weil sie dem 
Exerzitienleiter selber nie richtig aufgegangen sind, teils, weil man fürchtet, da- 
mit den ohnehin schon angeschlagenen Lebensmut des heutigen Menschen vollends 
zu brechen. Die Gefahr besteht sicher nicht, solange man sich an die Weisungen des 
Exerzitienbüchleins hält. Ignatius kommt nicht von der Schultheologie, sondern von 
seiner eigenen religiösen Erfahrung her. Er arbeitet nicht mit dem abstrakt-theologi- 
schen Sündenbegriff, um im Exerzitanden ein erschütterndes Schuldbewußtsein vor 
Gott zu wecken - dazu wäre theologische Einsicht allein auch kaum imstande •, son- 
dern läßt diesen die theologische Furchtbarkeit der Sünde gleichsam existentiell er- 
leben. Er zwingt den Menschen, sich dem großen und heiligen Gott, gegen den er 
seine Hand erhoben hat, gewissermaßen Aug in Aug zu stellen. In dieser persön- 
lichen, den Sünder bis in die Wurzel seiner Existenz aufwühlenden Konfrontierung 
soll der Mensch inne werden, was er getan und wieweit ihn die Sünde vor seinem 
Gott erniedrigt hat. In der Sündentrilogie der Exerzitien ist gleichsam das Kon- 
versionserlebnis des Heiligen selber eingefangen und, soweit das überhaupt möglich 
ist, für ein ähnliches inneres Durchbruchs- oder Bekehrungserlebnis für andere aus- 
gewertet und fruchtbar gemacht. Dieses Ziel wird aber nicht oder nur kümmerlich 
erreicht, wenn die Sündenbetrachtungen nur in Form einer Theologie oder Geschichte 
der Sünde geboten werden. Denn dadurch wird alles auf die objektive Ebene des 
Verstandes abgeschoben und büßt den Großteil seiner Wirkkraft ein. Ja dadurch 
wird gerade das vereitelt, was Ignatius will, die persönliche Gegenüberstellung des 
sündigen Menschen mit dem lebendigen und heiligen Gott. Die Furcht ist völlig un- 
begründet, daß solche Begegnung normalerweise (seelisch Geschädigte bedürfen 
einer Sonderbehandlung) zur Vernichtung des gesunden Selbstwertgefühls oder zur 
Bildung psychischer Komplexe führen werde. Im Gegenteil. Das so erlebte Schuldig- 



Die Buße im Leben des heutigen Christen 277 

sein vor Gott wird im reuigen Menschen zur tiefsten Offenbarung des erbarmenden 
und liebenden Gottes. Wahre Reue erdrückt nicht, sondern wirkt erlösend und be- 
freiend und wandelt den Sünder von der Wurzel her in einen neuen Menschen um. 
Nicht die bewältigte und vor Gott aufgearbeitete Sünde erzeugt neurotische Er- 
scheinungen, sondern die ungelöste seelische Situation oder der falsch gelöste Ge- 
wissenskonflikt, das nicht bewältigte, sondern nur verdrängte Schuldgefühl. Vor 
allem aber sind es falsche Grundeinstellungen zu Gott, die zu psychologischen Ano- 
malitäten führen und zu denen sicher auch das Nicht-wahrhaben-wollen gehört, daß 
man Sünder vor Gott ist und darum sein Leben auch nach der Sündennachlassung als 
Gerichteter und Büßender führen muß. 

Schließlich bleibt noch die äußere Buße. Der Mensch, der aus Seele und Leib be- 
steht und nicht nur als reiner Geist gesündigt hat, fühlt instinktiv, daß die innere 
Umkehr ohne äußere Buße nicht vollkommen ist. Darum ist es merkwürdig, daß man 
auf allen Gebieten den Mitanteil der leiblichen Komponente am seelischen Leben 
leichter anerkennt als auf diesem. Ist die innere Zerknirschung echt und tief gegan- 
gen, drängt sie von selber dazu, sich auch in äußeren Strengheiten zu bekunden. Doch 
hier erhebt sich gleich eine ernst zu nehmende Schwierigkeit: Ist für uns heute über- 
haupt noch äußere Buße zumutbar? Die Frage ist durch das Vorausgehende bereits 
grundsätzlich beantwortet. Die Antwort kann nur ein klares Ja sein. Nicht die Frage, 
ob wir äußere Buße tun sollen, steht zur Diskussion, sondern welches die rechte und 
zweckmäßigste Form ist, wie wir sie üben sollen. 

Die Kirche kennt heute faktisch neben der Bußauflage in der Beichte nur eine Form 
der äußeren Buße, die alle Gläubigen verpflichtet, das Fasten. Da aber gerade vom 
Fasten die meisten Gläubigen rechtmäßig entschuldigt sind oder sich wenigstens da- 
für halten, entsteht bei ihnen nur zu leicht der Eindruck, als ob damit für sie auch 
schon die Sühne- und Bußpflicht selbst aufgehoben wäre. Dies ist im höchsten Maß 
beklagenswert. Denn mit dem Schwinden echten Sühn- und Bußeifers sinkt auch not- 
wendig der religiöse Elan. Ein opferscheues Christengeschlecht entwickelt keine 
religiöse Tiefe und missionarische Stoßkraft mehr und ist auch den vermehrten An- 
reizen und Versuchungen unserer Zeit nicht mehr gewachsen. Am allerwenigsten 
vermag es das Schicksal einer Welt zu wenden, die ihr ganzes Sinnen und Trachten 
im Sichtbaren aufgehen läßt. Denn von dieser Art von Teufeln, denen unsere Ge- 
neration verfallen ist, gilt, was der Herr gesagt hat, daß sie nur durch Gebet und 
Fasten ausgetrieben werden kann (vgl. Mt 17, 2). Der Wunsch, der heute von man- 
chen Seiten ausgesprochen wird, die Kirche möge doch auch andere Formen der 
äußeren Buße den Gläubigen neben dem Fasten zur freien Auswahl vorschreiben, 
ist darum sicher berechtigt. 

Kaum minder entwertet als das kirchliche Fasten ist die heutige Praxis der Buß- 
auflegung in der Beichte, die wesentlich zur Integrität des Sakramentes gehört. Wohl 
wird durch das Gebet des absolvierenden Priesters: Passio Domini nostri Jesu 
Christi das ganze fernere Leben des Pönitenten zu einem Leben der Büße und Sühne 
geweiht, aber gerade um das dem Sünder eindrucksvoller zum Bewußtsein zu brin- 
gen, müßte unbedingt eine zweckmäßigere Weise der Bußauflage als die heute all- 
gemein übliche versucht werden. Das Trienter Konzil sagt, der Priester mache sich 
fremder Sünde schuldig, wenn er für schwerste Sünden nur eine unbedeutende Buße 



278 Dominikus Thalhammer 

auferlege (1 Tim 5, 22), und betont mit Nachdruck, daß es bei der sakramentalen 
Genugtuung um zweierlei gehe, erstens darum, das wiedergeschenkte Leben vor 
neuer Gefährdung zu bewahren und die durch die Sünde zugezogenen schlechten 
Gewohnheiten zu überwinden, dann aber auch um Züchtigung und Bestrafung für 
Schuld5. Denn der Besserungswille ist zwar Zeichen der Absage an die Sünde und 
gehört wesentlich zu jeder echten Reue, aber Sühne und Buße sagt noch mehr. Wie 
die Sünde noch vor der Schädigung des Menschen Angriff auf Gottes Majestät und 
Güte ist, so verlangt sie auch vor allem anderen Genugtuung für das Gott angetane 
Unrecht, dies selbst dann, wenn damit für den Büßenden kein Nutzen verbunden 
wäre. Es bedarf wohl keines Beweises, um zu erkennen, daß die vom Trienter Konzil 
genannten Zwecke der sakramentalen Bußauflage mit dem Abbeten einiger Vater- 
unser schwerlich erreicht werden. Aber eine radikale Änderung der gewohnten 
Praxis auf diesem Gebiet müßte im Rahmen einer allgemeinen Wiederbelebung des 
Bußsakramentes geschehen und ähnlich von langer Hand vorbereitet werden wie 
das bei der Wiedererweckung des Taufbewußtseins und der aktiven Mitfeier am 
eucharistischen Opfer der Fall war. 

Wenn Gott unser Geschlecht mit so schweren Prüfungen heimsucht, trägt sicher 
auch der schwindende Bußgeist und Bußeifer der Christen dazu nicht wenig bei. 
Wenn der sündige Mensch schon nicht freiwillig bereit ist, die verletzte Ehre Gottes 
wiederherzustellen, ist dann Gott nicht gleichsam gezwungen, sich die Genugtuung 
auf andere Weise selber zu holen? Weigern sich die Glieder des mystischen Leibes 
Christi den für sie fälligen Anteil am Sühnewerk des Hauptes freiwillig für sich 
und die Welt zu leisten, ist dann der Herr nicht genötigt, ihn als passive Buße über 
sie zu verhängen? Denn geleistet muß er werden. Die ausstehenden Leiden Christi 
für die Kirche müssen ergänzt werden. Nur daß bei der passiven Buße auch noch die 
Sühne für die verweigerte Bußpflicht hinzukommt. Christus hat sein Erlösungswerk 
auf der menschlichen Mitwirkung und Stellvertretung aufgebaut. Darum ist es vom 
Letzten her gesehen mehr als fraglich, ob die heutige Milderung der Bußpraxis in 
Wahrheit eine Milderung der Buße selbst bedeutet, die die Kirche zu leisten hat. In 
diesem Leben wird es uns freilich verborgen bleiben, wieweit die großen Prüfungen, 
die über die Völker und einzelne kommen, auf die verweigerte freiwillige Sühne 
zurückzuführen sind. Aber die Gesetzlichkeit, die im Reiche Gottes gilt, läßt mit 
Recht Zusammenhänge vermuten. 

Nun wollen wir gewiß nicht ungerecht werden und übersehen, daß der heutige 
Mensch infolge seiner geschwächten physischen Gesundheit und vor allem Nerven- 
kraft nicht mehr das Ausmaß äußerer Buße vergangener Zeiten auf sich nehmen kann. 
(Obwohl man sich auch hier vor Verallgemeinerungen hüten muß, wenn man etwa an 
die gewiß nicht leichten Opfer denkt, die der moderne Sport verlangt.) Trotzdem 
sich der Lebensstandard weiter Kreise seit Ende des Krieges wieder gehoben hat, 
bleibt doch die Tatsache, daß Gesundheit und Körperkraft vieler unserer Zeit- 
genossen geschädigt sind. Außerdem leben auch heute noch genug Menschen unter 
dem menschenwürdigen Existenzminimum. Daß für diese Bevölkerungsschichten 
die Pflicht einer aktiven körperlichen Buße nicht besteht, liegt auf der Hand. Die 

5 Denz. 905, 906. 



Die Buße im Leben des heutigen Christen 279 

passive Buße, die ihnen Gott sicher auch als stellvertretende Sühne für andere auf- 
erlegt hat, übertrifft um ein Vielfaches die freiwilligen Bußwerke an Schwere, wie 
sie durchschnittlich in Klöstern geübt werden. Doch auch von diesen besonders 
erschwerten Umständen abgesehen, bleibt das moderne Leben mit seiner Unnatür- 
lichkeit, mit seinem aufreibenden Existenzkampf, der Ungesichertheit der Welt- 
situation und noch vielem anderen für sehr viele eine außerordentliche Nerven- 
belastung und dadurch eine dauernde Buße. Wieviel Menschen leben heute noch ge- 
sund? Dabei haben diese selben Menschen gar nicht die Wahl, sich dem Zwang der 
Verhältnisse und dem geistigen und seelischen Überdruck zu entziehen, unter dem 
sie stehen, ohne die Grundlagen ihrer wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Existenz 
zu gefährden. In dieser Hinsicht hat es der heutige Mensch sicher ungleich schwerer, 
als es die Menschen einer Zeit mit einem ruhigeren und geregelteren Lebensrhythmus 
hatten. Dazu kommt, daß die fortschreitende Materialisierung und Technisierung 
des Lebens, die auch bereits die Ehe und Familie, den letzten Hort des Daheim- 
gefühls ergriffen hat, den Menschen immer mehr vereinsamt. Die zwischenpersön- 
lichen Beziehungen sind verflacht. Die zunehmende Vermassung macht echte und tiefe 
Freundschaft immer seltener. Denn geistiger und seelischer Austausch ist nur zwi- 
schen reichen und lebendigen Persönlichkeiten denkbar. Diese Einsamkeit wirkt auf 
den Christen von heute um so drückender, als er oft genug auch noch in einer un- 
gläubigen Atmosphäre leben und schaffen muß, die nicht selten bis tief in seine engste 
Verwandtschaft hineinreicht. Ja, es hat manchmal den Anschein, als ob Gott selber 
heute seine treuesten Kinder mit Vorliebe mit seiner eigenen Abwesenheit prüfe, 
um sie auf solche Weise die wirkliche und gewollte Gottabwesenheit einer ungläubig 
gewordenen Welt sühnen zu lassen. 

Der Fortschritt der modernen Technik, Medizin, Hygiene und Sozialfürsorge hat 
sicher der Menschheit viele Mühsal des Lebens abgenommen oder doch wenigstens 
erleichtert, aber dafür hat die Losreißung des Menschen von Gott und seine Abkehr 
von den Gesetzen christlicher Sittlichkeit neues Unheil über sie gebracht. Darin offen- 
bart sich ein grundlegendes Gesetz der göttlichen Heilsökonomie. Da ein gewisses 
Quantum menschlicher Mitsühne oder, wie Paulus es nennt, ausstehender Leiden für 
die eigene und fremde Schuld einfach zur Verwirklichung des göttlichen Heilsplanes 
gehört, kann der Mensch mit allen seinen Erfindungen und Entdeckungen dieses Maß 
wohl verschieben, aber im Grunde nicht verringern. Alle menschlichen Errungen- 
schaften, Leid und Not aus der Welt zu bannen, können immer nur um den Preis 
erkauft werden, daß das Leid in anderer Form wiederkehrt. 

Darum werden die Bemühungen, der Buße wieder einen Platz im Leben des heuti- 
gen Christen zu sichern, vor allem darauf hinauslaufen müssen, ihn das ihm schon 
durch seine eigene Natur und die ganze Zeitsituation auferlegte Kreuz der Buße und 
Sühne wirklich als solches erkennen und in sühnender Liebe dem Herrn nachtragen 
zu lassen. Denn das ist seine erste und wichtigste Buße. Aber entpflichtet sie ihn auch 
schon von jeder freiwilligen äußeren Buße? Mitnichten; es sei denn, daß es sich wirk- 
lich um äußerste Notverhältnisse handle. Die Form der äußeren Buße kann sich aller- 
dings im Laufe der Zeiten wandeln und hat sich auch gewandelt; aber die Verpflich- 
tung bleibt. Es ist eine zu mechanistische Auffassung, die meint, mit dem bloß liturgi- 
schen Vollzug des eucharistischen Opfers sei schon alles geschehen. Die christliche Er- 



280 Dominikus Thalhammer 

lösung kennt keinen sakramentalen Automatismus. Die Aneignung der sündetilgen- 
den Kraft des Erlösertodes Christi geschieht für den Erwachsenen immer im schmerz- 
vollen persönlichen Nachvollzug seiner Erlösung am eigenen Leben und Lebens- 
schicksal. Und da Christi Erlösung nicht nur ein Opfer des Geistes, sondern auch des 
Leibes war, kann auch der mitsühnende Nachvollzug seiner Passion, wenn er voll- 
kommen sein will, kein anderer sein. 

Worin soll nun konkret die körperliche Buße des heutigen Christen bestehen? Es 
gilt nach Formen zu suchen, die den veränderten Bedingungen des heutigen Lebens 
angemessen sind, die weder die physische und moralische Tragkraft des heutigen 
Menschen übersteigen, noch ihn in der Erfüllung seiner Berufsaufgaben behindern. 
Hier öffnet sich ein weites Feld für persönliche Initiative. Liebe ist erfinderisch. Man 
kann an den freiwilligen Verzicht auf verschiedene Genußmittel oder Bequemlich- 
keiten des modernen Lebens, den man sich an bestimmten Tagen oder während der 
kirchlichen Bußzeiten auferlegt, denken, etwa an ein Rauchfasten, Verzicht auf alko- 
holische Getränke, Süßigkeiten, Kinobesuch, Abschaltung des Rundfunks zum Zweck 
einer besinnlichen Schriftlesung am Abend u. dgl. Für Eheleute kommt sicher auch 
die freiwillige geschlechtliche Enthaltsamkeit an Bußtagen in Frage. Außerdem sind 
Almosen, Werke sozialer Liebe, die ganze oder teilweise Aufgabe einer liebgewon- 
nenen Lebensgewohnheit dazu geeignet, überhaupt alles, was für den einzelnen 
subjektiv ein empfindliches Opfer darstellt und der Überwindung des alten Menschen 
dient. 

Das Wort von der Buße hört keiner gern. Aber es gehört zu den unabdingbaren 
Wesensstücken des Christentums. Man kann es nicht verwerfen oder verschweigen, 
ohne daß man sich einer Umfälschung der Lehre Christi schuldig macht. Denn nicht 
das kann für den Christen und die christliche Verkündigung Maßstab sein, was einem 
verbogenen und irregeführten Denken und Empfinden vom Christentum noch an- 
nehmbar klingt, sondern was Gott für die Rettung des Menschen beschlossen hat. 
Der Mensch muß sich Gottes Gedanken anpassen und darf nicht Gottes Gedanken 
einer falschen Modernität opfern. Es gibt heute eine religiöse Literatur, für die das 
Wort von der Buße kaum mehr existiert. Und eine andere, die von den Höhen 
einer sublimen •theologia crucis" den Weg zur •via crucis" des alltäglichen Lebens 
nicht mehr zurückfindet. Besonders sind heute einige Heilige wie Theresia von 
Lisieux und Franz von Sales in Gefahr, unter völliger Verkennung ihres harten 
Bußlebens und ihrer wahren Lehre, zu Patronen einer allzu angepaßten Aszese ge- 
macht zu werden. Doch es bleibt eine vergebliche Erwartung, ohne Buße und den 
scharfen Schnitt ins eigene blutende Fleisch die christliche Vollkommenheit zu erlan- 
gen. Es ist auch unmöglich, ohne sie der Seele Schwingen zu geben, sich über die Nie- 
derungen des Daseins zu den höheren Regionen der Gott- und Christusvereini- 
gung zu erheben. Man will den Menschen wieder zur wahren Erlösungsfreudigkeit 
führen - und das ist nicht nur eine lobenswerte, sondern eine notwendige Aufgabe -, 
aber wer die echte Christenfreude auf einem anderen Wege sucht als über den, den 
Christus uns gewiesen und zuerst gegangen ist, sucht sie vergeblich. Wenn die Heili- 
gen die gottfrohesten Menschen waren, die die Erde getragen, dann waren sie es 
deswegen, weil sie auch am radikalsten mit der Forderung Jesu von der Buße und 
vom Leben-verlieren um seinetwillen ernst gemacht haben. 




