Uber die gute Meinung

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck

Wenn man heute iiber die ,gute Meinung® oder, wie man auch sagt, iiber die
»vollkommene Meinung“ etwas schreibt, dann wird man zunichst nicht auf sehr viel
Interesse rechnen konnen, nicht einmal bei Christen, denen das geistliche Leben
etwas bedeutet. Man wird bei diesen den Eindrud erwecken, man handle iiber
etwas, was sich diejenigen leisten konnen, die ,sonst nichts zu tun haben“; man
wird auf den Finwand gefaft sein miissen, der Mensch von heute konne sich in der
Hast und Uberlastung seines Lebens nicht auch noch mit solchen frommen Techniken
beschweren, die eine zusitzliche Nervenbelastung bedeuten. Auf andere wichtigere
Bedenken werden wir im Laufe unserer Uberlegungen zu sprechen kommen.

1.
Innere Gesinnung und duflere Tat

1. Die Zweieinheit von Gesinnung und Tat

Sagen wir zunachst, was unter diesem Stichwort i{iberhaupt verstanden werden
soll. Wir tun immer irgend etwas, solange wir leben. Dieses Tun ist in den meisten
Fillen ein Aufleres Tun: gehen, lesen, reden, Kohlen schaufeln und derlei Dinge
mehr. Wir haben zwar auch Gedanken, innere Gefiihle, ,Erlebnisse“ und Haltun-
gen. Aber einmal ist nicht zu leugnen, unser Leben besteht doch zum grofiten Teil
aus Taten, die nach auflen gehen, aus Handlungen, in denen der Mensch mit etwas
anderem umgeht, in eine Auflenwelt der Dinge und der Mitmenschen eingreift und
darin etwas bewirkt. Ohne das konnte der Mensch sein Leben gar nicht vollzichen.
Er kann nicht nur in Innerlichkeit leben. Er kann sich nicht zum reinen Geist machen.
Selbst noch das Innere vollzieht er am Material seiner dufleren Taten und der Dinge
und Leistungen, auf die diese Taten sich beziehen. Nicht nur wire es nicht durch-
fiilhrbar, wollte er sich in seine Innerlichkeit zurtickziehen, er wiirde auch bald mer-
ken, daf seine inneren Erlebnisse diinn und unwirklich wirden, dafl er gar nicht
erreichen wiirde, was er will: die Steigerung und Vertiefung seines ,Innenlebens”.
Er braucht also die Tat nach aufien. Und sie gehort darum ebenso zum Leben und
zwar auch zum geistigen Leben, wie die inneren Vorgénge.

Und zum zweiten: Es gibt gar keine bloff inneren Vorgange in einem eigentlichen
metaphysischen Sinn. Fir den Alltagsgebrauch (auch der Moral) kann man zwar
zwischen inneren und dufleren Akten unterscheiden. Jene sind die, von denen die

“andern nichts merken kénnen, so kénnte man fast definieren und daran ablesen,
dafl es sich um einen bloflen Alltagsbegriff handelt. Denn was kann man nicht mer-
ken? Was bildet sich von unseren inneren Zustinden und Entschliissen nicht not-
wendig in unsere Leiblichkeit aus? Was objektiviert sich darin in gar keiner Weise?
Nichts. Alles, auch das menschlich Innerste ist noch leibhaftig, abhingig von Ma-
teriellem, also schon nach auflen Gewendetem, Objektiviertem, dem Zugriff von



282 Karl Rahner

auflen Offenstchendem (bis zur Wahrheitsspritze und den Methoden der Bolschewi-
sten, die einem durch Chemikalien mit Erfolg den rechten Geist beibringen); alles
im Innersten geht nach auflen und hat seine Resonanz in der Welt der Dinge. Und
dennoch ist der Unterschied zwischen dufleren und inneren Akten des Menschen
von grofer Bedeutung. Nicht zwar im Sinn einer Aufteilung in zwei streng vonein-
ander geschiedene Gruppen, wobhl aber im Sinn eines Uberwiegens des Inneren
oder Aufleren, obwohl alle Akte des Menschen innerlich und duferlich zumal sind.

Der Mensch objektiviert also sich und seine innere Gesinnung, seine ur-spriingliche
Freiheitsentscheidung und -haltung ,nach auflen”, eben in das, was man so ge-
wohnlich die ,dufleren Akte” in der Moraltheologie nennt. Er bringt den inneren
Vollzug iiberhaupt nur fertig oder wenigstens nur wirklich tief und echt fertig,
wenn dieser sich nach aufen objektiviert. Die duflere Handlung ist nicht immer nur
eine nachtrigliche Verlautbarung und blof sekundire Folge dieser inneren Ent-
scheidung, sondern ebenso oft (ja im letzten Sinn sogar in irgendeinem Grad
immer) dasjenige, in dem allein sich der innere Akt vollziehen und setzen kann. So
wie der Leib nicht nur ein nachtrigliches Kleid und Handwerkszeug der Seele ist,
sondern das, worin sie selber allererst zu ihrem eigenen Wesen kommen kann, so
ist es auch mit den Handlungen des Menschen: die duflere ist auch Bedingung der
inneren, und nicht nur umgekehrt.

2. Zweideutigkeit der duﬁereﬂ Tat

Und doch ist die duflere Handlung nicht identisch mit der inneren. Man kénnte
sagen: die urspriingliche Freiheit und die entsprungene bediirfen einander, aber sie
sind nicht dasselbe. Die duflere Tat kann auch vorhanden sein, wenn die innere Hal-
tung schwach ist. Die duflere Tat hat, obzwar offenbarende Leibhaftigkeit der inneren,
dennoch kein eindeutiges Verhiltnis zur inneren: dasselbe im Bereich der dufleren
Tat kann aus ganz verschiedenem Ursprung, gutem und bésem, existentiell zen-
tralem oder peripherem kommen?. Es ist auch hier wie beim Verhiltnis zwischen
Leib und Seele: die Seele driickt sich im Leib aus und verhiillt sich darin zugleich; das
Gesicht ist der Spiegel der Seele und gibt dennoch ihr Geheimnis nicht preis. Die
duflere Tat mag aus einer bestimmten Haltung entsprungen sein und in sich (in ihrem
leibhaften Effekt, in den Assoziationsbahnen, in den Triebkonstellationen usw., die
durch diese Leibhaftigkeit geschaffen wurden) oder in der Wirkung, die sie in der
eigentlichen ,Auflenwelt“ geschaffen hat, bleiben, wihrend die innere Gesinnung,
aus der sie entsprungen war, schon lingst sich gedndert hat. Die innere Gesinnung
mag eigentlich etwas ganz anderes gemeint haben, als sich in der duBeren Tat aus-
driickt. Dazu kommt, daf die plastische Kraft der geistigen Freiheit in die leib-
haftige Wirklichkeit hinein (die bis tief in das sogenannte Innere reicht) nur be-
schriankt und endlich ist, so dafl man nicht sagen kann, was man innen hat und ist.
Das alles mufl man bedenken, wenn man wissen will, was eigentlich mit der guten
Meinung gemeint ist.

Wenn die duflere und die innere Tat nicht einfach dasselbe sind, dann folgt

! Vgl. dazu einige Uberlegungen, die wir angestellt haben in dem Aufsatz: Schuld nnd

Schuldvergebung als Grenzgebiet zwischen Theologie und Psychotherapie (Schriften zur
Theologie, 2. Bd., Einsiedeln 1955, S. 279 ff).



Uber die gute Meinung ) 283

daraus, daf durch die Richtigkeit der dufleren Tat noch nichts eindeutig iber den
‘Wert des Menschen und seiner Taten entschieden ist. Sittliche Werte miissen ja dem
Herzen, der urspriinglichen Freiheit entspringen; nur da ist der Ort, woher sie
kommen koénnen. Dort, wo aus seiner Herzmitte der freie Geist, von der gottlichen
Gnade getragen, von Gott her und auf ihn hin sich entscheidet, da entsteht die Tat,
die ewig bleiben kann. So kommt, von da her geschen, alles auf die ,Gesinnung®
an; die auflere Tat hat keine eigene Sittlichkeit, wie die Mehrzahl der Moraltheo-
logen sagt. Und die duflere Tat ist auch kein eindeutiges Kriterium fiir diese innere
Gesinnung, als ob an ihr eindeutig abgelesen werden kénnte, was eigentlich inner-
lich an Echtem oder Falschem vorliegt. Gott schaut aufs Herz. Und der Mensch sieht
immer nur die Fassade, auch wenn er noch so griindlich Tiefenpsychologie und dhn-
liche Dinge bei sich oder andern treibt, weil alles, was man so gegenstindlich ent-
decken kann, immer noch nicht jene urspriingliche, reflex und gegenstindlich un-
greifbare Mitte geistiger Freiheit ist2, von der das sittlich Gute und Bése allein aus-
gehen kann,

2 Qbwohl nichts subjektiv schuldhaft sein kann, es habe denn der Mensch es klar als solches
erkannt und wirklich frei gewollt (was man auch wieder nur wissend tun kann), nnd obwohl
die Psychologie und die scholastische Erkenntnistheorie, vom Bewufitseinsdatum ausgehend,
betonen, daf man iiber nichts eine gréfiere subjektive und objektive Sicherheit haben kénne
als iiber eben diese unmittelbaren Daten des eigenen Bewufltseins, so hilt dennoch die Kirche
und ihre Theologie entsprechend der Lehre des Trienter Konzils daran fest, dafl der Mensch
iiber den Zustand seines eigenen Gewissens, ilber den Stand der Gnade keine eigentliche
und absolute Sicherheit haben kdnne. Da diese Unsicherheit aber letztlich nur von der Frei-
heit des Menschen und seiner personalen Entscheidung bedingt sein kann (iber alle andern
Faktoren des Gnadenbesitzes kann eine reduktiv metaphysische Sicherbeit [der Erfahrung
oder des Glaubens] ohne weiteres erzielt werden), so kann u. E. die sich hier auftuende
Aporie zwischen eindeutiger Gewufitheit der Bewufitseinsgegebenbeiten unmittelbarer Art
cinerseits und der Ungewiflheit derselben Bewufitseinsdaten (insofern sie die Bedingungen
des Gnadenstandes sind) anderseits nur geldst werden, indem man zwischen einer Sphire
der reflexen und reflektierbaren Daten des Bewufltseins und einer Sphire der unreflexen und
teilweise auch grundsitzlich nicht reflektierbaren, nicht gegenstindlich machbaren Wirk-
lichkeiten des Bewuftseins unterscheidet. Zu letzteren wiirden wir rechnen die eigentliche
and letzte Qualitdt der Freiheitsentscheidung, mit der der Mensch so ,identisch® ist, dafl
von daher eine Objektivation adiquater Art ihm gar nicht moglich sein kann, ohne dafl
daraus folgte, er wisse um sie in gar keiner Weise oder in gar keiner sicheren Weise. Das
ist darum unméglich, weil das Freie eben das Bewufite ist und ,unbewufite“ Momente fiir
die Freiheitshandlung als solche gar nicht in Frage kommen kénnen. Welche anderen ,Ge-
genstinde” diese tieferliegende Sphire, die mit dem Tiefenbewuftsein der hentigen Tiefen-
psychologie kaum etwas zu tun hat, noch hat, davon ist hier nicht zu handeln. Die beiden
genannten Sphbiren sind natirlich nicht durch eine Wand voneinander getrennt; sie sind
(Sphéren ist ein Bild!) reale, aber ,real verschiedene“ Momente des einen Bewuftseins, das
man sich nicht als eine Fliche wie die Kinoleinwand vorstellen darf, so daf}, was darauf
nicht gegenstindlich anschaubar ist, auch {iberhaupt nicht im Bewufitsein wire. Es gibt wegen
der inneren Zusammengehorigkeit der beiden ,Sphiren eine begleitende oder nachtrigliche
Reflektierbarkeit der Freibeitshandlung und darum natiirlich auch die Méglichkeit und die
Pflicht einer reflex tiberlegten, nach Prinzipien sich richtenden, sich und andern Rechenschaft
gebenden Sittlichkeit. Aber diese Uberlegung und Reflexion holt das nicht adiquat ein, was
der einzelne konkret tut. Denn in dieser Sphire (aber, so méchten wir meinen, nur in ihr)
weill der einzelne ja gar nicht addquat genaun, was er wirklich tat, obwohl er es wissen muf,
soll er fiir seine Tat verantwortlich sein, und obwohl er fiir das, was er iiberhaupt nicht ,so®
weif, anch nicht verantwortlich ist. Er muf also ,wissen® und ,nicht wissen® zugleich. Damit
das aber nicht einfach ein billiges Paradox sei, mufl zwischen diesen zwei Sphiren unterschie-
den werden und das Wissen und das Nichtwissen auf sie verteilt werden. Wir haben davon
hier gesprochen, weil einiges, was gleich gesagt werden mufl, sonst nicht ganz verstindlich
wire.



284 Karl Rahner
3. Der Urgrund der sittlichen Tat

Und doch: der innere und der duflere Akt verhalten sich nicht einfach zueinander
wie Ursache und eine der Ursache duflere Folge. Sie verhalten sich wie — Seele und
Leib, wobei die Secle die dem Leib innere, ihn selbst beseelende Form ist, und der
Leib das ist, worin die Seele allererst zum Vollzug ihres eigenen Wesens kommt.
Darum kann die innere Gesinnung nicht der aufieren Tat entbehren. Aus beidem
aber, was eben gesagt wurde, folgt: die innere Gesinnung kann sich nicht einfach
darauf verlassen, dafl sie richtig ist, wenn nur die duflere Tat richtig ist, denn diese
ist eine zweideutige Folge des inneren Aktes; die innere Gesinnung kann sich aber
auch nicht an der dufleren Tat desinteressiert erkldren (weil Gott ja doch nur aufs
~Herz® schaut), weil sie selber erst in der Durchformung der dufieren Tat zu ihrem
eigenen Wesen kommt. Wahre christliche Sittlichkeit ist darum das Schwebende
zwischen innerer Herzensgesinnung und duflerer Tat, das immer zwischen beiden
hin- und hergeht, sich bei keinem ausruht und festsetzt. Nicht bei der , Innerlichkeit*,
weil diese sehr dinn und leer und schwindelhaft sein kann, wenn sie nicht davernd
neu und madchtvoll sich einformt in sehr reale Taten. Nicht bei den auferen Taten,
als ob es im Grunde doch nur auf sclche handfeste, ehrliche und solide Dinge an-
komme, und nicht nur auf ,Gefiihle” und ,Stimmungen®, weil alle ,guten Werke*®,
auch wenn sie noch so gut und richtig und dem Nichsten niitzlich sind, leer sein
konnen von dem, was ithnen allein den wahren Heilswert verleiht. Das aber ist die
glaubend hoffende Liebe des Herzens, die sie allein gar nicht tragen kénnen, die in
sie gar nicht restlos eingehen kann, die iiber alle konkrete Tat auslangt nach der
Unendlichkeit Gottes in sich selbst.

I1.
Die gute Meinung

1. Aufgabe und Ziel

Von da aus konnte man die gute Meinung nennen: das iibende Bemiihen, die not-
wendige und doch immer aufgegebene und immer neu zu vollziehende Einheit
zwischen innerer und duflerer Tat immer vollkommener herzustellen, derart, dafl in
dieser Einheit die duflere Tat immer richtiger und vollkommener werde, weil sie
immer reiner und unmittelbarer aus der richtigen inneren Haltung entspringt und
gewissermaflen in ihrem Ursprung gehalten wird, und die innere Gesinnung (als
freie Tat gemeint) immer echter und wahrer wird, weil sie immer mehr sich am Ma-
terial der greifbaren und harten Wirklichkeit erprobt und immer mehr in ihr sich
verleiblicht, in der sie allein sich echt vollzichen kann.

»Gut* und ,vollkommen” ist diese Meinung natiirlich nur, wenn sie sich auf
jenes Gute richtet, das zum Heile frommt. Bisher haben wir ja nur im allgemeinen
von der Zweieinheit zwischen innerem und duflerem Tun im allgemeinen gespro-
chen. Was wir bisher gesagt haben, konnte grundsétzlich auch vom sittlich schlech-
ten inneren und dufieren Tun gelten oder darauf angewandt werden. Gut ist jene
Meinung, die in die duflere Tat, sie beseelend, ausgeht und in ihr sich selber voll-
zieht, wenn sie auf das Gute oder Vollkommene gerichtet ist.



Uber die gute Meinung 285
2. Christliche Motivation

,

Fiir den Christen stellt sich diese Frage unter der Formulierung: welches sind
die Voraussetzungen zur iibernatiirlichen Verdienstlichkeit eines Aktes? Gehort da-
zu auch ein Motiv des Handelns, das aus dem Glauben genommen ist? Die Theologen
antworten im allgemeinen mit ja, d. h. sie sind fast einhellig heute der Auffassung,
daf ein Motiv des Handelns, das einer blof natiirlichen Sittlichkeit entnommen wire,
auch dannnicht den daraus entspringenden Akt zu cinem Akt des christlichen Daseins,
zu einem ,im Heiligen Geist getanen® Akt, zu einem iibernatiirlichen Verdienst wer-
den lieRe, wenn der betreffende Mensch diesen Akt als Christ und Gerechtfertigter, als
in der Gnade seiender Mensch setzen wiirde. Und mit Recht: Gnade, zusitzliche
Gerechtfertigtheit, ist ja etwas, was in Tat iibergehen soll, was Friichte bringen
soll. Diese Frucht aber kann doch nach der definierten Lehre der Kirche, entnommen
aus dem Wort der Schrift, pur dort sein, wo der Geist Gottes am Werk ist, wo er
treibt*, wo er ,zicht‘; wo er mit seinen unaussprechlichen Seufzern mitbetet, fiir
die Heiligen eintritt, wo seine Salbung uns belehrt, wo er erleuchtet und inspiriert.
Nun kann man sich aber sinnvollerweise eine solche innere Einwirkung des Pneumas
Gottes (wie immer man sie sich denken mag und gerade dann, wenn man sie sich
nicht rein unbewuflt, sondern als von innen her erleuchtend und als bewufit inspi-
rierend denkt) nicht einfach unabhingig denken von dem Wort, das das der Botschaft
Christi ist und vom Horen kommt. Wire dieses Wort zum Heil wenigstens grund-
sitzlich dafiir unwichtig und wiirde die innere Gnade und die damit gegebene in-
nere iibernatiirliche Erhebung unseres Aktes geniigen, dann wire nicht einzusehen,
warum es iiberhaupt eine dufllere, geschichtlich kommende, gepredigte Botschaft des
Heiles gibe, die einer sichtbaren Kirche und ihrem autoritativen Lehramt anver-
traut ist, — dann wire das Christentum im letzten Mystik der Innerlichkeit
und nicht (ebenso wesentlich) Geschichte, Kirche, Wort (was etwas anderes ist als
,Erfahrung® und innerliche Zustindlichkeiten) und Sakrament. Kurz, man wird
daran festhalten miissen, dafl nur dann eine innere Gesinnung die gute Meinung sein
kann, die den Taten des Menschen ihre Heilsbedeutung verleiht, wenn sie eine Ge-
sinnung ist, die Antwort auf das Wort der geschlchtllch kommenden Botschaft ist,
die im Glauben angenommen wird.

3. Aktuelle und virtueile Absicht

Nun betonen freilich die Theologen, die gew6hnlich milder sind als die Aszeten
und die Lehrer der christlichen Aszese, dafl dieses Glaubensmotiv, das die Meinung
und Absicht des Menschen beseelen muf, soll seine Tat ein Werk der Gnade sein,
nicht notwendig so ausdriicklich und reflex sein miisse, wie man aus diesem eben auf-
gestellten Satz zundchst herauszulesen geneigt sein konnte. Die Moraltheologen
unterscheiden bekanntlich zwischen einer aktuellen und einer virtuellen Absicht. Die
erste ist die, in der man aus einem ausdrucklich und deutlich gegenstandlich erfafi-
ten Motiv handelt, und zwar ausdriicklich bewufit in dem Augenblick, in dem man
die Handlung setzt, bei der dieses Motiv den Beweggrund bilden soll. Wer z. B.
beleidigt durch ein krinkendes Wort sich wutschnaubend auf den Sprecher stiirzen
wiirde, und zwar im Augenblick, da er dieses Wort hort, um sich durch eine Ohr-



286 Karl Rahner

feige zu richen, der wiirde aus dem aktuellen Motiv der Rachsucht handeln, d. h.
die Ohrfeige versetzen, Denn im Augenblick seiner Tat steht ausdriicklich und deut-
lich dieses Motiv in seinem Bewuftsein als Gegenstand seiner Erkenntnis und seines
Wollens, und aus dem so gegebenen Motiv entspringt die Tat, um die es sich han-
delt: die Ohrfeige. Ein virtuelles Motiv ist ein Motiv, das im Augenblick des Han-
delns (um das es geht), nicht ausdriicklich und bewuf$t gegenstindlich gegeben ist,
aber doch wirklich verursachend in die Handlung einflieit, obwohl es nur global
erfait, nur randbewuft oder in einer dhnlichen Weise ,gegeben” ist. Eine Mutter
wischt aus Liebe zu threm Kind dessen Windeln. Wihrend sie wischt, denkt sie viel-
leicht nur an die Windeln, oder vielleicht an die Zubereitung des Essens, das in
ein paar Stunden fertig sein soll, sie denkt gar nicht an ihr Kind. Und doch fliefit
die Licbe zu ihrem Kind, ihre Sorge um es in diese Handlung ein; denn diese wire
gar nicht, wenn sie ihr Kind nicht lieben wiirde. Unser geistiges Leben ist ein
ununterbrochener Strom von Erkenntnissen und Antrieben, deren intentionale Ge-
genstdnde in der mannigfaltigst abgestuften Weise gegeben sein konnen, deren ein-
zelne Momente sich gegenseitig bedingen, von fritheren abhingig sind, die fritheren
Elemente in sich aufnehmen und weitertragen, indem sie sie scheinbar bewuftseins-
mafig untergehen lassen. Weil die Mutter, so konnen wir sagen, einmal eine ak-
tuelle Liebesabsicht zu ihrem Kind gehabt hat, wischt sie jetzt Windeln, und dieses
Tun ist immer noch das Ergebnis, die Verleiblichung jener Absicht, die sie jetat
gar nicht mehr (sehr) aktuell hat; sie hat eine virtuelle Absicht und Meinung, und
die daraus entspringende Tat laft auch wieder die Absicht und Meinung wachsen,
aus der sie selber entstammt, und treibt diese bei der entsprechenden Gelegenheit
wieder hoch zu einer aktuellen.

Mit dieser Begrifflichkeit ist noch lingst nicht alles geldst. Sie birgt mehr Pro-
bleme, als man auf den ersten Blick vielleicht vermutet. Aber immerhin: wir kénnen
verstehen, was die Moraltheologie ziemlich einhellig sagt: es geniigt, wenn ein
Glaubensmotiv als tatschaffende Gesinnung virtuell hinter einer d4ufleren Tat steht,
um diese zu einer tibernatirlich verdienstvollen zu machen. Praktisch heifit dies
also: dort wo ein Christ seine Pflicht in den dufleren Taten des Lebens tut, ist das,
was er auch in diesem Bereich tut, wirklich christliches Tun, wenn man ehrlich sagen
kann, er wiirde nicht ,s0“ handeln, wenn er nicht innerlich eingestellt wire auf die
Wabhrheit, die ihm die christliche Daseinsdeutung bietet, wenn diese nicht sein Han-
deln bestimmen wiirde. Und das gilt auch dann, wenn er im Augenblick, da er diese
Handlung, nach denen wir fragen, tut, nicht ,an den licben Gott denkt“, nicht aus-
driicklich ein Glaubensmotiv anzielt.

1L
Die Problematik der ,guten Meinung®

1. Gleichzeitigheit verschiedener Motive

‘Was bisher gesagt wurde, erscheint durchaus verstindlich und auch sehr trostlich.
Aber die Wirklichkeit ist etwas weniger einfach. Wir stehen im konkreten Leben
gar nicht unter chemisch reinen, sondern meist unter einer Fiille von sehr verschie-
denen und auch sittlich sehr disparaten und sich widersprechenden Motiven. Das ist



Uber die gute Meinung 287

moglich, weil man ja, wie wir schon sagten, dasselbe aus den verschiedensten Ge-
sinnungen heraus realisieren kann, und zwar nicht nur alternativ, sondern so, dafl
die Tat gleichzeitig das Produkt sich widersprechender Antriebe ist. Man wird zwar
metaphysisch sagen konnen (ohne daf} dies hier ndher begriindet werden soll), dafl
diese verschiedenen Motive, wenn sie gleichzeitig denselben Menschen ,bewegen®,
nicht alle an derselben Stelle der Person ansetzen konnen, nicht alle gleichzeitig
Ausdruck des einen und selben eigentlichen Kerns der Person sein konnen, dafl das
eine Motiv existentiell peripherer, das andere zentraler ,sitzt“. Aber eben weil der
Mensch vielschichtig ist, weil er nicht die abstrakt formalisierte Person ist, als die
man ihn in der Moraltheologie leicht denkt, weil er von einem Kern her in Schichten
gleichsam nach auflen gebaut ist und weil (auch freie) Setzungen den verschieden-
sten Schichten entspringen konnen (indem die formale Freiheit nicht nur etwas ist,
was ,im“ Kern der Person sitzt, sondern auch gewissermafien diffus {iber die ganze
Person ausgebreitet ist), darum kann man das eine und selbe tun und dabei mehrere.
und in sich widerspriichliche Motive und Absichten haben. Man kann z. B. um des
Heiles der Seelen willen predigen und das gleichzeitig aus Eitelkeit tun. Man pre-
digt in diesem Falle nicht nur aus Liebe zn Gott und ist ,dabei“ auch noch — ge-
wissermaflen nebenbei — eitel. Nein, es ist wirklich so, daf} die Eitelkeit sich nicht:
nur an einer Tat ,entziindet®, die aus reiner Liebe zu den Seelen sich schon im
voraus zu dieser Eitelkeit vollendeterweise konstituiert hitte, sondern wirklich diese
Predigt mitbedingt und bewirkt. Natirlich ist das, wie gesagt, nicht so zu ver-
stehen, als ob beides, der Akt der Liebe zu Gott und die Eitelkeit, so gleichzeitig
die eine Tat hervorbringen konnten, dafl beide existentiell gleich zentral entsprin-
gen wirden. Sonst konnte man ja wirklich unter Umstdnden gleichzeitig ein Tod-
sinder und ein Gottliebender sein, der gerechtfertigt ist.

2. ,Ungewufitheit” vieler Motive

Diese Wahrheit, die tibrigens bei der Beachtung der existentialen Pluralitit des
menschlichen Seins und der gleichzeitigen Verknotung eben dieses selben Wesens in.
einem einzigen zentralen Punkt (eben im Herzen, biblisch gesprochen) leicht ver-
stindlich ist, darf wieder nicht dazu verleiten, zu meinen, wenn man fir seine Tat
{fiir, und nur: bei) ein Motiv habe, dann hitte man sicher kein anderes fir dieselbe:
Tat, — oder zu meinen: wenn man ein aktuelles Motiv habe, dessen man sich wohl
bewuflt ist, dann hitte man sicher kein anderes Motiv, das nicht wenigstens virtuell
einflieBen konnte. Eben dies macht ja die Dunkelheit der menschlichen sittlichen
Situation zu einem guten Teil ans. Wir handeln nicht blof aus den Motiven, von
denen wir reflex wissen. Gewifl wird es gleichsam unterirdische Antriebe geben,
far die wir nicht verantwortlich sind, obwohl sie sehr deutlich das Handeln eines.
Menschen mitfirben. Wer hat nicht schon die Verliebtheit eines andern beob-
achtet, von der sich dieser andere noch gar keine Rechenschaft gibt, und die doch so
deutlich sein ausdriicklich aus ganz anderen Motiven erfolgendes Handeln bestimmt,
dafl es sogar der Auflenstehende merken kann. Aber es gibt durchaus den Fall, in
dem ungewufte, randbewuflte, nur global gegebene, nur virtuell wirkende Motive?,

3 Wir machen hier noch nicht den Unterschied zwischen Motiv und Antrieb, den wir nach-
her teilweise fiir unsere Uberlegungen einfiihren.



288 Karl Rahner

die ginzlich zu dem reflex ,vor-genommenen® Motiv disparat, ja widersprichlich
sind, durchaus unter die Verantwortlichkeit des Menschen fallen, sei es direkt, sei
es indirekt, sei es unmittelbar, sei es ,in causa“. Wir konnen hier diesen letzten Satz
nicht genauer erkldren und beweisen. Wer ein wirkliches metaphysisches Verstind-
nis dafiir hat, dafl die eigentliche Freiheit im Kern der Person urspringlich sitzt,
daf sie ,identisch“4 ist mit der Person und darum nie addquat dieser Person selbst
in ihrem Eigentlichen zu einer reflex gegenstindlichen Gegebenheit gebracht wer-
den kann, wer schon einmal etwas von schuldhafter Verdnderung gemerkt oder ge-
hort hat, wer erfahren hat, wie sehr die wirklichen Entscheidungen scheinbar ganz
unreflex und darum doch nicht auflerhalb der Verantwortung stehend geschehen
konnen, der wird nicht leugnen, dafl auch Motive, die einerseits sehr wesentlich in
die Handlung nach auflen einflieRen und anderseits doch nur randbewuflt oder vir-
tuell wirkend gegeben sind, sehr wohl Vollzug oder Folge einer freien Entscheidung
sein und darum unter unserer sittlichen Verantwortung stehen kénnen. Ist dieses
aber wahr, dann gilt: unsere vielfiltige und heterogene sittliche Absicht und Moti-
vation, unsere Meinung, muf} gereinigt werden, und diese Reinigung ist unsere sitt-
liche Pflicht, weil wir uns nicht von vornherein der Verantwortung fiir diese bloR
randbewufiten, bloB virtuellen Motive und Absichten immer und allgemein als ledig
betrachten kénnen.

3. Die Notwendigkeit der Reinigung der Motive

Hier entspringt nun die sittliche Pflicht zur guten Meinung. Denn wenn das Ge-
sagte richtig ist, dann kénnen und missen wir sagen: Du mufit nicht nur ein gutes,
aus dem Glauben geschopftes Motiv bei deinem dufleren Tun und Handeln haben,
das du dir frei und ausdriicklich erw#hlt hast, und du darfst dabei nicht meinen,
dafl ein solches Motiv ,virtuell“ geniigend bei dir gegeben sei, weil du doch ein
Christ sein willst und grundsitzlich der Meinung huldigst, ein christliches Leben fith-
ren zu sollen und zu wollen. Du muf}t vielmehr damit rechnen, dafl die tatsich-
lichen Motive deines Handelns auch bei einer solchen Grundeinstellung nicht blof
dieser Grundeinstellung entspringen, sondern noch anderen Einstellungen, die nicht
nur sittlich indifferent, sondern sittlich minderwertig sind. Und darum hast du die
Pflicht, dich um die Reinigung deiner Motive zu bemithen. {Vie ein Christ dieser

4 Tdentisch® ist natiirlich gemeint nicht im Sinne einer formalen Ontologie und Logik, in
der cin solcher Begriff ,in indivisibili“ ist (oder vielen zu sein scheint: reale Unterschieden-
heit ist ja im Grunde gar kein Begriff, der iiberall in derselben Weise verwirklicht ware,
so dafl der Abstand des so Unterschiedenen immer gleich wire; Analoges muf also auch vom
Begriff des Identischen gelten). Wir zielen hier vielmehr eine auch theologisch wichtige Tat-
sache an: die Freiheit muf so tief im urspriinglich einen Wesen des Menschen, an jener Stelle
sitzen, wo die Fihigkeiten entspringen und so zusammengehalten werden, dafl es wirklich
sinnvoll und denkbar ist, daf z. B. wegen der Entscheidung dieser Einzelfdhigkeit des freien
Willens der ganze Mensch bis zur totalen und endgiiltigen Verdammnis in Mitleidenschaft
gezogen wird und nicht sagen kann: was kann ,ich* dafiir, warum muf ,ich“ dafir leiden,
daf mein Wille bése war? M. a. W.: der scholastische Satz: actiones sunt suppositorum darf
nicht blof als ein Satz formaler Ontologie gelesen, sondern mufl in seiner analogen Geltung
verstanden werden, aus der sich ergibt, dal das ontologische Verhiltnis zwischen einem
Subjekt einerseits und seinen Fahigkeiten und Akten anderseits flieBend ist und in Richtung
auf eine Identitit (die erst eigentlich in Gott erreicht ist) in der geistigen Freiheitsperson
ihren (endlichen) H6hepunkt erreicht.



Uber die gute Meinung 289

Pflicht gerecht wird, das ist eine andere Frage, die uns jetzt noch nicht beschéftigt.
Es ist also noch durchaus offen, ob die Erfiillung dieser Pflicht materiell gar nicht
iiber das hinausragt, was nach iibereinstimmender Meinung aller zu den Pflichten
eines Christen, auch unabhingig von dieser Pflicht, gehort. Es ist aber doch zunéchst
wichtig, die Pflicht selber zu sehen: Der Mensch, der auch reflex leben soll (in einem
bestimmten Mafle und Grade, weil er dieser Reflexion fihig ist), muf} also damit
rechnen, dafl nicht nur das ausdricklich und gegenstindlich Motivierende in ihm die
sittliche Qualitit seines Handelns bestimmt, sondern auch andere Motive, fiir die
er sittlich verantwortlich ist und zwar auch als reflex erkennender und seine Moti-
vation in den Bereich bewufiter Gegenstindlichkeit hineinhebender. Er hat ferner
die Pflicht, fiir sein Leben, auch sein geistlich-sittliches, voraus-zusorgen. Er kann
auch geistig sein Leben nicht verstehen als eine blofl dufierliche Reihung von Akten,
von denen jeder auf sich allein steht. Denn er wird spéter handeln als der, der er
jetat ist und jetzt wird durch sein augenblickliches freies Handeln. Dieses aber ist be-
stimmt durch die ganze Summe dessen, was als Motivation in den augenblicklichen
Akt einflieft. Jeder jetzige Augenblick verfiigt so schon zu einem Teil iber die Zu-
kunft. Weil er ein Reflektierender ist und sein kann, weil er jetzt schon einen Teil
seiner Zukunft verbraucht, darum hat der Mensch eine Pflicht der Reinigung seiner
Motive. Denn er kann die halb- und randbewufiten, die unterirdisch ihn treibenden
darum, weil sie blof solche sind, nicht einfach und in jeder Hinsicht aus seiner Ver-
antwortung entlassen. Sie bestimmen ja Gegenwart und Zukunft seines geistigen
Daseins mit, fiir das zu sorgen seine Pflicht ist, und sind seiner Einflufinahme nicht
ginzlich unzuginglich. Wer aber die Sorgepflicht fiir etwas hat, hat auch (soweit es
seiner Einflunahme zuginglich ist) eine Sorgepflicht fir das, was den Gegenstand
seiner unmittelbaren Sorge mithestimmt.

Wir haben damit nur eine Selbstverstandlichkeit abstrakt und umstindlich aus-
gedriickt und bewiesen. Und doch ist es eine wichtige Einsicht. Der eine Mensch -
also auch der geistige und freiverantwortliche — lebt nicht nur in der Zone der aus-
dritcklich und gegenstindlich, gewissermafien ,amtlich® gegebenen Motive. Er lebt
aus einem Boden, aus Wurzeln heraus, deren Qualitit er erst langsam erkennt und
nie addquat. Er kann nicht sagen, ,das“ gehe ,ihn“ alles gar nichts an, weil eben
dieses ,das“ und ,er“ zwei verschiedene Dinge seien, und ,er® nur fir ,sich® ver-
antwortlich gemacht werden konne, wobei dieses ,sich“ streng identisch sein miisse
mit diesem ,er®. Man mufl nur diese Abstraktheiten ein wenig konkretisieren, um
auch ihre praktische und doch nicht ganz selbstverstindliche Bedeutung zu sehen.
Wer war nicht schon in Versuchung zu denken (und die Geschichte der Philosophie
und des Geistes bestitigen diese Versuchung): Es gibt ,in“ mir eine Triebhaftig-
keit, eine Konkupiszenz; sie als solche ist aber nicht ,ich“, denn sie ist gerade nach
katholischer Lehre dort, wo man ihr noch nicht frei (eben durch dieses ,ich“) zu-
gestimmt hat, noch vorsittlich, sie kann den Menschen noch nicht eigentlich qualifi-
zieren. Also ,laBl ich sie machen®, sie ,auf sich beruhen®, sie eventuell sich aus-
toben, indem ,ich“ in der geistigen Unantastbarkeit meiner personalen Freiheit
nur schlicht mich von ihr distanziere; eine positive Verantwortung zu ihrer Bildung
und Formung habe ich fiir sie nicht. — Eine solche Meinung wiirde, zu Ende gedacht,
ontologisch und ethisch den cinen Menschen zerspalten, wiirde aus einer relativen



290 Karl Rahner

Pluralitat im Menschen, die seiner urspriinglichen Einheit in seinem Wesensgrund,
der als der eine sich in die leibseelischen Dimensionen hinein entfaltet, unter-
geordnet und eingeordnet bleibt, eine absolute Pluralitit machen von Dingen, die
nur duflerlich aufeinander einwirken. Dafl diese ganze Problematik noch nicht ganz
in der Moraltheologie aufgearbeitet ist, sieht man z. B. aus der noch bestehenden,
hochst praktischen Kontroverse in der Moraltheologie, warum, aus welchem Grund
und wieweit jemand zu einem positiven Widerstand gegen die ungeordneten Re-
gungen der Begierlichkeit verpflichtet ist5.

Nochmals: ob das alles praktisch sehr einfach geht, ob eine zu grofie Dosis der
Reflexion schidlich sein kann, das alles sind andere Fragen, die mit dem Gesagten
noch nicht verneint sind. Das eben grundsitzlich Gesagte iiber die Pflicht der Reini-
gung der Motive, also einer Ubung der guten Meinung, oder deutlicher: der Ver-
besserung der wirklichen Meinung, wird klarer und verstindlicher werden, wenn
wir es in seine praktischen Anwendungen entfalten.

Iv.
Die Praxis der guten Meinung

1. Die Wahl der Motive

a) Falsche Ansitze: Es kann eine gute Meinung geben, die nur scheinbar eine
solche ist. Nicht darum, weil der Gegenstand dieses Motivs nicht gut wire, sondern
darum, weil dieses Motiv in die betreffende Handlung gar nicht wirklich einfliefit,
sondern nur ,anlifllich” der Handlung gedanklich gehabt wird, aber nicht willent-
lich in Freiheit erfafit ist und so die Handlung nicht mitbestimmt. Wenn ich
freudig beschwingt zum Mittagessen gehe (ich habe mich schon lang auf das Schnit-
zel gefreut, selig mich gleichsam versinken lassend in den animalischen Trieb, der
durch den Duft erregt ist, der schon durchs Haus zieht), und ich denke dann, wahrend
mir das Wasser schon im Mund zusammenlauft, da ich vor dem Schnitzel sitze:
,alles meinem Gott zu Ehren®, dann, ja was ist dann eigentlich los? Zunichst sei
es durchaus als 16blich anerkannt, dafl man in solchen Situationen nicht ganz auf
Gott vergifit, es sei anerkannt, dafl eine solche ,gute Meinung® sehr wohl ein Zei-
chen dafiir sein kann, daf dieser Mensch in seiner Grundhaltung und allgemeinen.
Verfassung noch mehr ist als ein auf animalische Geniisse cingestellter Mensch.
Aber man wird, so wie das Beispiel vorausgesetzt wird, micht sagen konnen, dafl
dieser fromme Gedanke formend auf diesen Akt des Essens eingeht. Er ist ein from-
mer Gedanke ,anlafllich“ einer Tat, aber kein Motiv, keine gute Meinung der Tat
selbst.

Wir wollen hier nicht diskutieren, ob hier eine so aktuelle, sehr tibernatiirliche
Motivation, unmittelbar auf ein solches Objekt bezogen, tberhaupt sinnvoll und
empfehlenswert sei. Es sollte nur an diesem Beispiel erldutert werden, dafl es.
anch bloff vermeintliche gute Meinungen gibt, auch dann, wenn sie scheinbar ganz
aktuell sind. Dasselbe gilt dann natiirlich erst recht von mehr virtuellen guten Mei-
nungen und Motiven, die wir zur moralischen Aufwertung unserer alltiglichen
Handlungen gern als diesen zugrundeliegend erkldren mdchten. Es ist richtig: eine

5 Vgl. z. B. A. Vermeersch, Theologia moralis, 13, Rom 1933, n. 68



Uber die gute Meinung 291

christliche Grundeinstellung kann virtuell in das alltigliche Werk eines Menschen
cinflieflen, es bestimmen und ihm so wirklich eine christliche religiése Bedeutung
geben, auch wenn man nicht ausdriicklich ,an den lieben Gott denkt* und eine gute
Meinung ,macht. Damit ist aber nicht gesagt, daf dies immer so ist, oder daf
dies dort immer in einem irgendwie erheblichen Mafle der Fall ist, wo ein Christ
~im Stand der Gnade® lebt und nicht ausdricklich etwas Siindiges beabsichtigt. Es
kann durchaus so sein, dafl die faktischen Handlungen eines solchen Christen nur
oder fast nur von Antrieben bestimmt sind, die, wenn nicht siindig, so doch so
sehr irdisch und vordergriindig sind, dafl das Leben dieses Menschen auf weite
Strecken, geistlich gesehen, tot ist. Dagegen a3t sich auch nicht das Axiom ins Feld
fihren, dafl jede freie Tat eines Menschen konkret entweder sittlich gut oder sitt-
lich schlecht sei und es indifferente Handlungen nicht gebe. Denn dieses Axiom be-
sagt nichts iiber die dhristliche, tibernatiirliche Qualitit jedes freien Aktes. Ja, wenn
man in dieser Frage wirklich volle Klarheit erzielen wollte, mufite man iiberlegen,
ob man nicht auch auf der Seite der sittlich guten Akte eines Menschen jene nicht
graduelle, sondern wesentliche Unterscheidung annehmen miifite, die nach allge-
meiner Lehre zwischen ldfllichen und Todsinden besteht. Man miifite dann fragen:
wenn es auf der einen Seite des sittlich Guten existentiell gesehen, ,leichte® und
»schwerwiegende® Akte gibt (die sich, wie gesagt, nicht nur graduell, nicht nur in
einer graduell grofleren oder geringeren Verdienstlichkeit unterscheiden), welche
guten Akte konnen dann als ,schwerwiegend® qualifiziert werden, und wie hingt
dieser Unterschied auch davon ab, wie und in welchem Mafle ein iibernatiirliches
Motiv, also die gute Meinung, wirklich zur Konstitution des betreffenden Aktes mit-
wirkt? Aber das sind Fragen, die hier nicht behandelt werden konnen. Man miifite
patiirlich auch zur vorsichtigen Interpretation des Satzes von der Moglichkeit eines
{ibernatirlicher Motive ermangelnden Aktes, auch bei einem ,guten Christen®, auch
dort, wo er nicht eigentlich siindigt, stirker, als es in der iiblichen Moraltheologie
geschieht, auf die innere Einheit des geistig-personalen Lebens des Menschen reflek-
tieren, wo mehr, als es in einer iiblichen Akt-Moral erscheint, alles in allem webt
und lebt, wo jedes alles triagt und jedes von allem getragen wird, was sich in der
Einheit des geistigen Lebens findet, wo immer die Vergangenheit in der Gegenwart
der geistigen Person ,aufbewahrt® und immer neu aktuiert wird. Aber insofern
eben bei einer Handlung eine verschiedene Pluralitit von Motiven gegeben sein
kann, die nicht nur einfach die Totalitit des fritheren Lebens plus der jetzt frei
ergriffenen Grundeinstellung der Person in der Tiefe ihrer zentralen Freiheit ist.
insofern kann es durchaus sein, dafl etwas nur vermeintlich als Motiv eine Hand-
lung bestimmt.

Von da aus ist auch sofort ein weiteres deutlich: die Ubung der guten Meinung,
die Reinigung der Motive kann nicht darin bestehen, dafl man in Art eines psycho-
technischen Aufmerksamkeitstrainings moglichst oft bei seinen dufleren Hand-
lungen an ein libernatiirliches ,Motiv® denkt. Ganz abgesehen davon, dafl so etwas
sich (3hnlich wie ein indiskreter ,Wandel in der Gegenwart Gottes®) psychologisch
héchst schidlich auf die Nerven auswirken kann, so ist jedenfalls dieser Begleit-
gedanke noch lange kein Motiv, keine gute Meinung. So etwas kann unter Um-
standen Anfang fur die eigentlich erstrebte Sache sein. Es kann sein, dafl, wenn ich



292 Karl Rahner

mich ,an die Gegenwart Gottes erinnere” und ihm aktuell meine Werke, die ich eben
tue, ,aufopfere”, diese Gedanken und diese ausdriicklich gemachten, wenn zu-
nichst auch nur vorgestellten Gesinnungen wirklich auf die eigentliche Handlung
formend einflieRen. Aber es muf} nicht so sein. Wenn sie untereinander keinen aus
dem Wesen der Sache heraus entspringenden Zusammenhang haben, wird dieses
Motiv bei aller psychotechnischen Anstrengung in der Ubung der guten Meinung
unverbunden wie ein blofler Gedankenballast neben der Tat stehen bleiben. Es kann
dann immer noch sein, daf§ auch so etwas als Ausdruck und Verwirklichung eines ehr-
lichen frommen Strebens gut, verdienstlich ist und von Gott belohnt wird, eine gute
Meinung ist es nicht. Es kann auch sein, dafl so eine blof gedankliche Lei-
stung sogar faktisch verhindert, dafi die Tat aus ihren Motiven heraus
sachlich gut getan wird und die wirklich einfliefenden Motive gereinigt werden.
Wenn eine Klosterschwester tausendmal im Tag nebenher nach Art eines Stoflgebetes
denkt: alles meinem Gott zu Ehren, dann ist auch dann noch nicht garantiert, dal
ihre wirklichen Taten zur Ehre Gottes getan sind.

‘Weil auch ernsthafte und niichierne Aszetiker wie z. B. Otto Zimmermanné davon
sprechen, sei noch eine Ubung hinsichtlich der guten Meinung erwihnt und ein Frage-
zeichen dazu gesetzt. Zimmermann nennt sie die ,Ubung der Zeichensetzung oder
Vereinbarung®. Gemeint ist die Erwedkung einer aktuellen guten Meinung, die etwa
sagt: jeder Herzschlag von mir soll ein Akt der Liebe sein usw. Man kann wohl
unter diese Kategorie auch Formeln subsumieren wie: ich méchte dich (Gott) lieben
mit der Liebe des Herzens der heiligen Jungfrau?’. Man wird Menschen, die eine
schwungvolle Sprache lieben, die Freude an solchen und dhnlichen Formulierungen
nicht nehmen. Aber man wird auch sagen miissen: dadurch, daf man Gott erklart,
jeder Herzschlag bei Tag und Nacht solle ein Loblied auf seine Ehre sein, ist dieser
Herzschlag das noch nicht mehr, als er es bisher auch war. Diese Erklarung kann
Ausdrudck einer dankbaren, lichenden Gesinnung gegen Gott sein, die allen Lobes
wert ist. Aber sie kann nicht bewirken, was sie behauptet. Sie ist also gar keine gute
Meinung in dem Sinn, in dem wir von einer solchen reden, die nimlich die Auf-
gabe hat, eine duflere Tat innerlich zu durchformen und an ihr selbst zu wachsen.
Zimmermann sagt zunichst: ,Der Herzschlag wird hier freilich nicht selber eine
moralische und verdienstliche Handlung®. Das ist sehr richtig gesagt. Wenn er aber
dann fortfahrt: ,... aber er wird doch Gott geweiht und geheiligt“, so siecht man
nicht, wie diese zwei Satzteile zusammenpassen, und nicht, wie der zweite richtig
sei. Wodurch wird denn der Herzschlag geheiligt, wenn doch ganz gewil diese
Aufopferung an ihm weder physisch noch moralisch das geringste dndert? Oder
wenn es bei Suenens® heifit: ,Die mit Maria vereinigte Seele hat keine andere Auf-
gabe als in ihr teilzunehmen an diesem heiligenden Willen (Gottes). Sie braucht
sonst nichts zu wissen. Jeder Atemzug in Maria ist ein geistlicher Aufschwung. Das
ist die andauernde Kommunion unter den tausend Arten der gegenwirtigen Pflicht-
erfilllung. Welcher Friede, welche Sicherheit, welche Hingabe®“, dann ist doch zu
sagen: das mag alles schén und sogar richtig sein, wenz man mit Maria vereinigt ist

8 Lehrbuch der Aszetik?, Freiburg 1932, S. 197

7 Man vgl. dazu unsere Kritik zu einigen Sétzen bei Suenens in der ZkTh 75 (1953)
8 Theologie des Apostolates der Legion Mariens, Wien 1952, 95 f



Uber die gule Meinung 293

durch diejenige ,, Vereinigung“, die man voraussetzen miifite, damit man diese Satze
gelten lassen kénnte. Und selbst dann kdnnte man fragen, ob jeder Atemzug ein
geistlicher Aufschwung ist. Auf jeden Fall 148t sich die voraus-zu-setzende Vereini-
gung nicht bei einem normalen Christen voraussetzen und noch weniger durch
irgendeine auch ehrlich gemeinte Aufopferung, aktuelle ,Vereinigung“ (die diese
Einheit mit Maria im besten Fall wiinschen, aber nicht herstellen kann) erzeugen.
Dadurch, dal man alle diese Dinge wiinscht und erkldrt, man hitte sie gern, existie-
ren sie noch nicht. Man kann in der Ubung der guten Meinung auch. ohne solche
Rbetorik auskommen.

b) Sachgerechie Motivation: Es wird sich von da aus mehr empfehlen, jene Motive
zu pflegen, die innerlich mit der hier und jetzt zu bewéltigenden Aunfgabe verbunden
sind. Tut man das nicht, dann ist die Gefahr mindestens grof, daf die gute Mei-
nung, die man bei seinen einzelnen Werken ,erweckt“, doch nur ein gut gemeinter
Begleitgedanke bleibt, der einen formenden Einfluf auf die Tat selbst nicht aus-
iibt. So etwas empfiehlt sich anch dann nicht, wenn cin solches Motiv sehr ,er-
haben® erscheint. Gewif§ ist die sittliche Wiirde eines Motivs von seinem Formal-
objekt mitbestimmt, d.h. von dem intentional eigentlich Gemeinten und Gewoll-
ten, Geliebten und Gesuchten. Denn immer ist eine Liebe so viel wert, wie das, was
geliebt wird. Aber so etwas muf§ nicht blofl gedacht, sondern geliebt werden. Und
dieses Geliebte ist in dem Mafle bestimmendes Moment in einem solchen Akt, als
es wirklich innerlich realisiert wird. Wenn ich darum bei ciner Arbeit wie dem
Stubenkehren denke: alles zur grofleren Ehre der heiligsten Dreifaltigkeit, dann
wird dieser Akt faktisch meist dadurch nicht besser sein, als wenn ich die Stube
fege, weil ich aus echt menschlicher Hilfsbereitschaft (was auch eine christliche Tu-
gend ist, die das Evangelium gebietet) dieses kleine Werk tue. Weder fliet nimlich
meist dieser fromme Gedanke in das Werk selbst ein, noch ist (gewohnlich und bei
uns Durchschnittschristen) dieser Gedanke an die Ehre der hl. Dreifaltigkeit wirk-
lich echt ,realisiert® {so schwer es sein mag, genau zu sagen, was mit einer solchen
»Realisation® genau gemeint sei).

Weil also durch solche rein von aufien herbeigetragenen Motive weder das Werk
selbst besser wird, noch durch ein blofies gedankliches Festhalten begrifflicher Art
die echte, willentliche und liebende Erfassung des Motives in sich selbst wirklich in
der Mehrzah! der Fille gelingen wird, darum wird es besser sein, aus dem Werk
selbst und seinem inneren Sinngehalt heraus die gute Meinung zu entwickeln, auch
wenn — rein objektiv gesehen — die so realisierten Motive der Werttafel nach nicht
so sublim sind wie andere. Nur dort, wo ein hohes und sachfremdes Motiv schon sehr
lebendig ist, wo es nicht nur in sich grofl und bedeuntsam ist, sondern anch aus irgend-
welchen Griinden, auf die hier nicht einzugehen ist, existentiell wirklich echt und
stark ergriffen ist und ergreift, dort kann natirlich auch ein solcher ,Gedanke® als
Antrieb beniitzt werden zu Taten, die nnmittelbar nicht sehr viel (wenn auch
etwas) mit diesem Motiv zu tun haben. Im vorigen Beispiel: wer wirklich in hdchst
personlicher Weise vom Verlangen nach fiirbittendem, biilendem Eintreten fiir
die armen Seelen erfillt ist, wer das wirklich ist und sich das nidht einfach willkiir-
lich vorsagt und — vormacht, der kann auch das ihm unangenehme Zimmerkehren



294 Karl Rahner

durch eine aktuelle Aufopferung fiir die armen Seelen als einem wirksamen Motiv
ordentlich und christlich werden lassen. Doch sind das Randfille. Und die Aszese
sollte solche Dinge Randfalle sein lassen.

Das innere Motiv sollte also gepflegt werden; man sollte sich durch die Sache
selbst, die getan werden mufl, zur rechten Meinung erziehen lassen. Nicht also ob
man da sich einfach passiv treiben lassen diirfte. Man sollte sich wirklich mithen
und iiben, achten zu lernen auf den wirklichen christlichen Sinn dessen, was man tut
und tun mufl. Man sollte in solcher inneren Ruhe und Gelassenheit durch eine vor-
ausgehende Stille, durch Gebet, ernsthafte Uberlegung seinem Werk im Alltag so
entgegengehen lernen, dafl man wirklich weiff, was man (christlich gesehen) tut, dafl
man sich hiiten lernt, den Sinn seiner Taten sich innerlich verkehren zu lassen (in
Einbildung, Stolz, Rechthaberei usw.). Laflit man sich so von den Dingen selbst
seine Motive geben, dann vermeidet man jene Ude und Vereinerleiung der inneren
Welt der Gesinnung, die manchmal bei Frommen anzutreffen ist. Eine solche Mono-
manie kann das Zeichen und der unvermeidliche Tribut einer gewissen Art von
heiliger Genialitat sein, die das Recht hat, einseitig zu sein. Man denke etwa an
Grignion von Montfort, der will, dafl alles und jedes getan und gelebt werde in
einem moglichst aktuellen Aufblick zu Maria. Theoretisch kann man natiirlich auch
sagen, dafl ein solches Motiv an sich nicht ausschliefle, dafl auch die Motive gesehen
werden, die den Einzeltaten und Leistungen in ihrer jeweiligen Eigenart innerlich
sind. Das ist aber eben bei der Enge des menschlichen Bewufitseins auch nur theo-
retisch richtig. In der Praxis wiirde fiir die meisten Menschen eine solche Methode
zu einer inneren Verarmung ihres religidsen Lebens fihren. Und dann wirde,
wenn die erste Begeisterung gegeniiber einem solchen erhabenen, aber etwas mono-
manisch ergriffenen dufleren Motiv abgeklungen ist, weniger bleiben, als wenn man
sich vertrauensvoll der Vielheit und Buntheit der vom Leben und seiner Vielfalt
selbst angebotenen Motivation ausgesetzt und sich bemiiht hat, diese zu entdecken
und innerlich zu realisieren. Die aszetische Unterweisung und Anleitung miifite
darauf achten.

Es hat nicht sehr viel Sinn, etwa Klosterfrauen anzuleiten, sie sollen ihr Tage-
werk fiir die Heidenmissionen ,aufopfern®, wenn man dariber versiumt, sie zu
einem tieferen inneren Verstindnis ihrer speziellen Berufsarbeit zu fithren, aus
dem allein diese wirklich und dauerhaft vervollkommnet werden kann. In der rich-
tigen Werbung fir das ,Gebetsapostolat® miiRte ebenso auf solche Dinge geachtet
werden, weil auch hier die Gefahr gegeben ist, dafl man die Motivation aus der
konkreten Natur der eigenen Aufgabe iiberspringt zugunsten von Motiven, die sehr
sublim sein mégen (das Wachstum des Reiches Gottes), die aber, weil nicht sehr
tief in dem realen Alltag des Menschen verwurzelt, u. U. nicht sehr formend auf
diesen Alltag einwirken und selber in Gefahr sind, bald wieder abzusterben. Damit
soll nicht bestritten werden, daf Menschen mit einem sehr grauen, sproden und un-
erfreulichen Alltagseinerlei, dem wenig Motivationskraft abzugewinnen ist, durch
Motive und Ziele anderer Art erhoben und gestirkt werden kénnen, auch wenn diese
verhiltnismafig weit hergeholt und von einer (subjektiv) etwas luftigen Idealitat
sind.



Uber die gute Meinung 295
2. Die Reinigung der Motive

a) Unterscheidung zwischen Motiv und Antrieb: Wer die gute Meinung pflegt,
wer auf seine innere Motivation achtet, der wird bald entdecken, dafl diese immer
sehr problematisch bleibt. Er weiff nie ganz genau, unter dem Einfluf welcher
~Geister® er steht. Er wird finden, dafl es immer eine Menge der verschiedensten
ist. Er wird also versuchen, seine Motive, seine Absichten zu ,reinigen®. Das ist
aber nicht so leicht, wie es gesagt ist. Aus zwei Grinden vor allem nicht leicht: es
ist oft gar nicht moglich, unerwiinschte Motivationen einfach auszuschalten und ab-
zustellen, und es ist gar nicht in allen Fallen erwiinscht und empfehlenswert, eine
Motivation, die nicht die hochste ist (wenn auch in sich nicht sittlich verwerflich),
darum schon zu eliminieren. Die Reinigung der Motive scheint zunichst gar nicht im-
mer moglich zu sein.

Nehmen wir einmal an, jemand habe einen starken Wissenstrieb, wobei es hier
sich gar nicht darum handelt, ob das an sich sittlich gut sei oder nicht. Dieser
Mensch sei Priester geworden, um selbstlos am Heil der Menschen zu arbeiten.
Er sei aber von seiner kirchlichen Obrigkeit mit der Aufgabe betraut, in der theo-
logischen Wissenschaft zu arbeiten. Er fiihle sich nun in dieser seiner pflichtmaRi-
gen wissenschaftlichen Arbeit von seinem Wissensdrang befeuert und belastigt zu-
gleich (denn er will aus Liebe zum Heil der Menschen Wissenschaftler sein). Es
hilft ihm nun nichts, wenn man ihm nur einfach und billig sagt: das eine schliefit
doch das andere nicht aus. Es hilft ihm auch nichts, wenn man ihm sagt: spanne das
Pferd deines wissenschaftlichen Enthusiasmus vor den Wagen deiner seelsorger-
lichen Absichten. Denn dieser Mann fragt sich ja gerade: was ist bei mir wirklich
Pferd, was Wagen, was Ziel, was Mittel? Dadurch, dafl er in einer guten Stunde
gleichsam ,amtlich® vor dem Forum seines inneren Gewissens die Erklirung abgibt,
er studiere um des Heiles der Seelen willen und beniitze sein wissenschaftliches
Interesse nur als eine dankbar angenommene Hilfe, ist das Problem nicht gelost.
Denn die Frage ist doch die, ob das wirklick der Fall ist, was er in irgendeiner
Schicht seines Wesens wiinscht, weil er sich nicht mit eindeutiger Sicherheit sagen
kann, ob dieser fromme Wunsch die innere Mitte seines Wesens einnimmt und der
Wissensdrang nur eine niitzliche, aber irgendwie periphere Antriebskraft ist, deren
eigentliche Richtung von ganz anderer Seite bestimmt wird, oder ob der Seelen-
eifer nur die Fassade ist, hinter der sich jenes Wissen versteckt, das aufbliht. Das
kann niemand genau sagen. Und dazu kénnen die Rollen, die diese einzelnen Mo-
mente in der Gesamtmotivation eines Menschen spielen, schnell oder auch lang-
sam wechseln, es kénnen Mittel und Zweck ihre Plitze vertauschen. Und nun: es ist
unserem Theologieprofessor gar nicht mdiglich, diese seine rein humane Wissens-
dynamik auszuschalten. Er kann es gar nicht, selbst wenn er wollte, Und es wire so-
gar in diesem Fall gar nicht empfehlenswert. Téte er es, wiire er wie ein Reiter, der
nicht auf den Gaul steigt, weil er fiirchtet, dieser kdnne ihn dahin tragen, wohin er
gar nicht kommen will.

Man hat darum gesagt: wer nur aus iibernatiirlichen Motiven das Richtige und
Aufgetragene tun will, wird sehr wenig tun und wenig erreichen. Lust und Liebe
zur Sache, auch jene Motivation, die in den Dingen selbst steckt und zwar noch in



296 Karl Rahner

einem Bereich, der vorsittlich ist (Hunger und Durst, Angst, Imitationstrieb, die
Antriebe, die im Bereiche des Leiblich-Geschlechtlichen liegen usw.), sind im all-
gemeinen auch fiir die hoheren Leistungen der Moral nétig. Denn sie existieren,
weil sie Gott gewollt hat, und sie haben darum einen Sinn. Und weil sie ein Moment
an dem ganzen und einen Menschen sind, haben diese Dinge auch eine Aufgabe zu-
gunsten des ganzen, also auch des ,hoheren Menschen. Nur darum also, weil es
falsch ist zu sagen, das Hohere sei nur die verdachtige Sublimation des Niedrigeren,
weil es falsch ist zu sagen, die geistigen und moralischen Leistungen des Menschen
seien nur kompliziertere Variationen seiner primitiven Triebe, braucht man doch
noch nicht zu leugnen, dafl auch die hochsten Leistungen und Motivationen ihren
Unterbau haben und haben diirfen. Es schadet nichts, zuzugeben, dal man unter Um-
stinden nach einer Tasse Kaffee besser — betet als ohne sie.

Wenn also solche Motive gar nicht ausgeschaltet werden sollen, wenn sie oft gar
nicht ausgeschaltet werden konnen, was ist es dann mit der notwendigen Reinigung
der Motive, der eigentlich iibenden Pflege der guten und vollkommenen Meinung?
Man kénnte ja sagen: Antrieb und Motivation miissen auseinandergehalten wer-
den. Motiv ist nicht Antrieb: jenes ist das frei sittlich sich Vorgesetzte, dieses gehort
der sittlich noch indifferenten psycho-physischen Vitalititsschicht an. Man kénnte
sagen: die Sittlichkeit einer Handlung bestimmt sich nur nach dem Motiv. Ob und
in welchem Grade das so bewuflt in Freiheit Angezielte angestrebt und erreicht wird
mittels der Kraft der Antriebe, das hebt das Motiv nicht auf und nicht die sittliche
Qualitdt der Handlung. Das mag theoretisch sehr richtig sein. Fiir die Praxis hilft es
nicht allzuviel. Denn der Antrieb kann eben auch zum Motiv werden. Man kann
essen, ,blofl, weil es einem schmeckt® (und das, ohne daf man sich darum schon
iiberifit und den Magen verdirbt). Die Frage also bleibt, was gerade eben bei mir
wirklich Motiv ist. Wir haben ja auch schon gesehen, daf die wirklichen Motive
(Motive auch in dieser eben vorgeschlagenen Terminologie) nicht notwendig reflex
und gegenstandlich im Bewufltsein stehen miissen.

b) Die Erziehung durch das Leben: Man sieht, diese Reinigung kann im Grunde
nur indirekt vorgenommen werden. Ja man kénnte sagen: sie wird an uns vorgenom-
men. Sie ist eine Chance, die uns das Leben — oder sagen wir besser: Gottes Gnade
und Vorsehung - bieten mufl und bietet, wenn wir wachsam und getreu sind. Wir
kénnen ndmlich Motive und Antriebe nicht einfach ausschalten nach Belieben. Man-
ches kénnen wir zwar auch da; durch Lenkung der Aufmerksamkeit sind wir wohl
imstande, hier auch den wirklichen Bestand von Motiven und Antrieben zu ver-
dndern. Was man in dieser Hinsicht tun kann, soll man auch tun. Aber auch wo
dies nicht moglich ist oder nicht zu einem eindeutigen und vollen Erfolg fiihrt,
kénnen wir etwas tun. Wir kénnen die wahren und gewollten Motive in uns zu stir-
ken suchen. Durch Gebet und Betrachtung, durch Uberlegung und Vertiefung in sie,
durch immer wieder geiibte Lenkung der Aufmerksamkeit auf sie. Aber dadurch
sind wir zundchst nur erzogen zur Wachsamkeit und Vorsicht, 2zu einer Bereitschaft,
so weit wie méglich auch dann aus diesen so gepflegten und tiefer verwurzelten Mo-
tiven heraus zu handeln, wenn die andern Antriebe, die entweder, sittlich gesehen,
indifferent oder sogar gefahrlich oder auf jeden Fall nicht die eigentlich (d. h. vom
Kern der geistigen Person her) gemeinten sind, ausfallen. Denn eben dies ist in



Uber die gute Meinung 297

vielen, wenn nicht allen Fillen, zu erwarten. Und dies ist die Chance, von der wir
sagten, wir miiiten sie erwarten, und das Leben wiirde sie uns bieten, damit unsere
Motive gereinigt, unsere gute Meinung vervollkommnet werden.

Diese Chance hat etwas Gefahrliches und Bitteres: plotzlich merken wir, daff ge-
wisse Antriebe ausfallen: der ,gesunde“ Ehrgeiz, die unwillkiirliche, auf vitaler
Sympathie beruhende Freude am Umgang mit Menschen, der ,Wissensdrang® und
tausend andere Antricbsmoglichkeiten, die wir selber gar nicht ausschalten konn-
ten und ausschalten sollten. Je mehr jemand sich schon immer bemiihte, sachlich
den Erfordernissen gerecht zu werden, die an ihn von der objektiven Struktur seiner
dulleren Taten gestellt werden, je mehr er also in dem obigen Sinn eine innere
Motivation, und nicht nur die willkiirlich von auflen an eine Aufgabe herangetra-
gene, in sich pflegte, um so ofter wird er merken, dafl solche Situationen in kleine-
rem oder groferem Maf sich einstellen, in denen er (primitiv gesagt) ,keine Lust®
hat und doch die Sache fordert, daff sie dann eben ohne Lust, d. h. richtig gesagt:
mit gereinigten Motiven getan werde. Das Leben hat dann den Motiv- und An-
triebskomplex selbst gereinigt. Vorausgesetzt freilich, dafl man jetzt nicht versagt
und unterlifit, was man bisher getan. In einem solchen Falle mifite man sich dann
natiirlich auch ernsthaft fragen, ob die ,offiziellen“ Motive frither wirklich die wirk-
lichen waren und nicht blof} eine Fassade, hinter der sich pramoralische oder sogar
unmoralische, aber im Grunde doch frei ibernommene Antriebe verborgen hatten.
Weil die von uns geforderten moralischen Verhaltungsweisen und Leistungen doch
strukturiert sind nach den objektiven sittlichen Motiven und weil die einer onto-
logisch und ethisch niedriger gelegenen Schicht des Menschen entspringenden An-
triebe fiir diese hoheren Leistungen allein auf die Dauer doch nicht ausreichen und
ausreichen konnen, so sehr sie als ,Initialzindung® nutzlich und in irgendeinem
Umfang als tragender Grund immer notwendig bleiben, solange wir im Leibe
leben (man kann ja auch die heroischste Tugend, was das duflere Erscheinungsbild,
die duflere Leistung angeht, restlos durch ,Spritzen“ und &dhnliches untergraben),
darum brauchen wir auch nicht angstlich dafiir besorgt sein, dafl solche Antriebe von
uns aus ausgeschaltet werden. Das besorgt das Leben und die Sache selbst. Wer z. B.
merken wiirde, er als Generaldirektor sei gegen seine charmante Sekretirin sehr
zuvorkommend, und hinter dieser an sich 16blichen Eigenschaft eine gewisse latente
sexuelle Triebhaftigkeit vermutet {weil dieselbe Zuvorkommenheit ihm bei andern
viel schwerer fillt — selbst ein heiliger Dominikus scheint das gemerkt zu haben), der
braucht sich nun nicht anzustrengen, dieses mitschwingende Gefihl eigens zu be-
kiampfen (vorausgesetzt nur, dafl es ihn nicht zu Taten verleitet, die gegen das
Gesetz Gottes sind). Wie sollte er das auch machen? Es wiirde ein solcher Versuch
entweder nur zum Gegenteil fithren oder ithm die Hoflichkeit schwerer machen
(wenn er gelingen wiirde). Wir haben es aber doch schon im Leben schwer genug mit
den Dingen, die uns ohnehin schwer fallen. Das Leben geht von selbst weiter in
seiner Weisheit, so dafl der Herr Generaldirektor aus diesem etwas verddchtigen
Grund allein nicht allzulange hoflich sein wird. Unterdessen sollte er eben gelernt
haben, dennoch héflich zu sein.

¢) Sachgeridhtetheit statt Selbstentlarvung: Wird so in der Gesinnungsbildung, in
der Pflege der guten Meinung von der inneren Natur der sachlichen Leistung her



298 Karl Rahner

gearbeitet, wird versucht, die wahren und eigentlich gemeinten Motive zu pflegen,
damit sie stark genug sind, wenn sie einmal allein ausreichen miissen, wird dem
Leben die Chance, uns zu erziehen, gelassen, indem man sich dafiir durch die eben
genannten Methoden offen hilt, dann, so will scheinen, ist es fiir einen normalen
Menschen iiberfliissig und schiadlich, wenn er hinsichtlich seiner Motivwelt sich
angestrengt einer dbertricbenen Reflexion und ,Tiefenpsychologie® befleifigt.
Es ist wahr: wir wissen nur wenig von dem, was in uns ist. Wir wiirden arg er-
schrecken, wenn wir wiifiten, von welch problematischen Antrieben unsere so 16b-
lichen Taten oft getragen sind. Aber was wire getan, wenn wir es wiiiten? Hinter
dieser tiefenpsychologisch mifitrauischen Selbstanalyse und Entlarvung wiirden
wieder Antriebe stecken, die wir noch nicht aufgedeckt hitien, die wieder auf-
gesptirt werden miifiten (damit wir wiiiten, woran wir sind) und die wieder ebenso
problematisch wiren, wie die schon entlarvten. Nein, so geht es nicht. Auf die
Dauer kime aus einer solchen Selbstentlarvung (wie sie in vielen heutigen Romanen
betrieben wird) nichts heraus als ein moralischer Zynismus, der meint, alles sei
durchschaubar auf Hohlheit und niedrige Triebhaftigkeit. Man glaubt ehrlich zu
setn und verlernt nur, Unterschiede zu machen. Man verliert den Blick dafiir, daf
die wirklichen sittlichen Motive geistig-personaler Art nicht dadurch aufhéren, wirk-
lich eigenstindig und bedeutsam, ja das ausschlaggebende Moment fiir die sittliche
Beurteilung einer Handlung zu sein, dafi man herausbringt, sie seien bei unseren
Taten nicht das einzige und bediirften sehr oft (oder in einem bestimmten Umfang
immer) anderer Antriebe und Krifte, um sich durchzusetzen. Es ist besser, eine
Reinigung und Liuterung seiner Motive anzustreben, indem man von sich weg-
blickt, auf die Sache schaut, sich vom Leben, von den andern und ihren Noten in An-
spruch nehmen 148t. Dann kann man sich immer sagen (wenn einer, von solchem
Mifitrauen gegen sich geingstigt, fragt, ob er auch in Gottes Gnade lebe): wenn
ich meine Pflicht tue, wenn das Aufiere meiner Handlungen durch eine gute Zeit
hindurch den sachlichen Erfordernissen des Lebens entspricht, wenn der Nichste
einigermafien mit mir zufrieden sein kann, wenn also meine (duferen) Werke ge-
recht sind, wenn ich mich dabei wenigstens bemiihe, kein Pharisier zu sein, sondern
zu wissen und in meinem Leben zu realisieren, daf wir auch unniitze Knechte sind,
wenn wir alles getan haben, was uns aufgetragen ist, wenn ein ehrliches Stiidk Un-
zufriedenheit mit mir selbst vorhanden bleibt und ich bereit bin (wirklich), mir auch
von andern etwas sagen zu lassen, dann brauche ich mir iiber die letzten Motive mei-
nes Handelns keine besonderen Sorgen zu machen. Das Leben ist nicht so verteufelt
boshaft eingerichtet, daR sich die gemeinsten Motive auf lange Sicht hinter einer
stets guten und auch bei aufmerksamem Blick einwandfreien Fassade verbergen.
Nicht als ob dann alles iiber alle Unsicherheit und iiber echt christliches Mifitrauen
gegen sich selbst erhaben wire, als ob wir nicht mehr beten mifiten: Herr, sei mir
armem Siinder gnidig. Aber wir haben dann getan, was wir sinnvoll tun kénnen,
mehr wire weniger, wire gerade der Versuch, Gott gegeniiber eine eigenstindige
Sicherheit gewinnen zu wollen. Mit andern Worten: es gibt eine unsichtbare, zwar
nicht linear festlegbare, aber wirkliche Grenze fir die Motivbildung, fiir die Sorge
um eine gute Meinung.





