
über die gute Meinung 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

Wenn man heute über die •gute Meinung" oder, wie man auch sagt, über die 
•vollkommene Meinung" etwas schreibt, dann wird man zunächst nicht auf sehr viel 
Interesse rechnen können, nicht einmal bei Christen, denen das geistliche Leben 
etwas bedeutet. Man wird bei diesen den Eindruck erwecken, man handle über 
etwas, was sich diejenigen leisten können, die •sonst nichts zu tun haben"; man 
wird auf den Einwand gefaßt sein müssen, der Mensch von heute könne sich in der 
Hast und Überlastung seines Lebens nicht auch noch mit solchen frommen Techniken 
beschweren, die eine zusätzliche Nervenbelastung bedeuten. Auf andere wichtigere 
Bedenken werden wir im Laufe unserer Überlegungen zu sprechen kommen. 

I. 

Innere Gesinnung und äußere Tat 

1. Die Zweieinheil von Gesinnung und Tat 

Sagen wir zunächst, was unter diesem Stichwort überhaupt verstanden werden 
soll. Wir tun immer irgend etwas, solange wir leben. Dieses Tun ist in den meisten 
Fällen ein äußeres Tun: gehen, lesen, reden, Kohlen schaufeln und derlei Dinge 
mehr. Wir haben zwar auch Gedanken, innere Gefühle, •Erlebnisse" und Haltun- 
gen. Aber einmal ist nicht zu leugnen, unser Leben besteht doch zum größten Teil 
aus Taten, die nach außen gehen, aus Handlungen, in denen der Mensch mit etwas 
anderem umgeht, in eine Außenwelt der Dinge und der Mitmenschen eingreift und 
darin etwas bewirkt. Ohne das könnte der Mensch sein Leben gar nicht vollziehen. 
Er kann nicht nur in Innerlichkeit leben. Er kann sich nicht zum reinen Geist machen. 
Selbst noch das Innere vollzieht er am Material seiner äußeren Taten und der Dinge 
und Leistungen, auf die diese Taten sich beziehen. Nicht nur wäre es nicht durch- 
führbar, wollte er sich in seine Innerlichkeit zurückziehen, er würde auch bald mer- 
ken, daß seine inneren Erlebnisse dünn und unwirklich würden, daß er gar nicht 
erreichen würde, was er will: die Steigerung und Vertiefung seines •Innenlebens". 
Er braucht also die Tat nach außen. Und sie gehört darum ebenso zum Leben und 
zwar auch zum geistigen Leben, wie die inneren Vorgänge. 

Und zum zweiten: Es gibt gar keine bloß inneren Vorgänge in einem eigentlichen 
metaphysischen Sinn. Für den Alltagsgebrauch (auch der Moral) kann man zwar 
zwischen inneren und äußeren Akten unterscheiden. Jene sind die, von denen die 
andern nichts merken können, so könnte man fast definieren und daran ablesen, 
daß es sich um einen bloßen Alltagsbegriff handelt. Denn was kann man nicht mer- 
ken? Was bildet sich von unseren inneren Zuständen und Entschlüssen nicht not- 
wendig in unsere Leiblichkeit aus? Was objektiviert sich darin in gar keiner Weise? 
Nichts. Alles, auch das menschlich Innerste ist noch leibhaftig, abhängig von Ma- 
teriellem, also schon nach außen Gewendetem, Objektiviertem, dem Zugriff von 



282 Karl Rahner 

außen Offenstehendem (bis zur Wahrheitsspritze und den Methoden der Bolschewi- 
sten, die einem durch Chemikalien mit Erfolg den rechten Geist beibringen); alles 
im Innersten geht nach außen und hat seine Resonanz in der Welt der Dinge. Und 
dennoch ist der Unterschied zwischen äußeren und inneren Akten des Menschen 
von großer Bedeutung. Nicht zwar im Sinn einer Aufteilung in zwei streng vonein- 
ander geschiedene Gruppen, wohl aber im Sinn eines Uberwiegens des Inneren 
oder Äußeren, obwohl alle Akte des Menschen innerlich und äußerlich zumal sind. 

Der Mensch objektiviert also sich und seine innere Gesinnung, seine ur-sprüngliche 
Freiheitsentscheidung und -haltung •nach außen", eben in das, was man so ge- 
wöhnlich die •äußeren Akte" in der Moraltheologie nennt. Er bringt den inneren 
Vollzug überhaupt nur fertig oder wenigstens nur wirklich tief und echt fertig, 
wenn dieser sich nach außen objektiviert. Die äußere Handlung ist nicht immer nur 
eine nachträgliche Verlautbarung und bloß sekundäre Folge dieser inneren Ent- 
scheidung, sondern ebenso oft (ja im letzten Sinn sogar in irgendeinem Grad 
immer) dasjenige, in dem allein sich der innere Akt vollziehen und setzen kann. So 
wie der Leib nicht nur ein nachträgliches Kleid und Handwerkszeug der Seele ist, 
sondern das, worin sie selber allererst zu ihrem eigenen Wesen kommen kann, so 
ist es auch mit den Handlungen des Menschen: die äußere ist auch Bedingung der 
inneren, und nicht nur umgekehrt. 

2. Zweideutigkeit der äußeren Tat 

Und doch ist die äußere Handlung nicht identisch mit der inneren. Man könnte 
sagen: die ursprüngliche Freiheit und die entsprungene bedürfen einander, aber sie 
sind nicht dasselbe. Die äußere Tat kann auch vorhanden sein, wenn die innere Hal- 
tung schwach ist. Die äußere Tat hat, obzwar offenbarende Leibhaftigkeit der inneren, 
dennoch kein eindeutiges Verhältnis zur inneren: dasselbe im Bereich der äußeren 
Tat kann aus ganz verschiedenem Ursprung, gutem und bösem, existentiell zen- 
tralem oder peripherem kommen1. Es ist auch hier wie beim Verhältnis zwischen 
Leib und Seele: die Seele drückt sich im Leib aus und verhüllt sich darin zugleich; das 
Gesicht ist der Spiegel der Seele und gibt dennoch ihr Geheimnis nicht preis. Die 
äußere Tat mag aus einer bestimmten Haltung entsprungen sein und in sich (in ihrem 
leibhaften Effekt, in den Assoziationsbahnen, in den Triebkönstellationen usw., die 
durch diese Leibhaftigkeit geschaffen wurden) oder in der Wirkung, die sie in der 
eigentlichen •Außenwelt" geschaffen hat, bleiben, während die innere Gesinnung, 
aus der sie entsprungen war, schon längst sich geändert hat. Die innere Gesinnung 
mag eigentlich etwas ganz anderes gemeint haben, als sich in der äußeren Tat aus- 
drückt. Dazu kommt, daß die plastische Kraft der geistigen Freiheit in die leib- 
haftige Wirklichkeit hinein (die bis tief in das sogenannte Innere reicht) nur be- 
schränkt und endlich ist, so daß man nicht sagen kann, was man innen hat und ist. 
Das alles muß man bedenken, wenn man wissen will, was eigentlich mit der guten 
Meinung gemeint ist. 

Wenn die äußere und die innere Tat nicht einfach dasselbe sind, dann folgt 

1 Vgl. dazu einige Überlegungen, die wir angestellt haben in dem Aufsatz: Schuld und 
Schuldvergebung als Grenzgebiet zwischen Theologie und Psychotherapie (Schriften zur 
Theologie, 2. Bd., Einsiedeln 1955, S. 279 ff). 



Über die gute Meinung 283 

daraus, daß durch die Richtigkeit der äußeren Tat noch nichts eindeutig über den 
Wert des Menschen und seiner Taten entschieden ist. Sittliche Werte müssen ja dem 
Herzen, der ursprünglichen Freiheit entspringen; nur da ist der Ort, woher sie 
kommen können. Dort, wo aus seiner Herzmitte der freie Geist, von der göttlichen 
Gnade getragen, von Gott her und auf ihn hin sich entscheidet, da entsteht die Tat, 
die ewig bleiben kann. So kommt, von da her gesehen, alles auf die •Gesinnung" 
an; die äußere Tat hat keine eigene Sittlichkeit, wie die Mehrzahl der Moraltheo- 
logen sagt. Und die äußere Tat ist auch kein eindeutiges Kriterium für diese innere 
Gesinnung, als ob an ihr eindeutig abgelesen werden könnte, was eigentlich inner- 
lich an Echtem oder Falschem vorliegt. Gott schaut aufs Herz. Und der Mensch sieht 
immer nur die Fassade, auch wenn er noch so gründlich Tiefenpsychologie und ähn- 
liche Dinge bei sich oder andern treibt, weil alles, was man so gegenständlich ent- 
decken kann, immer noch nicht jene ursprüngliche, reflex und gegenständlich un- 
greifbare Mitte geistiger Freiheit ist2, von der das sittlich Gute und Böse allein aus- 
gehen kann. 

2 Obwohl nichts subjektiv schuldhaft sein kann, es habe denn der Mensch es klar als solches 
erkannt und wirklich frei gewollt (was man auch wieder nur wissend tun kann), und obwohl 
die Psychologie und die scholastische Erkenntnistheorie, vom Bewußtseinsdatum ausgehend, 
betonen, daß man über nichts eine größere subjektive und objektive Sicherheit haben könne 
als über eben diese unmittelbaren Daten des eigenen Bewußtseins, so hält dennoch die Kirche 
und ihre Theologie entsprechend der Lehre des Trienter Konzils daran fest, daß der Mensch 
über den Zustand seines eigenen Gewissens, über den Stand der Gnade keine eigentliche 
und absolute Sicherheit haben könne. Da diese Unsicherheit aber letztlich nur von der Frei- 
heit des Menschen und seiner personalen Entscheidung bedingt sein kann (über alle andern 
Faktoren des Gnadenbesitzes kann eine reduktiv metaphysische Sicherheit [der Erfahrung 
oder des Glaubens] ohne weiteres erzielt werden), so kann u. E. die sich hier auf tuende 
Aporie zwischen eindeutiger Gewußtheit der Bewußtseinsgegebenheiten unmittelbarer Art 
einerseits und der Ungewißheit derselben Bewußtseinsdaten (insofern sie die Bedingungen 
des Gnadenstandes sind) anderseits nur gelöst werden, indem man zwischen einer Sphäre 
der reflexen und reflektierbaren Daten des Bewußtseins und einer Sphäre der unreflexen und 
teilweise auch grundsätzlich nicht reflektierbaren, nicht gegenständlich machbaren Wirk- 
lichkeiten des Bewußtseins unterscheidet. Zu letzteren würden wir rechnen die eigentliche 
und letzte Qualität der Freiheitsentscheidung, mit der der Mensch so •identisch" ist, daß 
von daher eine Objektivation adäquater Art ihm gar nicht möglich sein kann, ohne daß 
daraus folgte, er wisse um sie in gar keiner Weise oder in gar keiner sicheren Weise. Das 
ist darum unmöglich, weil das Freie eben das Bewußte ist und •unbewußte" Momente für 
die Freiheitshandlung als solche gar nicht in Frage kommen können. Welche anderen •Ge- 
genstände" diese tief erliegende Sphäre, die mit dem Tiefenbewußtsein der heutigen Tiefen- 
psychologie kaum etwas zu tun hat, noch hat, davon ist hier nicht zu handeln. Die beiden 
genannten Sphären sind natürlich nicht durch eine Wand voneinander getrennt; sie sind 
(Sphären ist ein Bild!) reale, aber •real verschiedene" Momente des einen Bewußtseins, das 
man sich nicht als eine Fläche wie die Kinoleinwand vorstellen darf, so daß, was darauf 
nicht gegenständlich anschaubar ist, auch überhaupt nicht im Bewußtsein wäre. Es gibt wegen 
der inneren Zusammengehörigkeit der beiden •Sphären" eine begleitende oder nachträgliche 
Reflektierbarkeit der Freiheitshandlung und darum natürlich auch die Möglichkeit und die 
Pflicht einer reflex überlegten, nach Prinzipien sich richtenden, sich und andern Rechenschaft 
gebenden Sittlichkeit. Aber diese Überlegung und Reflexion holt das nicht adäquat ein, was 
der einzelne konkret tut. Denn in dieser Sphäre (aber, so möchten wir meinen, nur in ihr) 
weiß der einzelne ja gar nicht adäquat genau, was er wirklich tut, obwohl er es wissen muß, 
soll er für seine Tat verantwortlich sein, und obwohl er für das, was er überhaupt nicht •so" 
weiß, auch nicht verantwortlich ist. Er muß also •wissen" und •nicht wissen" zugleich. Damit 
das aber nicht einfach ein billiges Paradox sei, muß zwischen diesen zwei Sphären unterschie- 
den werden und das Wissen und das Nichtwissen auf sie verteilt werden. Wir haben davon 
hier gesprochen, weil einiges, was gleich gesagt werden muß, sonst nicht ganz verständlich 
wäre. 



284 Karl Rahner 

3. Der Urgrund der sittlichen Tat 

Und doch: der innere und der äußere Akt verhalten sich nicht einfach zueinander 
wie Ursache und eine der Ursache äußere Folge. Sie verhalten sich wie - Seele und 
Leib, wobei die Seele die dem Leib innere, ihn selbst beseelende Form ist, und der 
Leib das ist, worin die Seele allererst zum Vollzug ihres eigenen Wesens kommt. 
Darum kann die innere Gesinnung nicht der äußeren Tat entbehren. Aus beidem 
aber, was eben gesagt wurde, folgt: die innere Gesinnung kann sich nicht einfadt 
darauf verlassen, daß sie richtig ist, wenn nur die äußere Tat richtig ist, denn diese 
ist eine zweideutige Folge des inneren Aktes; die innere Gesinnung kann sich aber 
auch nicht an der äußeren Tat desinteressiert erklären (weil Gott ja doch nur aufs 
•Herz" schaut), weil sie selber erst in der Durchformung der äußeren Tat zu ihrem 
eigenen Wesen kommt. Wahre christliche Sittlichkeit ist darum das Schwebende 
zwischen innerer Herzensgesinnung und äußerer Tat, das immer zwischen beiden 
hin- und hergeht, sich bei keinem ausruht und festsetzt. Nicht bei der •Innerlichkeit", 
weil diese sehr dünn und leer und schwindelhaft sein kann, wenn sie nicht dauernd 
neu und machtvoll sich einformt in sehr reale Taten. Nicht bei den äußeren Taten, 
als ob es im Grunde doch nur auf solche handfeste, ehrliche und solide Dinge an- 
komme, und nicht nur auf •Gefühle" und •Stimmungen", weil alle •guten Werke", 
auch wenn sie noch so gut und richtig und dem Nächsten nützlich sind, leer sein 
können von dem, was ihnen allein den wahren Heilswert verleiht. Das aber ist die 
glaubend hoffende Liebe des Herzens, die sie allein gar nicht tragen können, die in 
sie gar nicht restlos eingehen kann, die über alle konkrete Tat auslangt nach der 
Unendlichkeit Gottes in sich selbst. 

II. 

Die gute Meinung 

1. Aufgabe und Ziel 

Von da aus könnte man die gute Meinung nennen: das übende Bemühen, die not- 
wendige und doch immer aufgegebene und immer neu zu vollziehende Einheit 
zwischen innerer und äußerer Tat immer vollkommener herzustellen, derart, daß in 
dieser Einheit die äußere Tat immer richtiger und vollkommener werde, weil sie 
immer reiner und unmittelbarer aus der richtigen inneren Haltung entspringt und 
gewissermaßen in ihrem Ursprung gehalten wird, und die innere Gesinnung (als 
freie Tat gemeint) immer echter und wahrer wird, weil sie immer mehr sich am Ma- 
terial der greifbaren und harten Wirklichkeit erprobt und immer mehr in ihr sich 
verleiblicht, in der sie allein sich echt vollziehen kann. 

•Gut" und •vollkommen" ist diese Meinung natürlich nur, wenn sie sich auf 
jenes Gute richtet, das zum Heile frommt. Bisher haben wir ja nur im allgemeinen 
von der Zweieinheit zwischen innerem und äußerem Tun im allgemeinen gespro- 
chen. Was wir bisher gesagt haben, könnte grundsätzlich auch vom sittlich schlech- 
ten inneren und äußeren Tun gelten oder darauf angewandt werden. Gut ist jene 
Meinung, die in die äußere Tat, sie beseelend, ausgeht und in ihr sich selber voll- 
zieht, wenn sie auf das Gute oder Vollkommene gerichtet ist. 



Über die gute Meinung 285 

2. Christliche Motivation 

Für den Christen stellt sich diese Frage unter der Formulierung: welches sind 
die Voraussetzungen zur übernatürlichen Verdienstlichkeit eines Aktes? Gehört da- 
zu auch ein Motiv des Handelns, das aus dem Glauben genommen ist? Die Theologen 
antworten im allgemeinen mit ja, d. h. sie sind fast einhellig heute der Auffassung, 
daß ein Motiv des Handelns, das einer bloß natürlichen Sittlichkeit entnommen wäre, 
auch dann nicht den daraus entspringenden Akt zu einem Akt des christlichen Daseins, 
zu einem •im Heiligen Geist getanen" Akt, zu einem übernatürlichen Verdienst wer- 
den ließe, wenn der betreffende Mensch diesen Akt als Christ und Gerechtfertigter, als 
in der Gnade seiender Mensch setzen würde. Und mit Recht: Gnade, zusätzliche 
Gerechtfertigtheit, ist ja etwas, was in Tat übergehen soll, was Früchte bringen 
soll. Diese Frucht aber kann doch nach der definierten Lehre der Kirche, entnommen 
aus dem Wort der Schrift, nur dort sein, wo der Geist Gottes am Werk ist, wo er 
•treibt", wo er •zieht"; wo er mit seinen unaussprechlichen Seufzern mitbetet, für 
die Heiligen eintritt, wo seine Salbung uns belehrt, wo er erleuchtet und inspiriert. 
Nun kann man sich aber sinnvollerweise eine solche innere Einwirkung des Pneumas 
Gottes (wie immer man sie sich denken mag und gerade dann, wenn man sie sich 
nicht rein unbewußt, sondern als von innen her erleuchtend und als bewußt inspi- 
rierend denkt) nicht einfach unabhängig denken von dem Wort, das das der Botschaft 
Christi ist und vom Hören kommt. Wäre dieses Wort zum Heil wenigstens grund- 
sätzlich dafür unwichtig und würde die innere Gnade und die damit gegebene in- 
nere übernatürliche Erhebung unseres Aktes genügen, dann wäre nicht einzusehen, 
warum es überhaupt eine äußere, geschichtlich kommende, gepredigte Botschaft des 
Heiles gäbe, die einer sichtbaren Kirche und ihrem autoritativen Lehramt anver- 
traut ist, • dann wäre das Christentum im letzten Mystik der Innerlichkeit 
und nicht (ebenso wesentlich) Geschichte, Kirche, Wort (was etwas anderes ist als 
•Erfahrung" und innerliche Zuständlichkeiten) und Sakrament. Kurz, man wird 
daran festhalten müssen, daß nur dann eine innere Gesinnung die gute Meinung sein 
kann, die den Taten des Menschen ihre Heilsbedeutung verleiht, wenn sie eine Ge- 
sinnung ist, die Antwort auf das Wort der geschichtlich kommenden Botschaft ist, 
die im Glauben angenommen wird. 

3. Aktuelle und virtuelle Absicht 

Nun betonen freilich die Theologen, die gewöhnlich milder sind als die Aszeten 
und die Lehrer der christlichen Aszese, daß dieses Glaubensmotiv, das die Meinung 
und Absicht des Menschen beseelen muß, soll seine Tat ein Werk der Gnade sein, 
nicht notwendig so ausdrücklich und reflex sein müsse, wie man aus diesem eben auf- 
gestellten Satz zunächst herauszulesen geneigt sein könnte. Die Moraltheologen 
unterscheiden bekanntlich zwischen einer aktuellen und einer virtuellen Absicht. Die 
erste ist die, in der man aus einem ausdrücklich und deutlich gegenständlich erfaß- 
ten Motiv handelt, und zwar ausdrücklich bewußt in dem Augenblick, in dem man 
die Handlung setzt, bei der dieses Motiv den Beweggrund bilden soll. Wer z. B. 
beleidigt durch ein kränkendes Wort sich wutschnaubend auf den Sprecher stürzen 
würde, und zwar im Augenblick, da er dieses Wort hört, um sich durch eine Ohr- 



286 Karl Rahner 

feige zu rächen, der würde aus dem aktuellen Motiv der Rachsucht handeln, d. h. 
die Ohrfeige versetzen. Denn im Augenblick seiner Tat steht ausdrücklich und deut- 
lich dieses Motiv in seinem Bewußtsein als Gegenstand seiner Erkenntnis und seines 
Wollens, und aus dem so gegebenen Motiv entspringt die Tat, um die es sich han- 
delt: die Ohrfeige. Ein virtuelles Motiv ist ein Motiv, das im Augenblick des Han- 
delns (um das es geht), nicht ausdrücklich und bewußt gegenständlich gegeben ist, 
aber doch wirklich verursachend in die Handlung einfließt, obwohl es nur global 
erfaßt, nur randbewußt oder in einer ähnlichen Weise •gegeben" ist. Eine Mutter 
wäscht aus Liebe zu ihrem Kind dessen Windeln. Während sie wäscht, denkt sie viel- 
leicht nur an die Windeln, oder vielleicht an die Zubereitung des Essens, das in 
ein paar Stunden fertig sein soll, sie denkt gar nicht an ihr Kind. Und doch fließt 
die Liebe zu ihrem Kind, ihre Sorge um es in diese Handlung ein; denn diese wäre 
gar nicht, wenn sie ihr Kind nicht lieben würde. Unser geistiges Leben ist ein 
ununterbrochener Strom von Erkenntnissen und Antrieben, deren intentionale Ge- 
genstände in der mannigfaltigst abgestuften Weise gegeben sein können, deren ein- 
zelne Momente sich gegenseitig bedingen, von früheren abhängig sind, die früheren 
Elemente in sich aufnehmen und weitertragen, indem sie sie scheinbar bewußtseins- 
mäßig untergehen lassen. Weil die Mutter, so können wir sagen, einmal eine ak- 
tuelle Liebesabsicht zu ihrem Kind gehabt hat, wäscht sie jetzt Windeln, und dieses 
Tun ist immer noch das Ergebnis, die Verleiblichung jener Absicht, die sie jetzt 
gar nicht mehr (sehr) aktuell hat; sie hat eine virtuelle Absicht und Meinung, und 
die daraus entspringende Tat läßt auch wieder die Absicht und Meinung wachsen, 
aus der sie selber entstammt, und treibt diese bei der entsprechenden Gelegenheit 
wieder hoch zu einer aktuellen. 

Mit dieser Begrifflichkeit ist noch längst nicht alles gelöst. Sie birgt mehr Pro- 
bleme, als man auf den ersten Blick vielleicht vermutet. Aber immerhin: wir können 
verstehen, was die Moraltheologie ziemlich einhellig sagt: es genügt, wenn ein 
Glaubensmotiv als tatschaffende Gesinnung virtuell hinter einer äußeren Tat steht, 
um diese zu einer übernatürlich verdienstvollen zu machen. Praktisch heißt dies 
also: dort wo ein Christ seine Pflicht in den äußeren Taten des Lebens tut, ist das, 
was er auch in diesem Bereich tut, wirklich christliches Tun, wenn man ehrlich sagen 
kann, er würde nicht •so" handeln, wenn er nicht innerlich eingestellt wäre auf die 
Wahrheit, die ihm die christliche Daseinsdeutung bietet, wenn diese nicht sein Han- 
deln bestimmen würde. Und das gilt auch dann, wenn er im Augenblick, da er diese 
Handlung, nach denen wir fragen, tut, nicht •an den lieben Gott denkt", nicht aus- 
drücklich ein Glaubensmotiv anzielt. 

III. 

Die Problematik der •guten Meinung" 

1. Gleichzeitigkeit verschiedener Motive 

Was bisher gesagt wurde, erscheint durchaus verständlich und auch sehr tröstlich. 
Aber die Wirklichkeit ist etwas weniger einfach. Wir stehen im konkreten Leben 
gar nicht unter chemisch reinen, sondern meist unter einer Fülle von sehr verschie- 
denen und auch sittlich sehr disparaten und sich widersprechenden Motiven. Das ist 



Über die gute Meinung 287 

möglich, weil man ja, wie wir schon sagten, dasselbe aus den verschiedensten Ge- 
sinnungen heraus realisieren kann, und zwar nicht nur alternativ, sondern so, daß 
die Tat gleichzeitig das Produkt sich widersprechender Antriebe ist. Man wird zwar 
metaphysisch sagen können (ohne daß dies hier näher begründet werden soll), daß 
diese verschiedenen Motive, wenn sie gleichzeitig denselben Menschen •bewegen", 
nicht alle an derselben Stelle der Person ansetzen können, nicht alle gleichzeitig- 
Ausdruck des einen und selben eigentlichen Kerns der Person sein können, daß das 
eine Motiv existentiell peripherer, das andere zentraler •sitzt". Aber eben weil der 
Mensch vielschichtig ist, weil er nicht die abstrakt formalisierte Person ist, als die 
man ihn in der Moraltheologie leicht denkt, weil er von einem Kern her in Schichten 
gleichsam nach außen gebaut ist und weil (auch freie) Setzungen den verschieden- 
sten Schichten entspringen können (indem die formale Freiheit nicht nur etwas ist, 
was •im" Kern der Person sitzt, sondern auch gewissermaßen diffus über die ganze 
Person ausgebreitet ist), darum kann man das eine und selbe tun und dabei mehrere 
und in sich widersprüchliche Motive und Absichten haben. Man kann z. B. um des 
Heiles der Seelen willen predigen und das gleichzeitig aus Eitelkeit tun. Man pre- 
digt in diesem Falle nicht nur aus Liebe zu Gott und ist •dabei" auch noch - ge- 
wissermaßen nebenbei • eitel. Nein, es ist wirklich so, daß die Eitelkeit sich nicht 
nur an einer Tat •entzündet", die aus reiner Liebe zu den Seelen sich schon im 
voraus zu dieser Eitelkeit vollendeterweise konstituiert hätte, sondern wirklich diese 
Predigt mitbedingt und bewirkt. Natürlich ist das, wie gesagt, nicht so zu ver- 
stehen, als ob beides, der Akt der Liebe zu Gott und die Eitelkeit, so gleichzeitig 
die eine Tat hervorbringen könnten, daß beide existentiell gleich zentral entsprin- 
gen würden. Sonst könnte man ja wirklich unter Umständen gleichzeitig ein Tod- 
sünder und ein Gottliebender sein, der gerechtfertigt ist. 

2. •Ungewußtheit" vieler Motive 

Diese Wahrheit, die übrigens bei der Beachtung der existentialen Pluralität des 
menschlichen Seins und der gleichzeitigen Verknotung eben dieses selben Wesens in 
einem einzigen zentralen Punkt (eben im Herzen, biblisch gesprochen) leicht ver- 
ständlich ist, darf wieder nicht dazu verleiten, zu meinen, wenn man für seine Tat 
(für, und nur: bei) ein Motiv habe, dann hätte man sicher kein anderes für dieselbe 
Tat, • oder zu meinen: wenn man ein aktuelles Motiv habe, dessen man sich wohl 
bewußt ist, dann hätte man sicher kein anderes Motiv, das nicht wenigstens virtuell 
einfließen könnte. Eben dies macht ja die Dunkelheit der menschlichen sittlichen 
Situation zu einem guten Teil aus. Wir handeln nicht bloß aus den Motiven, von 
denen wir reflex wissen. Gewiß wird es gleichsam unterirdische Antriebe geben, 
für die wir nicht verantwortlich sind, obwohl sie sehr deutlich das Handeln eines 
Menschen mitfärben. Wer hat nicht schon die Verliebtheit eines andern beob- 
achtet, von der sich dieser andere noch gar keine Rechenschaft gibt, und die doch so 
deutlich sein ausdrücklich aus ganz anderen Motiven erfolgendes Handeln bestimmt, 
daß es sogar der Außenstehende merken kann. Aber es gibt durchaus den Fall, in 
dem ungewußte, randbewußte, nur global gegebene, nur virtuell wirkende Motive3, 

3 Wir machen hier noch nicht den Unterschied zwischen Motiv und Antrieb, den wir nach- 
her teilweise für unsere Überlegungen einführen. 



288 Karl Rahner 

die gänzlich zu dem reflex •vor-genommenen" Motiv disparat, ja widersprüchlich 
sind, durchaus unter die Verantwortlichkeit des Menschen fallen, sei es direkt, sei 
es indirekt, sei es unmittelbar, sei es •in causa". Wir können hier diesen letzten Satz 
nicht genauer erklären und beweisen. Wer ein wirkliches metaphysisches Verständ- 
nis dafür hat, daß die eigentliche Freiheit im Kern der Person ursprünglich sitzt, 
daß sie •identisch"4 ist mit der Person und darum nie adäquat dieser Person selbst 
in ihrem Eigentlichen zu einer reflex gegenständlichen Gegebenheit gebracht wer- 
den kann, wer schon einmal etwas von schuldhafter Veränderung gemerkt oder ge- 
hört hat, wer erfahren hat, wie sehr die wirklichen Entscheidungen scheinbar ganz 
unreflex und darum doch nicht außerhalb der Verantwortung stehend geschehen 
können, der wird nicht leugnen, daß auch Motive, die einerseits sehr wesentlich in 
die Handlung nach außen einfließen und anderseits doch nur randbewußt oder vir- 
tuell wirkend gegeben sind, sehr wohl Vollzug oder Folge einer freien Entscheidung 
sein und darum unter unserer sittlichen Verantwortung stehen können. Ist dieses 
aber wahr, dann gilt: unsere vielfältige und heterogene sittliche Absicht und Moti- 
vation, unsere Meinung, muß gereinigt werden, und diese Reinigung ist unsere sitt- 
liche Pflicht, weil wir uns nicht von vornherein der Verantwortung für diese bloß 
randbewußten, bloß virtuellen Motive und Absichten immer und allgemein als ledig 
betrachten können. 

3. Die Notwendigkeit der Reinigung der Motive 

Hier entspringt nun die sittliche Pflicht zur guten Meinung. Denn wenn das Ge- 
sagte richtig ist, dann können und müssen wir sagen: Du mußt nicht nur ein gutes, 
aus dem Glauben geschöpftes Motiv bei deinem äußeren Tun und Handeln haben, 
das du dir frei und ausdrücklich erwählt hast, und du darfst dabei nicht meinen, 
daß ein solches Motiv •virtuell" genügend bei dir gegeben sei, weil du doch ein 
Christ sein willst und grundsätzlich der Meinung huldigst, ein christliches Leben füh- 
ren zu sollen und zu wollen. Du mußt vielmehr damit rechnen, daß die tatsäch- 
lichen Motive deines Handelns auch bei einer solchen Grundeinstellung nicht bloß 
dieser Grundeinstellung entspringen, sondern noch anderen Einstellungen, die nicht 
nur sittlich indifferent, sondern sittlich minderwertig sind. Und darum hast du die 
Pflicht, dich um die Reinigung deiner Motive zu bemühen. Wie ein Christ dieser 

4 •Identisch" ist natürlich gemeint nicht im Sinne einer formalen Ontologie und Logik, in 
der ein solcher Begriff •in indivisibili" ist (oder vielen zu sein scheint: reale Unterschieden- 
heit ist ja im Grunde gar kein Begriff, der überall in derselben Weise verwirklicht wäre, 
so daß der Abstand des so Unterschiedenen immer gleich wäre; Analoges muß also auch vom 
Begriff des Identischen gelten). Wir zielen hier vielmehr eine auch theologisch wichtige Tat- 
sache an: die Freiheit muß so tief im ursprünglich einen Wesen des Menschen, an jener Stelle 
sitzen, wo die Fähigkeiten entspringen und so zusammengehalten werden, daß es wirklich 
sinnvoll und denkbar ist, daß z. B. wegen der Entscheidung dieser Einzelfähigkeit des freien 
Willens der ganze Mensch bis zur totalen und endgültigen Verdammnis in Mitleidenschaft 
gezogen wird und nicht sagen kann: was kann •ich" dafür, warum muß •ich" dafür leiden, 
daß mein Wille böse war? M. a. W.: der scholastische Satz: actiones sunt suppositorum darf 
nicht bloß als ein Satz formaler Ontologie gelesen, sondern muß in seiner analogen Geltung 
verstanden werden, aus der sich ergibt, daß das ontologische Verhältnis zwischen einem 
Subjekt einerseits und seinen Fähigkeiten und Akten anderseits fließend ist und in Richtung 
auf eine Identität (die erst eigentlich in Gott erreicht ist) in der geistigen Freiheitsperson 
ihren (endlichen) Höhepunkt erreicht. 



Über die gute Meinung 289 

Pflicht gerecht wird, das ist eine andere Frage, die uns jetzt noch nicht beschäftigt. 
Es ist also noch durchaus offen, ob die Erfüllung dieser Pflicht materiell gar nicht 
über das hinausragt, was nach übereinstimmender Meinung aller zu den Pflichten 
eines Christen, auch unabhängig von dieser Pflicht, gehört. Es ist aber doch zunächst 
wichtig, die Pflicht selber zu sehen: Der Mensch, der auch reflex leben soll (in einem 
bestimmten Maße und Grade, weil er dieser Reflexion fähig ist), muß also damit 
rechnen, daß nicht nur das ausdrücklich und gegenständlich Motivierende in ihm die 
sittliche Qualität seines Handelns bestimmt, sondern auch andere Motive, für die 
er sittlich verantwortlich ist und zwar auch als reflex erkennender und seine Moti- 
vation in den Bereich bewußter Gegenständlichkeit hineinhebender. Er hat ferner 
die Pflicht, für sein Leben, auch sein geistlich-sittliches, voraus-zusorgen. Er kann 
auch geistig sein Leben nicht verstehen als eine bloß äußerliche Reihung von Akten, 
von denen jeder auf sich allein steht. Denn er wird später handeln als der, der er 
jetzt ist und jetzt wird durch sein augenblickliches freies Handeln. Dieses aber ist be- 
stimmt durch die ganze Summe dessen, was als Motivation in den augenblicklichen 
Akt einfließt. Jeder jetzige Augenblick verfügt so schon zu einem Teil über die Zu- 
kunft. Weil er ein Reflektierender ist und sein kann, weil er jetzt schon einen Teil 
seiner Zukunft verbraucht, darum hat der Mensch eine Pflicht der Reinigung seiner 
Motive. Denn er kann die halb- und randbewußten, die unterirdisch ihn treibenden 
darum, weil sie bloß solche sind, nicht einfach und in jeder Hinsicht aus seiner Ver- 
antwortung entlassen. Sie bestimmen ja Gegenwart und Zukunft seines geistigen 
Daseins mit, für das zu sorgen seine Pflicht ist, und sind seiner Einflußnahme nicht 
gänzlich unzugänglich. Wer aber die Sorgepflicht für etwas hat, hat auch (soweit es 
seiner Einflußnahme zugänglich ist) eine Sorgepflicht für das, was den Gegenstand 
seiner unmittelbaren Sorge mitbestimmt. 

Wir haben damit nur eine Selbstverständlichkeit abstrakt und umständlich aus- 
gedrückt und bewiesen. Und doch ist es eine wichtige Einsicht. Der eine Mensch - 
also auch der geistige und freiverantwortliche - lebt nicht nur in der Zone der aus- 
drücklich und gegenständlich, gewissermaßen •amtlich" gegebenen Motive. Er lebt 
aus einem Boden, aus Wurzeln heraus, deren Qualität er erst langsam erkennt und 
nie adäquat. Er kann nicht sagen, •das" gehe •ihn" alles gar nichts an, weil eben 
dieses •das" und •er" zwei verschiedene Dinge seien, und •er" nur für •sich" ver- 
antwortlich gemacht werden könne, wobei dieses •sich" streng identisch sein müsse 
mit diesem •er". Man muß nur diese Abstraktheiten ein wenig konkretisieren, um 
auch ihre praktische und doch nicht ganz selbstverständliche Bedeutung zu sehen. 
Wer war nicht schon in Versuchung zu denken (und die Geschichte der Philosophie 
und des Geistes bestätigen diese Versuchung): Es gibt •in" mir eine Triebhaftig- 
keit, eine Konkupiszenz; sie als solche ist aber nicht •ich", denn sie ist gerade nach 
katholischer Lehre dort, wo man ihr noch nicht frei (eben durch dieses •ich") zu- 
gestimmt hat, noch vorsittlich, sie kann den Menschen noch nicht eigentlich qualifi- 
zieren. Also •laß ich sie machen", sie •auf sich beruhen", sie eventuell sich aus- 
toben, indem •ich" in der geistigen Unantastbarkeit meiner personalen Freiheit 
nur schlicht mich von ihr distanziere; eine positive Verantwortung zu ihrer Bildung 
und Formung habe ich für sie nicht. - Eine solche Meinung würde, zu Ende gedacht, 
ontologisch und ethisch den einen Menschen zerspalten, würde aus einer relativen 



290 Karl Rahner 

Pluralität im Menschen, die seiner ursprünglichen Einheit in seinem Wesensgrund, 
der als der eine sich in die leibseelischen Dimensionen hinein entfaltet, unter- 
geordnet und eingeordnet bleibt, eine absolute Pluralität machen von Dingen, die 
nur äußerlich aufeinander einwirken. Daß diese ganze Problematik noch nicht ganz 
in der Moraltheologie aufgearbeitet ist, sieht man z. B. aus der noch bestehenden, 
höchst praktischen Kontroverse in der Moraltheologie, warum, aus welchem Grund 
und wieweit jemand zu einem positiven Widerstand gegen die ungeordneten Re- 
gungen der Begierlichkeit verpflichtet ist5. 

Nochmals: ob das alles praktisch sehr einfach geht, ob eine zu große Dosis der 
Reflexion schädlich sein kann, das alles sind andere Fragen, die mit dem Gesagten 
noch nicht verneint sind. Das eben grundsätzlich Gesagte über die Pflicht der Reini- 
gung der Motive, also einer Übung der guten Meinung, oder deutlicher: der Ver- 
besserung der wirklichen Meinung, wird klarer und verständlicher werden, wenn 
wir es in seine praktischen Anwendungen entfalten. 

IV. 

Die Praxis der guten Meinung 

1. Die Wahl der Motive 

a) Falsche Ansätze: Es kann eine gute Meinung geben, die nur scheinbar eine 
solche ist. Nicht darum, weil der Gegenstand dieses Motivs nicht gut wäre, sondern 
darum, weil dieses Motiv in die betreffende Handlung gar nicht wirklich einfließt, 
sondern nur •anläßlich" der Handlung gedanklich gehabt wird, aber nicht willent- 
lich in Freiheit erfaßt ist und so die Handlung nicht mitbestimmt. Wenn ich 
freudig beschwingt zum Mittagessen gehe (ich habe mich schon lang auf das Schnit- 
zel gefreut, selig mich gleichsam versinken lassend in den animalischen Trieb, der 
durch den Duft erregt ist, der schon durchs Haus zieht), und ich denke dann, während 
mir das Wasser schon im Mund zusammenläuft, da ich vor dem Schnitzel sitze: 
•alles meinem Gott zu Ehren", dann, ja was ist dann eigentlich los? Zunächst sei 
es durchaus als löblich anerkannt, daß man in solchen Situationen nicht ganz auf 
Gott vergißt, es sei anerkannt, daß eine solche •gute Meinung" sehr wohl ein Zei- 
chen dafür sein kann, daß dieser Mensch in seiner Grundhaltung und allgemeinen 
Verfassung noch mehr ist als ein auf animalische Genüsse eingestellter Mensch. 
Aber man wird, so wie das Beispiel vorausgesetzt wird, nicht sagen können, daß 
dieser fromme Gedanke formend auf diesen Akt des Essens eingeht. Er ist ein from- 
mer Gedanke •anläßlich" einer Tat, aber kein Motiv, keine gute Meinung der Tat 
selbst. 

Wir wollen hier nicht diskutieren, ob hier eine so aktuelle, sehr übernatürliche 
Motivation, unmittelbar auf ein solches Objekt bezogen, überhaupt sinnvoll und 
empfehlenswert sei. Es sollte nur an diesem Beispiel erläutert werden, daß es 
auch bloß vermeintliche gute Meinungen gibt, auch dann, wenn sie scheinbar ganz 
aktuell sind. Dasselbe gilt dann natürlich erst recht von mehr virtuellen guten Mei- 
nungen und Motiven, die wir zur moralischen Aufwertung unserer alltäglichen 
Handlungen gern als diesen zugrundeliegend erklären möchten. Es ist richtig: eine 

5 Vgl. z. B. A. Vermeersch, Theologia moralis, I3, Rom 1933, n. 68 



Über die gute Meinung 291 

christliche Grundeinstellung kann virtuell in das alltägliche Werk eines Menschen 
einfließen, es bestimmen und ihm so wirklich eine christliche religiöse Bedeutung 
geben, auch wenn man nicht ausdrücklich •an den lieben Gott denkt" und eine gute 
Meinung •macht". Damit ist aber nicht gesagt, daß dies immer so ist, oder daß 
dies dort immer in einem irgendwie erheblichen Maße der Fall ist, wo ein Christ 
•im Stand der Gnade" lebt und nicht ausdrücklich etwas Sündiges beabsichtigt. Es 
kann durchaus so sein, daß die faktischen Handlungen eines solchen Christen nur 
oder fast nur von Antrieben bestimmt sind, die, wenn nicht sündig, so doch so 
sehr irdisch und vordergründig sind, daß das Leben dieses Menschen auf weite 
Strecken, geistlich gesehen, tot ist. Dagegen läßt sich auch nicht das Axiom ins Feld 
führen, daß jede freie Tat eines Menschen konkret entweder sittlich gut oder sitt- 
lich schlecht sei und es indifferente Handlungen nicht gebe. Denn dieses Axiom be- 
sagt nichts über die christliche, übernatürliche Qualität jedes freien Aktes. Ja, wenn 
man in dieser Frage wirklich volle Klarheit erzielen wollte, müßte man überlegen, 
ob man nicht auch auf der Seite der sittlich guten Akte eines Menschen jene nicht 
graduelle, sondern wesentliche Unterscheidung annehmen müßte, die nach allge- 
meiner Lehre zwischen läßlichen und Todsünden besteht. Man müßte dann fragen: 
wenn es auf der einen Seite des sittlich Guten existentiell gesehen, •leichte" und 
•schwerwiegende" Akte gibt (die sich, wie gesagt, nicht nur graduell, nicht nur in 
einer graduell größeren oder geringeren Verdienstlichkeit unterscheiden), welche 
guten Akte können dann als •schwerwiegend" qualifiziert werden, und wie hängt 
dieser Unterschied auch davon ab, wie und in welchem Maße ein übernatürliches 
Motiv, also die gute Meinung, wirklich zur Konstitution des betreffenden Aktes mit- 
wirkt? Aber das sind Fragen, die hier nicht behandelt werden können. Man müßte 
natürlich auch zur vorsichtigen Interpretation des Satzes von der Möglichkeit eines 
übernatürlicher Motive ermangelnden Aktes, auch bei einem •guten Christen", auch 
dort, wo er nicht eigentlich sündigt, stärker, als es in der üblichen Moraltheologie 
geschieht, auf die innere Einheit des geistig-personalen Lebens des Menschen reflek- 
tieren, wo mehr, als es in einer üblichen Akt-Moral erscheint, alles in allem webt 
und lebt, wo jedes alles trägt und jedes von allem getragen wird, was sich in der 
Einheit des geistigen Lebens findet, wo immer die Vergangenheit in der Gegenwart 
der geistigen Person •aufbewahrt" und immer neu aktuiert wird. Aber insofern 
eben bei einer Handlung eine verschiedene Pluralität von Motiven gegeben sein 
kann, die nicht nur einfach die Totalität des früheren Lebens plus der jetzt frei 
ergriffenen Grundeinstellung der Person in der Tiefe ihrer zentralen Freiheit ist, 
insofern kann es durchaus sein, daß etwas nur vermeintlich als Motiv eine Hand- 
lung bestimmt. 

Von da aus ist auch sofort ein weiteres deutlich: die Übung der guten Meinung, 
die Reinigung der Motive kann nicht darin bestehen, daß man in Art eines psycho- 
technischen Aufmerksamkeitstrainings möglichst oft bei seinen äußeren Hand- 
lungen an ein übernatürliches •Motiv" denkt. Ganz abgesehen davon, daß so etwas 
sich (ähnlich wie ein indiskreter •Wandel in der Gegenwart Gottes") psychologisch 
höchst schädlich auf die Nerven auswirken kann, so ist jedenfalls dieser Begleit- 
gedanke noch lange kein Motiv, keine gute Meinung. So etwas kann unter Um- 
ständen Anfang für die eigentlich erstrebte Sache sein. Es kann sein, daß, wenn ich 



292 Karl Rahner 

mich •an die Gegenwart Gottes erinnere" und ihm aktuell meine Werke, die ich eben 
tue, •aufopfere", diese Gedanken und diese ausdrücklich gemachten, wenn zu- 
nächst auch nur vorgestellten Gesinnungen wirklich auf die eigentliche Handlung 
formend einfließen. Aber es muß nicht so sein. Wenn sie untereinander keinen aus 
dem Wesen der Sache heraus entspringenden Zusammenhang haben, wird dieses 
Motiv bei aller psychotechnischen Anstrengung in der Übung der guten Meinung 
unverbunden wie ein bloßer Gedankenballast neben der Tat stehen bleiben. Es kann 
dann immer noch sein, daß auch so etwas als Ausdruck und Verwirklichung eines ehr- 
lichen frommen Strebens gut, verdienstlich ist und von Gott belohnt wird, eine gute 
Meinung ist es nicht. Es kann auch sein, daß so eine bloß gedankliche Lei- 
stung sogar faktisch verhindert, daß die Tat aus ihren Motiven heraus 
sachlich gut getan wird und die wirklich einfließenden Motive gereinigt werden. 
Wenn eine Klosterschwester tausendmal im Tag nebenher nach Art eines Stoßgebetes 
denkt: alles meinem Gott zu Ehren, dann ist auch dann noch nicht garantiert, daß 
ihre wirklichen Taten zur Ehre Gottes getan sind. 

Weil auch ernsthafte und nüchterne Aszetiker wie z. B. Otto Zimmermann6 davon 
sprechen, sei noch eine Übung hinsichtlich der guten Meinung erwähnt und ein Frage- 
zeichen dazu gesetzt. Zimmermann nennt sie die •Übung der Zeichensetzung oder 
Vereinbarung". Gemeint ist die Erweckung einer aktuellen guten Meinung, die etwa 
sagt: jeder Herzschlag von mir soll ein Akt der Liebe sein usw. Man kann wohl 
unter diese Kategorie auch Formeln subsumieren wie: ich möchte dich (Gott) lieben 
mit der Liebe des Herzens der heiligen Jungfrau7. Man wird Menschen, die eine 
schwungvolle Sprache lieben, die Freude an solchen und ähnlichen Formulierungen 
nicht nehmen. Aber man wird auch sagen müssen: dadurch, daß man Gott erklärt, 
jeder Herzschlag bei Tag und Nacht solle ein Loblied auf seine Ehre sein, ist dieser 
Herzschlag das noch nicht mehr, als er es bisher auch war. Diese Erklärung kann 
Ausdruck einer dankbaren, liebenden Gesinnung gegen Gott .sein, die allen Lobes 
wert ist. Aber sie kann nicht bewirken, was sie behauptet. Sie ist also gar keine gute 
Meinung in dem Sinn, in dem wir von einer solchen reden, die nämlich die Auf- 
gabe hat, eine äußere Tat innerlich zu durchformen und an ihr selbst zu wachsen. 
Zimmermann sagt zunächst: •Der Herzschlag wird hier freilich nicht selber eine 
moralische und verdienstliche Handlung". Das ist sehr richtig gesagt. Wenn er aber 
dann fortfährt: •... aber er wird doch Gott geweiht und geheiligt", so sieht man 
nicht, wie diese zwei Satzteile zusammenpassen, und nicht, wie der zweite richtig 
sei. Wodurch wird denn der Herzschlag geheiligt, wenn doch ganz gewiß diese 
Aufopferung an ihm weder physisch noch moralisch das geringste ändert? Oder 
wenn es bei Suenens8 heißt: •Die mit Maria vereinigte Seele hat keine andere Auf- 
gabe als in ihr teilzunehmen an diesem heiligenden Willen (Gottes). Sie braucht 
sonst nichts zu wissen. Jeder Atemzug in Maria ist ein geistlicher Aufschwung. Das 
ist die andauernde Kommunion unter den tausend Arten der gegenwärtigen Pflicht- 
erfüllung. Welcher Friede, welche Sicherheit, welche Hingabe", dann ist doch zu 
sagen: das mag alles schön und sogar richtig sein, wenn man mit Maria vereinigt ist 

6 Lehrbuch der Aszetik2, Freiburg 1932, S. 197 
7 Man vgl. dazu unsere Kritik zu einigen Sätzen bei Suenens in der ZkTh 75 (1953) 
8 Theologie des Apostolates der Legion Mariens, Wien 1952, 95 f 



Über die gute Meinung 293 

durch diejenige •Vereinigung", die man voraussetzen müßte, damit man diese Sätze 
gelten lassen könnte. Und selbst dann könnte man fragen, ob jeder Atemzug ein 
geistlicher Aufschwung ist. Auf jeden Fall läßt sich die voraus-zu-setzende Vereini- 
gung nicht bei einem normalen Christen voraussetzen und noch weniger durch 
irgendeine auch ehrlich gemeinte Aufopferung, aktuelle •Vereinigung" (die diese 
Einheit mit Maria im besten Fall wünschen, aber nicht herstellen kann) erzeugen. 
Dadurch, daß man alle diese Dinge wünscht und erklärt, man hätte sie gern, existie- 
ren sie noch nicht. Man kann in der Übung der guten Meinung auch-ohne solche 
Rhetorik auskommen. 

b) Sachgerechte Motivation: Es wird sich von da aus mehr empfehlen, jene Motive 
zu pflegen, die innerlich mit der hier und jetzt zu bewältigenden Aufgabe verbunden 
sind. Tut man das nicht, dann ist die Gefahr mindestens groß, daß die gute Mei- 
nung, die man bei seinen einzelnen Werken •erweckt", doch nur ein gut gemeinter 
Begleitgedanke bleibt, der einen formenden Einfluß auf die Tat selbst nicht aus- 
übt. So etwas empfiehlt sich auch dann nicht, wenn ein solches Motiv sehr •er- 
haben" erscheint. Gewiß ist die sittliche Würde eines Motivs von seinem Formal- 
objekt mitbestimmt, d. h. von dem intentional eigentlich Gemeinten und Gewoll- 
ten, Geliebten und Gesuchten. Denn immer ist eine Liebe so viel wert, wie das, was 
geliebt wird. Aber so etwas muß nicht bloß gedacht, sondern geliebt werden. Und 
dieses Geliebte ist in dem Maße bestimmendes Moment in einem solchen Akt, als 
es wirklich innerlich realisiert wird. Wenn ich darum bei einer Arbeit wie dem 
Stubenkehren denke: alles zur größeren Ehre der heiligsten Dreifaltigkeit, dann 
wird dieser Akt faktisch meist dadurch nicht besser sein, als wenn ich die Stube 
fege, weil ich aus echt menschlicher Hilfsbereitschaft (was auch eine christliche Tu- 
gend ist, die das Evangelium gebietet) dieses kleine Werk tue. Weder fließt nämlich 
meist dieser fromme Gedanke in das Werk selbst ein, noch ist (gewöhnlich und bei 
uns Durchschnittschristen) dieser Gedanke an die Ehre der hl. Dreifaltigkeit wirk- 
lich echt •realisiert" (so schwer es sein mag, genau zu sagen, was mit einer solchen 
•Realisation" genau gemeint sei). 

Weil also durch solche rein von außen herbeigetragenen Motive weder das Werk 
selbst besser wird, noch durch ein bloßes gedankliches Festhalten begrifflicher Art 
die echte, willentliche und liebende Erfassung des Motives in sich selbst wirklich in 
der Mehrzahl der Fälle gelingen wird, darum wird es besser sein, aus dem Werk 
selbst und seinem inneren Sinngehalt heraus die gute Meinung zu entwickeln, auch 
wenn - rein objektiv gesehen - die so realisierten Motive der Werttafel nach nicht 
so sublim sind wie andere. Nur dort, wo ein hohes und sachfremdes Motiv schon sehr 
lebendig ist, wo es nicht nur in sich groß und bedeutsam ist, sondern auch aus irgend- 
welchen Gründen, auf die hier nicht einzugehen ist, existentiell wirklich echt und 
stark ergriffen ist und ergreift, dort kann natürlich auch ein solcher •Gedanke" als 
Antrieb benützt werden zu Taten, die unmittelbar nicht sehr viel (wenn auch 
etwas) mit diesem Motiv zu tun haben. Im vorigen Beispiel: wer wirklich in höchst 
persönlicher Weise vom Verlangen nach fürbittendem, büßendem Eintreten für 
die armen Seelen erfüllt ist, wer das wirklich ist und sich das nicht einfach willkür- 
lich vorsagt und - vormacht, der kann auch das ihm unangenehme Zimmerkehren 



294 Karl Rahner 

durch eine aktuelle Aufopferung für die armen Seelen als einem wirksamen Motiv 
ordentlich und christlich werden lassen. Doch sind das Randfälle. Und die Aszese 
sollte solche Dinge Randfälle sein lassen. 

Das innere Motiv sollte also gepflegt werden; man sollte sich durch die Sache 
selbst, die getan werden muß, zur rechten Meinung erziehen lassen. Nicht also ob 
man da sich einfach passiv treiben lassen dürfte. Man sollte sich wirklich mühen 
und üben, achten zu lernen auf den wirklichen christlichen Sinn dessen, was man tut 
und tun muß. Man sollte in solcher inneren Ruhe und Gelassenheit durch eine vor- 
ausgehende Stille, durch Gebet, ernsthafte Überlegung seinem Werk im Alltag so 
entgegengehen lernen, daß man wirklich weiß, was man (christlich gesehen) tut, daß 
man sich hüten lernt, den Sinn seiner Taten sich innerlich verkehren zu lassen (in 
Einbildung, Stolz, Rechthaberei usw.). Läßt man sich so von den Dingen selbst 
seine Motive geben, dann vermeidet man jene Öde und Vereinerleiung der inneren 
Welt der Gesinnung, die manchmal bei Frommen anzutreffen ist. Eine solche Mono- 
manie kann das Zeichen und der unvermeidliche Tribut einer gewissen Art von 
heiliger Genialität sein, die das Recht hat, einseitig zu sein. Man denke etwa an 
Grignion von Montfort, der will, daß alles und jedes getan und gelebt werde in 
einem möglichst aktuellen Aufblick zu Maria. Theoretisch kann man natürlich auch 
sagen, daß ein solches Motiv an sich nicht ausschließe, daß auch die Motive gesehen 
werden, die den Einzeltaten und Leistungen in ihrer jeweiligen Eigenart innerlich 
sind. Das ist aber eben bei der Enge des menschlichen Bewußtseins auch nur theo- 
retisch richtig. In der Praxis würde für die meisten Menschen eine solche Methode 
zu einer inneren Verarmung ihres religiösen Lebens führen. Und dann würde, 
wenn die erste Begeisterung gegenüber einem solchen erhabenen, aber etwas mono- 
manisch ergriffenen äußeren Motiv abgeklungen ist, weniger bleiben, als wenn man 
sich vertrauensvoll der Vielheit und Buntheit der vom Leben und seiner Vielfalt 
selbst angebotenen Motivation ausgesetzt und sich bemüht hat, diese zu entdecken 
und innerlich zu realisieren. Die aszetische Unterweisung und Anleitung müßte 
darauf achten. 

Es hat nicht sehr viel Sinn, etwa Klosterfrauen anzuleiten, sie sollen ihr Tage- 
werk für die Heidenmissionen •aufopfern", wenn man darüber versäumt, sie zu 
einem tieferen inneren Verständnis ihrer speziellen Berufsarbeit zu führen, aus 
dem allein diese wirklich und dauerhaft vervollkommnet werden kann. In der rich- 
tigen Werbung für das •Gebetsapostolat" müßte ebenso auf solche Dinge geachtet 
werden, weil auch hier die Gefahr gegeben ist, daß man die Motivation aus der 
konkreten Natur der eigenen Aufgabe überspringt zugunsten von Motiven, die sehr 
sublim sein mögen (das Wachstum des Reiches Gottes), die aber, weil nicht sehr 
tief in dem realen Alltag des Menschen verwurzelt, u. U. nicht sehr formend auf 
diesen Alltag einwirken und selber in Gefahr sind, bald wieder abzusterben. Damit 
soll nicht bestritten werden, daß Menschen mit einem sehr grauen, spröden und un- 
erfreulichen Alltagseinerlei, dem wenig Motivationskraft abzugewinnen ist, durch 
Motive und Ziele anderer Art erhoben und gestärkt werden können, auch wenn diese 
verhältnismäßig weit hergeholt und von einer (subjektiv) etwas luftigen Idealität 

sind. 



Über die gute Meinung 295 

2. Die Reinigung der Motive 

a) Unterscheidung zwischen Motiv und Antrieb: Wer die gute Meinung pflegt, 
wer auf seine innere Motivation achtet, der wird bald entdecken, daß diese immer 
sehr problematisch bleibt. Er weiß nie ganz genau, unter dem Einfluß welcher 
•Geister" er steht. Er wird finden, daß es immer eine Menge der verschiedensten 
ist. Er wird also versuchen, seine Motive, seine Absichten zu •reinigen". Das ist 
aber nicht so leicht, wie es gesagt ist. Aus zwei Gründen vor allem nicht leicht: es 
ist oft gar nicht möglich, unerwünschte Motivationen einfach auszuschalten und ab- 
zustellen, und es ist gar nicht in allen Fällen erwünscht und empfehlenswert, eine 
Motivation, die nicht die höchste ist (wenn auch in sich nicht sittlich verwerflich), 
darum schon zu eliminieren. Die Reinigung der Motive scheint zunächst gar nicht im- 
mer möglich zu sein. 

Nehmen wir einmal an, jemand habe einen starken Wissenstrieb, wobei es hier 
sich gar nicht darum handelt, ob das an sich sittlich gut sei oder nicht. Dieser 
Mensch sei Priester geworden, um selbstlos am Heil der Menschen zu arbeiten. 
Er sei aber von seiner kirchlichen Obrigkeit mit der Aufgabe betraut, in der theo- 
logischen Wissenschaft zu arbeiten. Er fühle sich nun in dieser seiner pflichtmäßi- 
gen wissenschaftlichen Arbeit von seinem Wissensdrang befeuert und belästigt zu- 
gleich (denn er will aus Liebe zum Heil der Menschen Wissenschaftler sein). Es 
hilft ihm nun nichts, wenn man ihm nur einfach und billig sagt: das eine schließt 
doch das andere nicht aus. Es hilft ihm auch nichts, wenn man ihm sagt: spanne das 
Pferd deines wissenschaftlichen Enthusiasmus vor den Wagen deiner seelsorger- 
lichen Absichten. Denn dieser Mann fragt sich ja gerade: was ist bei mir wirklich 
Pferd, was Wagen, was Ziel, was Mittel? Dadurch, daß er in einer guten Stunde 
gleichsam •amtlich" vor dem Forum seines inneren Gewissens die Erklärung abgibt, 
er studiere um des Heiles der Seelen willen und benütze sein wissenschaftliches 
Interesse nur als eine dankbar angenommene Hilfe, ist das Problem nicht gelöst. 
Denn die Frage ist doch die, ob das wirklich der Fall ist, was er in irgendeiner 
Schicht seines Wesens wünscht, weil er sich nicht mit eindeutiger Sicherheit sagen 
kann, ob dieser fromme Wunsch die innere Mitte seines Wesens einnimmt und der 
Wissensdrang nur eine nützliche, aber irgendwie periphere Antriebskraft ist, deren 
eigentliche Richtung von ganz anderer Seite bestimmt wird, oder ob der Seelen- 
eifer nur die Fassade ist, hinter der sich jenes Wissen versteckt, das aufbläht. Das 
kann niemand genau sagen. Und dazu können die Rollen, die diese einzelnen Mo- 
mente in der Gesamtmotivation eines Menschen spielen, schnell oder auch lang- 
sam wechseln, es können Mittel und Zweck ihre Plätze vertauschen. Und nun: es ist 
unserem Theologieprofessor gar nicht möglich, diese seine rein humane Wissens- 
dynamik auszuschalten. Er kann es gar nicht, selbst wenn er wollte. Und es wäre so- 
gar in diesem Fall gar nicht empfehlenswert. Täte er es, wäre er wie ein Reiter, der 
nicht auf den Gaul steigt, weil er fürchtet, dieser könne ihn dahin tragen, wohin er 
gar nicht kommen will. 

Man hat darum gesagt: wer nur aus übernatürlichen Motiven das Richtige und 
Aufgetragene tun will, wird sehr wenig tun und wenig erreichen. Lust und Liebe 
zur Sache, auch jene Motivation, die in den Dingen selbst steckt und zwar noch in 



296 Karl Rahner 

einem Bereich, der vorsittlich ist (Hunger und Durst, Angst, Imitationstrieb, die 
Antriebe, die im Bereiche des Leiblich-Geschlechtlichen liegen usw.), sind im all- 
gemeinen auch für die höheren Leistungen der Moral nötig. Denn sie existieren, 
weil sie Gott gewollt hat, und sie haben darum einen Sinn. Und weil sie ein Moment 
an dem ganzen und einen Menschen sind, haben diese Dinge auch eine Aufgabe zu- 
gunsten des ganzen, also auch des •höheren" Menschen. Nur darum also, weil es 
falsch ist zu sagen, das Höhere sei nur die verdächtige Sublimation des Niedrigeren, 
weil es falsch ist zu sagen, die geistigen und moralischen Leistungen des Menschen 
seien nur kompliziertere Variationen seiner primitiven Triebe, braucht man doch 
noch nicht zu leugnen, daß auch die höchsten Leistungen und Motivationen ihren 
Unterbau haben und haben dürfen. Es schadet nichts, zuzugeben, daß man unter Um- 
ständen nach einer Tasse Kaffee besser - betet als ohne sie. 

Wenn also solche Motive gar nicht ausgeschaltet werden sollen, wenn sie oft gar 
nicht ausgeschaltet werden können, was ist es dann mit der notwendigen Reinigung 
der Motive, der eigentlich übenden Pflege der guten und vollkommenen Meinung? 
Man könnte ja sagen: Antrieb und Motivation müssen auseinandergehalten wer- 
den. Motiv ist nicht Antrieb: jenes ist das frei sittlich sich Vorgesetzte, dieses gehört 
der sittlich noch indifferenten psycho-physischen Vitalitätsschicht an. Man könnte 
sagen: die Sittlichkeit einer Handlung bestimmt sich nur nach dem Motiv. Ob und 
in welchem Grade das so bewußt in Freiheit Angezielte angestrebt und erreicht wird 
mittels der Kraft der Antriebe, das hebt das Motiv nicht auf und nicht die sittliche 
Qualität der Handlung. Das mag theoretisch sehr richtig sein. Für die Praxis hilft es 
nicht allzuviel. Denn der Antrieb kann eben auch zum Motiv werden. Man kann 
essen, •bloß, weil es einem schmeckt" (und das, ohne daß man sich darum schon 
überißt und den Magen verdirbt). Die Frage also bleibt, was gerade eben bei mir 
wirklich Motiv ist. Wir haben ja auch schon gesehen, daß die wirklichen Motive 
(Motive auch in dieser eben vorgeschlagenen Terminologie) nicht notwendig reflex 
und gegenständlich im Bewußtsein stehen müssen. 

b) Die Erziehung durch das Leben: Man sieht, diese Reinigung kann im Grunde 
nur indirekt vorgenommen werden. Ja man könnte sagen: sie wird an uns vorgenom- 
men. Sie ist eine Chance, die uns das Leben - oder sagen wir besser: Gottes Gnade 
und Vorsehung - bieten muß und bietet, wenn wir wachsam und getreu sind. Wir 
können nämlich Motive und Antriebe nicht einfach ausschalten nach Belieben. Man- 
ches können wir zwar auch da; durch Lenkung der Aufmerksamkeit sind wir wohl 
imstande, hier auch den wirklichen Bestand von Motiven und Antrieben zu ver- 
ändern. Was man in dieser Hinsicht tun kann, soll man auch tun. Aber auch wo 
dies nicht möglich ist oder nicht zu einem eindeutigen und vollen Erfolg führt, 
können wir etwas tun. Wir können die wahren und gewollten Motive in uns zu stär- 
ken suchen. Durch Gebet und Betrachtung, durch Überlegung und Vertiefung in sie, 
durch immer wieder geübte Lenkung der Aufmerksamkeit auf sie. Aber dadurch 
sind wir zunächst nur erzogen zur Wachsamkeit und Vorsicht, zu einer Bereitschaft, 
so weit wie möglich auch dann aus diesen so gepflegten und tiefer verwurzelten Mo- 
tiven heraus zu handeln, wenn die andern Antriebe, die entweder, sittlich gesehen, 
indifferent oder sogar gefährlich oder auf jeden Fall nicht die eigentlich (d. h. vom 
Kern der geistigen Person her) gemeinten sind, ausfallen. Denn eben dies ist in 



Über die gute Meinung 297 

vielen, wenn nicht allen Fällen, zu erwarten. Und dies ist die Chance, von der wir 
sagten, wir müßten sie erwarten, und das Leben würde sie uns bieten, damit unsere 
Motive gereinigt, unsere gute Meinung vervollkommnet werden. 

Diese Chance hat etwas Gefährliches und Bitteres: plötzlich merken wir, daß ge- 
wisse Antriebe ausfallen: der •gesunde" Ehrgeiz, die unwillkürliche, auf vitaler 
Sympathie beruhende Freude am Umgang mit Menschen, der •Wissensdrang" und 
tausend andere Antriebsmöglichkeiten, die wir selber gar nicht ausschalten konn- 
ten und ausschalten sollten. Je mehr jemand sich schon immer bemühte, sachlich 
den Erfordernissen gerecht zu werden, die an ihn von der objektiven Struktur seiner 
äußeren Taten gestellt werden, je mehr er also in dem obigen Sinn eine innere 
Motivation, und nicht nur die willkürlich von außen an eine Aufgabe herangetra- 
gene, in sich pflegte, um so öfter wird er merken, daß solche Situationen in kleine- 
rem oder größerem Maß sich einstellen, in denen er (primitiv gesagt) •keine Lust" 
hat und doch die Sache fordert, daß sie dann eben ohne Lust, d. h. richtig gesagt: 
mit gereinigten Motiven getan werde. Das Leben hat dann den Motiv- und An- 
triebskomplex selbst gereinigt. Vorausgesetzt freilich, daß man jetzt nicht versagt 
und unterläßt, was man bisher getan. In einem solchen Falle müßte man sich dann 
natürlich auch ernsthaft fragen, ob die •offiziellen" Motive früher wirklich die wirk- 
lichen waren und nicht bloß eine Fassade, hinter der sich prämoralische oder sogar 
unmoralische, aber im Grunde doch frei übernommene Antriebe verborgen hatten. 
Weil die von uns geforderten moralischen Verhaltungsweisen und Leistungen doch 
strukturiert sind nach den objektiven sittlichen Motiven und weil die einer onto- 
logisch und ethisch niedriger gelegenen Schicht des Menschen entspringenden An- 
triebe für diese höheren Leistungen allein auf die Dauer doch nicht ausreichen und 
ausreichen können, so sehr sie als •Initialzündung" nützlich und in irgendeinem 
Umfang als tragender Grund immer notwendig bleiben, solange wir im Leibe 
leben (man kann ja auch die heroischste Tugend, was das äußere Erscheinungsbild, 
die äußere Leistung angeht, restlos durch •Spritzen" und ähnliches untergraben), 
darum brauchen wir auch nicht ängstlich dafür besorgt sein, daß solche Antriebe von 
uns aus ausgeschaltet werden. Das besorgt das Leben und die Sache selbst. Wer z. B. 
merken würde, er als Generaldirektor sei gegen seine charmante Sekretärin sehr 
zuvorkommend, und hinter dieser an sich löblichen Eigenschaft eine gewisse latente 
sexuelle Triebhaftigkeit vermutet (weil dieselbe Zuvorkommenheit ihm bei andern 
viel schwerer fällt - selbst ein heiliger Dominikus scheint das gemerkt zu haben), der 
braucht sich nun nicht anzustrengen, dieses mitschwingende Gefühl eigens zu be- 
kämpfen (vorausgesetzt nur, daß es ihn nicht zu Taten verleitet, die gegen das 
Gesetz Gottes sind). Wie sollte er das auch machen? Es würde ein solcher Versuch 
entweder nur zum Gegenteil führen oder ihm die Höflichkeit schwerer machen 
(wenn er gelingen würde). Wir haben es aber doch schon im Leben schwer genug mit 
den Dingen, die uns ohnehin schwer fallen. Das Leben geht von selbst weiter in 
seiner Weisheit, so daß der Herr Generaldirektor aus diesem etwas verdächtigen 
Grund allein nicht allzulange höflich sein wird. Unterdessen sollte er eben gelernt 
haben, dennoch höflich zu sein. 

c) Sackgerichtetheit statt Selbstentlarvung: Wird so in der Gesinnungsbildung, in 
der Pflege der guten Meinung von der inneren Natur der sachlichen Leistung her 



298 Karl Rahner 

gearbeitet, wird versucht, die wahren und eigentlich gemeinten Motive zu pflegen, 
damit sie stark genug sind, wenn sie einmal allein ausreichen müssen, wird dem 
Leben die Chance, uns zu erziehen, gelassen, indem man sich dafür durch die eben 
genannten Methoden offen hält, dann, so will scheinen, ist es für einen normalen 
Menschen überflüssig und schädlich, wenn er hinsichtlich seiner Motivwelt sich 
angestrengt einer übertriebenen Reflexion und •Tiefenpsychologie" befleißigt. 
Es ist wahr: wir wissen nur wenig von dem, was in uns ist. Wir würden arg er- 
schrecken, wenn wir wüßten, von welch problematischen Antrieben unsere so löb- 
lichen Taten oft getragen sind. Aber was wäre getan, wenn wir es wüßten? Hinter 
dieser tiefenpsychologisch mißtrauischen Selbstanalyse und Entlarvung würden 
wieder Antriebe stecken, die wir noch nicht aufgedeckt hätten, die wieder auf- 
gespürt werden müßten (damit wir wüßten, woran wir sind) und die wieder ebenso 
problematisch wären, wie die schon entlarvten. Nein, so geht es nicht. Auf die 
Dauer käme aus einer solchen Selbstentlarvung (wie sie in vielen heutigen Romanen 
betrieben wird) nichts heraus als ein moralischer Zynismus, der meint, alles sei 
durchschaubar auf Hohlheit und niedrige Triebhaftigkeit. Man glaubt ehrlich zu 
sein und verlernt nur, Unterschiede zu machen. Man verliert den Blick dafür, daß 
die wirklichen sittlichen Motive geistig-personaler Art nicht dadurch aufhören, wirk- 
lich eigenständig und bedeutsam, ja das ausschlaggebende Moment für die sittliche 
Beurteilung einer Handlung zu sein, daß man herausbringt, sie seien bei unseren 
Taten nicht das einzige und bedürften sehr oft (oder in einem bestimmten Umfang 
immer) anderer Antriebe und Kräfte, um sich durchzusetzen. Es ist besser, eine 
Reinigung und Läuterung seiner Motive anzustreben, indem man von sich weg- 
blickt, auf die Sache schaut, sich vom Leben, von den andern und ihren Nöten in An- 
spruch nehmen läßt. Dann kann man sich immer sagen (wenn einer, von solchem 
Mißtrauen gegen sich geängstigt, fragt, ob er auch in Gottes Gnade lebe): wenn 
ich meine Pflicht tue, wenn das Äußere meiner Handlungen durch eine gute Zeit 
hindurch den sachlichen Erfordernissen des Lebens entspricht, wenn der Nächste 
einigermaßen mit mir zufrieden sein kann, wenn also meine (äußeren) Werke ge- 
recht sind, wenn ich mich dabei wenigstens bemühe, kein Pharisäer zu sein, sondern 
zu wissen und in meinem Leben zu realisieren, daß wir auch unnütze Knechte sind, 
wenn wir alles getan haben, was uns aufgetragen ist, wenn ein ehrliches Stück Un- 
zufriedenheit mit mir selbst vorhanden bleibt und ich bereit bin (wirklich), mir auch 
von andern etwas sagen zu lassen, dann brauche ich mir über die letzten Motive mei- 
nes Handelns keine besonderen Sorgen zu machen. Das Leben ist nicht so verteufelt 
boshaft eingerichtet, daß sich die gemeinsten Motive auf lange Sicht hinter einer 
stets guten und auch bei aufmerksamem Blick einwandfreien Fassade verbergen. 
Nicht als ob dann alles über alle Unsicherheit und über echt christliches Mißtrauen 
gegen sich selbst erhaben wäre, als ob wir nicht mehr beten müßten: Herr, sei mir 
armem Sünder gnädig. Aber wir haben dann getan, was wir sinnvoll tun können, 
mehr wäre weniger, wäre gerade der Versuch, Gott gegenüber eine eigenständige 
Sicherheit gewinnen zu wollen. Mit andern Worten: es gibt eine unsichtbare, zwar 
nicht linear festlegbare, aber wirkliche Grenze für die Motivbildung, für die Sorge 
um eine gute Meinung. 




