
EINÜBUNG   UND    WEISUNG 

»Was soll ich tun, um das ewige Leben zu gewinnen?« 

Meditation über die Perikope vom •Reichen Jüngling" 

Und als er sich auf den Weg machte, lief einer auf ihn zu, fiel vor ihm auf die 
Knie und fragte ihn: Guter Meister, was soll ich tun, um das ewige Leben zu ge- 
winnen? Jesus sprach zu ihm: Was nennst du mich gut? Niemand ist gut außer einem, 
Gott. Du kennst die Gebote: ,Du sollst nicht töten, nickt ehebrechen, nickt stehlen, 
nicht falsches Zeugnis ablegen, nicht vorenthalten, ehre deinen Vater und deine 
Mutter'. Der hinwiederum sagte zu ihm: Meister, all das habe ich gehalten von Ju- 
gend auf. Jesus aber blickte ihn an, liebkoste ihn und sprach: Eines fehlt dir; geh 
hin, verkaufe, was du hast, und gib es den Armen • du wirst einen Schatz im Him- 
mel dafür haben • und komm und folge mir! Der aber erbleichte auf dieses Wort 
hin und ging betrübt davon; denn er hatte viele Güter. Und Jesus blickte um sich 
und sagt zu seinen Jüngern: Wie schwer werden die Besitzenden in das Reich Gottes 
hineingelangen! Die Jünger erschraken über seme Worte. Jesus aber hub abermals 
an und sagt zu ihnen: Kinder, wie schwer ist es, in das Reich Gottes hineinzukom- 
men! Leichter kommt ein Kamel durch ein Nadelöhr hindurch als ein Reicher in das 
Reich Gottes hinein. Da waren sie noch mehr bestürzt und sagten zueinander: Wer 
kann denn da überhaupt gerettet werden? Jesus blickte sie an und spricht: Bei Men- 
schen ist es unmöglich, aber nicht bei Gott; denn ,bei Gott ist alles möglich'. 

Mk 10,17•27 

Im meditierenden Gebet soll die Botschaft des Evangeliums persönlich angeeignet werden, 
so daß man aus ihr lebt, von ihr geformt und verwandelt wird in das Bild Jesu Christi. 
Der ganze Mensch ist an der Meditation beteiligt: die äußeren Sinne, die Kräfte der Seele 
und des Geistes. Man hört, man schaut, man empfindet, man erkennt, man entscheidet, man 
gibt sich hin oder wendet sich ab. Und immer geht die Bewegung der Seele von außen nach 
innen, vom Hören des Wortes Gottes bis zu seinem Verkosten; sie gleicht konzentrischen 
Kreisen: in immer neuer Weise und auf immer höheren Stufen kehren dieselben Bilder und 
Inhalte wieder. Es kommt darum (was die Eigentätigkeit der Seele angeht) darauf an, aus 
der Vielfalt in die Einheit zu finden und noch mehr in die Einfachheit, so daß schließlich das 
Ganze in einem einzigen Bild geschaut und in einem einzigen Wort gehört wird, von denen 
die Seele erfüllt ist und in denen sie ausschwingt. Nur so wirkt die Meditation auch in den 
Alltag hinein und beeinflußt das Tun des Menschen. 

/. Der evangelische Bericht: 

Die Situation wird von Markus (wie auch sonst öfter in seinem Evangelium) genau an- 
gegeben. Der Herr befindet sich auf dem Weg (von Galiläa) nach Judäa (Mk 10, 1), hinauf 
nach Jerusalem (Mk 10,32), seinem Leiden entgegen. Eben kommt er aus einem Haus 
(Mk 10, 10), in dem er vielleicht übernachtet oder eine Rast eingelegt hatte. Er ist noch 
ganz erfüllt von dem Anblick der Kinder, die von ihren Müttern zu ihm gebracht worden 
waren, und die er umarmt und gesegnet hatte. Noch klingt sein Wort in aller Ohren: Wer 



Einübung und Weisung 309 

das Reich Gottes nicht aufnimmt wie ein Kind, wird nimmer hineingelangen. Da läuft ein 
junger Mann (Mt 19,20. 22) stürmisch auf ihn 2u, als habe er schon auf ihn gewartet, fällt 
ganz ungebräuchlicherweise vor ihm auf die Knie und spricht ihn mit überschwenglichen 
Worten an. 

Das sich entwickelnde Gespräch ist voll äußerer und innerer Spannung. Auf steiler Höhe 
beginnt es und jäh stürzt es ab. Hoffnung und Enttäuschung, Freude und Betrübnis, Zunei- 
gung und Erschrecken folgen dicht aufeinander. Niemals weiß man im voraus, welche Wen- 
dung das Gespräch im nächsten Augenblick nehmen wird. Es kommt alles ganz anders, als 
man vermutet hätte. Warum begegnet der Herr dem Idealismus dieses Menschen so zurück- 
haltend und ernüchternd? Und warum bittet der Jüngling nicht um nähere Aufklärung 
über eine so rätselhafte und für jüdische Frömmigkeit unerhörte Forderung, alles zu ver- 
kaufen, wo er doch mit einem solchen Zutrauen zu Jesus gekommen war, und dieser seine 
Liebe so ausdrücklich und sichtbar erwidert hatte? Man muß diese und andere Fragen zu- 
nächst einmal stehen lassen. Wichtig ist nur, daß sie sich dem Beter überhaupt stellen, daß 
er sie sieht und nachzuvollziehen sucht, und also er selbst zum Staunen und Fragen angeregt 
wird. Nur so wird ihm die Tiefe und das Geheimnis der Person Jesu, das Neue seiner Bot- 
schaft aufgehen. 

Der Ausgang der Begegnung ist niederdrückend, ja geradezu bestürzend. Erschreckend ist 
schon die nicht erwartete und gänzlich unvermittelte Forderung Jesu nach völliger Aufgabe 
des irdischen Besitzes, als Voraussetzung und Bedingung für die Erlangung des ewigen 
Lebens. Es wird nicht mildernd wie bei Matthäus gesagt: Wenn du vollkommen sein 
willst... • sondern rein positiv feststellend: Eines fehlt dir • und darum mahnend: Geh' 
hin, verkaufe .. . und komm und folge mir! Erschreckender noch ist, welche Überlegung 
der Herr an die Weigerung des Jünglings anknüpft. Nicht so sehr die subjektive Schuld 
dieses einzelnen Menschen ist es, was ihn aufseufzen läßt, als vielmehr die objektive Schwere 
der Heilssituation, in der sich die Besitzenden ganz allgemein befinden. Wie sollten die 
Jünger nicht erschrecken, wenn ihr Meister so düster sieht und selbst keine Lösung zu wissen 
scheint. Aber damit noch nicht genug. Jesus sucht das Betroffensein seiner Jünger in keiner 
Weise abzuschwächen, sondern verstärkt es noch. Nicht nur für den Reichen, sondern für 
den Menschen überhaupt ist es bei seinen tatsächlichen Bindungen an die Güter dieser Welt 
ohne e'm wunderbares Eingreifen Gottes unmöglich, gerettet zu werden. Wahrlich ein Grund 
zur Bestürzung! So zeigt denn die Skala der vom Evangelisten berichteten Gefühle eine 
steile Kurve nach unten, von der Traurigkeit bis zum Entsetzen, in eine immer größere 
Dunkelheit und Trostlosigkeit hinein. Wenn Gottes allerbarmende Liebe nicht noch im 
Hintergrund stünde, müßte der Mensch verzagen. Denn er wüßte keinen Ausweg und keinen 
Rat. Findet damit die Botschaft Jesu nicht ihren Höhepunkt in der •getrosten Verzweiflung", 
von der die evangelischen Christen so gern sprechen? Nein! Denn der Glaube ist kein blinder 
Sprung in die reine Dunkelheit und Barmherzigkeit Gottes hinein, sondern ein • wenn 
auch nur anfängliches und in Dunkel gehülltes • Begreifen seiner Geheimnisse. So gilt es 
denn auch hier, auf der zweiten Stufe des betrachtenden Gebetes, dem Geheimnis nachzu- 
spüren. 

2. Das Geheimnis: 

Der Jüngling des Evangeliums lebt in einem inneren Zwiespalt. Er kommt einerseits von 
der jüdischen, näherhin pharisäischen Gesetzesfrömmigkeit her und denkt darum ganz in 
ihren Begriffen und Anschauungen. Anderseits ist er in der Begegnung mit Jesus unruhig 
geworden. Jesu Predigt hat ein Verlangen in ihm geweckt, das ihm bisher unbekannt war 
und auf das die Rabbiner ihm keine Antwort mehr geben. In dieser Verfassung kommt er 
zum Herrn. Er erwartet von ihm ein klärendes Wort. Seine Zuneigung zu dem neuen 
Meister ist offensichtlich und sein Vertrauen zu ihm groß. 



310 Einübung und Weisung 

Schon seine Frage macht den Zwiespalt deutlich. Jesu merkwürdige Gegenfrage will 
nichts anderes, als den Jüngling darauf aufmerksam machen. Das •ewige Leben" ist nach 
jüdischer Auffassung das Leben der verheißenen zukünftigen Welt, des eschatologischen 
Heils. Es ist in späterer Zeit mit der Auferstehung verknüpft und hat Gottes Wohlgeneigt- 
heit, Friede und Freude in Fülle zum Inhalt. Dabei stehen für die meisten die sachhaften 
Güter, nicht so sehr das persönliche Verhältnis des Einzelnen zu Gott, im Vordergrund der 
Heilserwartung. Hier setzt nun die Gegenfrage Jesu ein. Sie will den Bittsteller gleich von 
Anfang an auf den Guten hinweisen, der das verheißene Heil schlechthin darstellt und von 
dem alle geschöpflichen Güter, mögen sie noch so groß sein, bloß ein Abglanz sein können. 
Auf ihn muß sich darum alles Heilsverlangen des Menschen beziehen. Darin gipfelt im 
Grunde die ganze Predigt Jesu. Nichts anderes besagt der Begriff des •Reiches Gottes", in 
dem die Menschen ein neues und endgültiges Verhältnis zum himmlischen Vater erhalten 
sollen. Die so betonte Unterscheidung zwischen dem sachlichen und dem personalen Begriff 
des Guten kommt am deutlichsten in der Matthäusfassung zum Ausdruck. Dort fragt der 
Jüngling: Meister, was soll ich Gutes tun, um das ewige Leben zu erlangen? Und die Ant- 
wort Jesu: Was fragst du mich über das Gute? Einer ist der Gute. 

Ist der Jüngling auf diese Weise einmal stutzig geworden, indem seine Gedanken in 
eine neue Richtung gelenkt wurden, dann muß die Antwort Jesu auf seine ursprüngliche 
Frage mehr als enttäuschend für ihn sein. Der Hinweis auf die Gebote klingt in seiner Ein- 
falt fast wie Ironie. Deswegen brauchte er sich nicht an den neuen Rabbi zu wenden. Das 
ist ja noch weniger, als die Gesetzeslehrer zu sagen haben. Aber Jesus weiß, warum er so 
antwortet. Mit voller Absicht hat er auch nur die Gebote der zweiten Tafel genannt, die 
das Verhältnis des Menschen zu seinem Nächsten regeln. Er will den Zwiespalt des Jüng- 
lings, dessen Herz im Verlangen nach Gott erwacht ist, vollends offen legen. Er will ihn in 
eine Sackgasse treiben, um ihn so für die neue Botschaft hellhörig und aufnahmefähig zu 
machen. 

Wunderbar ist in diesem Augenblick Jesu Weisheit und Liebe. Nun, da er diesen jungen 
Menschen so enttäuscht hat und enttäuschen mußte • wie resigniert klingt doch dessen Ant- 
wort: Das alles habe ich von Jugend auf gehalten •, blickt er ihn an und liebkost ihn, um 
sein Herz zu gewinnen. Die äußere Gebärde der Liebe ist von innerer Gnade begleitet. Bei 
dem, was nun folgt, liegt der Akzent gar nicht so sehr auf der Forderung, alles zu verkaufen 
und es den Armen zu geben, sondern auf dem: Komm und folge mir! Das erstere ist nur die 
Voraussetzung und Bedingung für den Weg des Heiles; dieser selbst ist die Nachfolge Jesu. 
Nur so nebenbei wird darum auch gesagt, daß die Aufgabe und Verteilung der materiellen 
Güter einen Schatz im Himmel nach sich ziehe. Das ist aber nicht die Hauptsache; nicht darin 
besteht in erster Linie das verheißene Heil. Dieses ist vielmehr in Christus gegenwärtig und 
sichtbar geworden, ohne damit aufzuhören, das jenseitige Gut, das eschatologische Heil zu 
bleiben. Darin liegt nun tatsächlich ein ungeheurer Anspruch. Im lebendigen Vollzug und 
in der konkreten Situation eines Menschenlebens leuchtet hier plötzlich auf, was es in Wahr- 
heit heißt: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. Wird der Jüngling diesem An- 
spruch nachkommen? 

Hier zeigt sich nun, daß sein Glaube an Jesus zu schwach ist, sein Vertrauen auf ihn zu 
menschlich und nicht frei von Selbstsucht war. Nur ein großer Glaube und eine tiefe Liebe 
würden ihm die Nachfolge zu etwas Beglückendem und Verlockendem machen und die 
Anhänglichkeit an seine irdischen Güter überwinden helfen. Noch jetzt hätte er die einzig- 
artige Möglichkeit zu einem neuen Aufschwung des Herzens; denn der Herr rührt ihn an, 
seinen Geist und seinen Willen. Aber • Geheimnis der freien Entscheidung • er versagt 
sich dem Ruf, er ergreift die Hand nicht, die sich ihm entgegenstreckt. Zu stark ist die Ver- 
haftung in dieser Welt. Betrübt geht er davon. Er weiß nicht wohin. Wenn er dem Herrn 



Einübung und Weisung 311 

schon nicht zu folgen vermag, so kann er auch nicht mehr hinter die Fragesituation zurück. 
Seine Lage ist unglücklicher denn zuvor. Sie ist im Grunde ausweglos. Das erst macht seine 
Betrübnis voll verständlich. Er trägt eine Wunde davon, die nicht mehr heilen wird, es sei 
denn vom Blute Jesu. 

Was verlangt der Herr nur von den Menschen! Wie sollen sie begreifen, daß Gott die 
irdische Ordnung, die er doch selbst geschaffen, nicht mehr garantiert? Wie verstehen, daß 
in Jesus ein neuer Anfang gegeben ist, eine neue Schöpfung, die allein das verheißene Heil, 
das ewige Leben in sich birgt? Nicht nur für die Besitzenden ist es schwer • wenn auch für 
sie ganz besonders •, sondern für alle, so völlig umzudenken. Aber es kann niemand mehr 
ausweichen. Seitdem Gott in diese sichtbare Welt eingetreten ist und im Antlitz Christi den 
Menschen gnadenhaft vor sein Antlitz gerufen hat, kann man sein Heil nur noch in der 
persönlichen und unmittelbaren Nachfolge dieses Menschen Jesus wirken. Das verlangt 
aber, bei den tatsächlichen Bindungen des menschlichen Herzens, eine Trennung von den 
Gütern dieser Welt, die im Grunde immer radikal ist und nach den Worten Christi selbst 
nur von Gott ermöglicht werden kann. In der gläubigen Nachfolge Jesu beginnt wirklich 
etwas Neues, ein neuer Anfang, der mit Recht einer zweiten Schöpfung verglichen wird. 
Allen, die zum Glauben und zur Nachfolge berufen sind, ergeht es darum letztlich wie 
Maria in der Stunde ihrer Berufung: •Wie soll das geschehen?" Und alle vernehmen mit ihr 
die gleiche Antwort des Engels: •Bei Gott ist kein Ding unmöglich". 

3. Einübung: 

Man würde den Sinn der Perikope unberechtigterweise einengen, wollte man sie nur 
auf die Berufung zu den evangelischen Räten beschränken. Sie trifft in ihrer tiefsten Schicht 
die Situation jedes Christen. Irgendwann müßte darum jeder von uns einmal vor dem 
Ruf und der Forderung Jesu erschrecken und ausrufen: Unmöglich! Irgendwie müßte jeder 
einmal die Betrübnis des Jünglings erfahren. Erst dann wüßte er, was Glaube und Gnade 
und Berufung zum übernatürlichen Leben ist. Und er wüßte auch, daß es ihm aus Eigenem 
gar nicht möglich sein kann, dieses Leben zu ergreifen. Wer aber mit Maria das Fiat spricht 
und sich von der Gnade ergreifen läßt, der jubelt auch täglich mit ihr das Magnifikat. Für 
ihn ist es leicht und beglückend, Jesus zu folgen. Für ihn heißt das •Komm und folge mir" 
Freiheit und ewiges Leben. 




