EINUBUNGUND WEISUNG

»Was soll ich tun, um das ewige Leben zu gewinnen ?«

Meditation iiber die Perikope vom ,Reichen Jingling®

Und als er sich auf den Weg machte, lief einer auf ihn zu, fiel vor ihm auf die
Knie und fragte ihn: Guter Meister, was soll ich tun, um das ewige Leben zu ge-
winnen? Jesus sprach zu ihm: Was nennst du mich gut? Niemand ist gut aufler einem,
Gott. Du kennst die Gebote: ,Du sollst nicht téten, nicht ehebrechen, nicht stehlen,
nicht falsches Zeugnis ablegen, nicht vorenthalten, ehre deinen Uater und deine
Mutter. Der hinwiederum sagte zu thm: Meister, all das habe ich gehalten von Ju-
gend auf. Jesus aber blickte ihn an, liebkoste ihn und sprach: Eines fehlt dir; geh
hin, verkaufe, was du hast, und gib es den Armen — du wirst einen Schatz im Him-
mel dafiir haben — und komm und folge mir! Der aber erbleichte auf dieses Wort
hin und ging betriibt davon; denn er hatte viele Giiter. Und Jesus blickte um sich
und sagt zu seinen Jingern: Wie schwer werden die Besitzenden in das Reich Gottes
hineingelangen! Die Jiinger erschraken iiber seine Worte. Jesus aber hub abermals
an und sagt 2u ihnen: Kinder, wie schwer ist es, in das Reich Gottes hineinzukoni-
men! Leichter kommt ein Kamel durch ein Nadelohr hindurch als ein Reicher in das
Reich Gottes hinein. Da waren sie noch mehr bestiirzt und sagten zueinander: Wer
kann denn da iiberhaupt geretiet werden? Jesus blickte sie an und spricht: Bei Men-
schen ist es unmoglich, aber nidit bei Gott; denn bei Gott ist alles moglich'.

MkE 10, 17—27

Im mediticrenden Gebet soll die Botschaft des Evangelinms personlich angeeignet werden,
so dal man avs ihr lebt, von ihr geformt und verwandelt wird in das Bild Jesu Christi.
Der ganze Mensch ist an der Meditation beteiligt: die duferen Sinne, die Krifte der Seele
nnd des Geistes. Man hért, man schant, man empfindet, man erkennt, man entscheidet, man
gibt sich hin oder wendet sich ab. Und immer geht die Bewegung der Seele von aufien nach
innen, vom Horen des Wortes Gottes bis zu seinem Verkosten; sie gleicht konzentrischen
Kreisen: in immer ncuer Weise und auf immer héheren Stufen kehren dieselben Bilder und
Inhalte wieder. Es kommt darum (was die Eigentitigkeit der Seele angeht) darauf an, ans
der Vielfalt in die Einheit zu finden und noch mehr in die Einfachheit, so dafl schlief8lich das
Ganze in cinem einzigen Bild geschant und in einem einzigen Wort gehért wird, von denen
die Seele erfollt ist und in denen sie ansschwingt. Nuor so wirkt die Meditation auch in den
Alltag hinein und beeinfluflt das Tun des Menschen.

1. Der evangelische Bericht:

Die Sitnation wird von Markus {wie auch sonst éfter in seinem Evangelium) genau an-
gegeben. Der Herr befindet sich anf dem Weg (von Galilda) nach Judia (Mk 10, 1), hinauf
nach Jernsalem (Mk 10, 32), seinem Leiden entgegen. Eben kommt er aus einem Haus
(Mk 10, 10}, in dem er vielleicht Gbernachtet oder eine Rast eingelegt hatte. Er ist noch
ganz erfiillt von dem Anblick der Kinder, die von ihren Miittern zu ihm gebracht worden
waren, und die er nmarmt und gesegnet hatte. Noch klingt sein Wort in aller Oliren: Wer



Eindibung und Weisung 309

das Reich Gottes nicht anfnimmt wie ein Kind, wird nimmer hineingelangen. Da Jauft ein
junger Mann (Mt 19, 20. 22) stiirmisch auf ihn zu, als habe er schon auf ihn gewartet, fallt
ganz ungebrauchlicherweise vor ihm auf die Knie und spricht ihn mit iiberschwenglichen
Worten an.

Das sich entwickelnde Gespréach ist voll duferer und innerer Spannung. Auf steiler Héhe
beginnt es und jah stiirzt es ab. Hoffnung und Enttduschung, Freude und Betriibnis, Zunei-
gung und Erschrecken folgen dicht aufeinander. Niemals weify man im voraus, welche Wen-
dung das Gesprich im niichsten Augenblick nehmen wird. Es kommt alles ganz anders, als
man vermutet hitte. Warum begegnet der Herr dem Idealismus dieses Menschen so zuriick-
haltend und erniichternd? Und warum bittet der Jiingling nicht um nihere Aufkliarung
iiber eine so ritselhafte und fiir jidische Frommigkeit unerhdrte Forderung, alles zu ver-
kaufen, wo er doch mit einem solchen Zutrauen zu Jesus gekommen war, und dieser seine
Liebe so ausdriicklich und sichtbar erwidert hatte? Man muf§ diese und andere Fragen zu-
néchst einmal stehen lassen. Wichtig ist nur, daB sie sich dem Beter iiberhaupt stellen, daf
er sie sieht und nachzuvollziehen sucht, und also er selbst zum Staunen und Fragen angeregt
wird. Nur so wird ihm die Tiefe und das Geheimnis der Person Jesu, das Neue seiner Bot-
schaft aufgehen.

Der Ausgang der Begegnung ist niederdriickend, ja geradezu bestiirzend. Erschreckend ist
schon die nicht erwartete und génzlich unvermittelte Forderung Jesu nach vélliger Aufgabe
des irdischen Besitzes, als Voraussetzung und Bedingung fir die Erlangung des ewigen
Lebens. Es wird nicht mildernd wie bei Matthius gesagt: Wenn du vollkommen sein
willst . . . — sondern rein positiv feststellend: Eines fehlt dir — und darum mahnend: Geh’
hin, verkaufe ... und komm und folge mir! Erschreckender noch ist, welche Uberlegung
der Herr an die Weigerung des Jinglings ankniipft. Nicht so sehr die subjektive Schuld
dieses einzelnen Menschen ist es, was ihn aufseufzen 14ft, als vielmehr die objektive Schwere
der Heilssituation, in der sich die Besitzenden ganz allgemein befinden. Wie sollten die
Jiinger picht erschrecken, wenn ihr Meister so diister sieht und selbst keine Lésung zu wissen
scheint. Aber damit noch nicht genug. Jesus sucht das Betroffensein seiner Jiinger in keiner
Weise abzuschwichen, sondern verstirkt es noch. Nicht nur fiir den Reichen, sondern fiir
den Menschen iiberhaupt ist es bei seinen tatsdchlichen Bindungen an die Giiter dieser Welt
ohne ejn wunderbares Eingreifen Gottes unmoglich, geretiet zu werden. Wahrlich ein Grund
zur Be&ﬁrzung! So zeigt denn die Skala der vom Evangelisten berichteten Gefiihle eine
steile Kurve nach unten, von der Traurigkeit bis zum Entsetzen, in eine immer groflere
Dunkelheit und Trostlosigkeit hinein. Wenn Gottes allerbarmende Liebe nicht noch im
Hintergrund stinde, miifite der Mensch verzagen. Denn er wiifite keinen Ausweg und keinen
Rat. Findet damit die Botschaft Jesu nicht ihren Héhepunkt in der ,getrosten Verzweiflung*,
von der die evangelischen Christen so gern sprechen? Nein! Denn der Glaube ist kein blinder
Sprung in die reine Dunkelheit und Barmherzigkeit Gottes hinein, sondern ein — wenn
auch nur anfingliches und in Dunkel gehiilltes — Begreifen seiner Geheimnisse. So gilt es
denn auch hier, auf der zweiten Stufe des betrachtenden Gebetes, dem Geheimnis nachzu-
spuren.

2. Das Geheimnis:

Der Jiingling des Evangeliums lebt in einem inneren Zwiespalt. Er kommt einerseits von
der jidischen, niherhin pharisdischen Gesetzesfrémmigkeit her und- denkt darum ganz in
ihren Begriffen und Anschauungen. Anderseits ist er in der Begegnung mit Jesus unruhig
geworden. Jesu Predigt hat ein Verlangen in ihm geweckt, das ihm bisher unbekannt war
und auf das dic Rabbiner ihm keine Antwort mehr geben. In dieser Verfassung kommt er
zum Herrn. Er erwartet von ihm ein klirendes Wort. Seine Zuneigung zu dem neuen
Meister ist offensichtlich und sein Vertrauen zu ihm grofi.



310 Eintibung und Weisung

Schon seine Frage macht den Zwiespalt deutlich. Jesu merkwiirdige Gegenfrage will
nichts anderes, als den Jingling darauf aufmerksam machen. Das ,ewige Leben“ ist nach
jidischer Auffassung das Leben der verheiflenen zukiinftigen Welt, des eschatologischen
Heils. Es ist in spaterer Zeit mit der Auferstehung verkniipft und hat Gottes Wohlgeneigt-
beit, Friede und Freude in Fiille zum Inhalt. Dabei stehen fiir die meisten die sachhaften
Giiter, nicht so sehr das persénliche Verhiltnis des Einzelnen zu Gott, im Vordergrund der
Heilserwartung. Hier setzt nun die Gegenfrage Jesu ein. Sie will den Bittsteller gleich von
Anfang an auf den Guten hinweisen, der das verheifiene Heil schlechthin darstellt und von
dem alle geschopflichen Giiter, mdgen sie noch so grofl sein, blof ein Abglanz sein kénnen.
Auf ihn mufl sich darum alles Heilsverlangen des Menschen beziehen. Darin gipfelt im
Grunde die ganze Predigt Jesu. Nichts anderes besagt der Begriff des ,Reiches Gottes®, in
dem die Menschen ein neues und endgiiltiges Verhdltnis zum himmlischen Vater erhalten
sollen. Die so betonte Unterscheidung zwischen dem sachlichen und dem personalen Begriff
des Guten kommt am deutlichsten in der Matthiusfassung zum Ausdruck. Dort fragt der
Jingling: Meister, was soll ich Gutes tun, um das ewige Leben zu erlangen? Und die Ant-
wort Jesn: Was fragst du mich dber das Gute? Einer ist der Gute.

Ist der Jiingling auf diese Weise einmal stutzig geworden, indem seine Gedanken in
eine neue Richtung gelenkt wurden, dann mufl die Antwort Jesn auf seine urspriingliche
Frage mehr als enttduschend fir ihn sein. Der Hinweis auf die Gebote klingt in seiner Ein-
falt fast wie Ironie. Deswegen brauchte er sich nicht an den neuen Rabbi zu wenden. Das
ist ja noch weniger, als die Gesetzeslehrer zu sagen haben. Aber Jesus weiff, warum er so
antwortet. Mit voller Absicht hat er auch nur die Gebote der zweiten Tafel genannt, die
das Verhiltnis des Menschen zu seinem Nichsten regeln. Er will den Zwiespalt des Jiing-
lings, dessen Herz im Verlangen nach Gott erwacht ist, vollends offen legen. Er will ihn in
eine Sackgasse treiben, um ihn so fir die neue Botschaft hellhorig und aufnahmefihig zu
machen.

Wunderbar ist in diesem Augenblick Jesu Weisheit und Liebe. Nun, da er diesen jungen
Menschen so enttduscht hat und enttiuschen mufite — wie resigniert klingt doch dessen Ant-
wort: Das alles habe ich von Jugend auf gehalten —, blickt er ihn an und liebkost ihn, um
sein Herz zu gewinnen. Die #uflere Gebarde der Liebe ist von innerer Gnade begleitet. Bei
dem, was nun folgt, liegt der Akzent gar nicht so sehr auf der Forderung, alles zu verkaufen
und es den Armen zu geben, sondern auf dem: Komm und folge mir! Das erstere ist nur die
Voraussetzung und Bedingung fiir den Weg des Heiles; dieser selbst ist die Nachfolge Jesu.
Nur so nebenbei wird darum auch gesagt, dafl die Aufgabe und Verteilung der materiellen
Giiter einen Schatz im Himmel nach sich ziehe. Das ist aber nicht die Hauptsache; nicht darin
besteht in erster Linie das verheiflene Heil. Dieses ist vielmehr in Christus gegenwartig und
sichtbar geworden, ohne damit aufzuhéren, das jenseitige Gut, das eschatologische Heil zu
bleiben. Darin liegt nun tatsichlich ein ungeheurer Anspruch. Im lebendigen Vollzug und
in der konkreten Situation eines Menschenlebens leuchtet hier plétzlich auf, was es in Wahr-
heit heiflt: Ich bin der Weg, dic Wahrheit und das Leben. Wird der Jiingling diesem An-
spruch nachkommen?

Hier zeigt sich nun, daf} sein Glaube an Jesus zu schwadh ist, sein Vertrauen auf ihn zu
menschlich und nicht frei von Selbstsucht war. Nur ein grofler Glaube und eine tiefe Liebe
wiirden ihm die Nachfolge zu etwas Beglickendem und Verlockendem machen und die
Anhanglichkeit an seine irdischen Giter iberwinden helfen. Noch jetzt hitte er die einzig-
artige Méglichkeit zu einem neuen Aufschwung des Herzens; denn der Herr rithrt ihn an,
seinen Geist und seinen Willen. Aber — Geheimnis der freien Entscheidung — er versagt
sich dem Ruf, er ergreift die Hand nicht, die sich ihm entgegenstreckt. Zu stark ist die Ver-
haftung in dieser Welt. Betriibt geht er davon. Er weifl nicht wohin. Wenn er dem Herrn



Einiibung und Weisung 311

schon nicht zu folgen vermag, so kann er auch nicht mehr hinter die Fragesitvation zuriick.
Seine Lage ist ungliicklicher denn zuvor. Sie ist im Grunde ausweglos. Das erst macht seine
Betriibnis voll verstindlich. Er trigt eine Wunde davon, die nicht mehr heilen wird, es sei
denn vom Blute Jesu.

Was verlangt der Herr nur von den Menschen! Wie sollen sie begreifen, dafl Gott die
irdische Ordnung, die er doch selbst geschaffen, nicht mehr garantieri? Wie versiehen, dafl
in Jesus ein neuer Anfang gegeben ist, eine neue Schépfung, die allein das verheiflene Heil,
das ewige Leben in sich birgt? Nicht nur fiir die Besitzenden ist es schwer — wenn auch fiir
sie ganz besonders —, sondern fiir alle, so véllig umzudenken. Aber es kann njemand mehr
ausweichen. Seitdem Gott in diese sichtbare Welt eingetreten ist und im Antlitz Christi den
Menschen gnadenhaft vor sein Antlitz gerufen hat, kann man sein Heil nur noch in der
persénlichen und unmittelbaren Nachfolge dieses Menschen Jesus wirken. Das verlangt
aber, bei den tatsichlichen Bindungen des menschlichen Herzens, eine Trennung von den
Giitern dieser Welt, die im Grunde immer radikal ist und nach den Worten Christi selbst
nur von Gott erméglicht werden kann. In der gliubigen Nachfolge Jesu beginnt wirklich
etwas Neues, ein neuer Anfang, der mit Recht einer zweiten Schépfung verglichen wird.
Allen, die zum Glauben und zur Nachfolge berufen sind, ergeht es darum letztlich wie
Maria in der Stunde ihrer Berufung: ,Wie soll das geschehen?“ Und alle vernehmen mit ihr
die gleiche Antwort des Engels: ,Bei Gott ist kein Ding unmdglich®.

3. Einiibung:

Man wiirde den Sinn der Perikope unberechtigterweise einengen, wollte man sie nur
auf die Berufung zu den evangelischen Réten beschrinken. Sie trifft in ihrer tiefsten Schicht
die Situation jedes Christen. Irgendwann miifite darum jeder von uns einmal vor dem
" Ruf und der Forderung Jesu erschrecken und ausrufen: Unméglich! Irgendwie miifite jeder
einmal die Betriibnis des Jiinglings erfahren. Erst dann wiifite er, was Glaube und Gnade
und Berufung zum ibernatiirlichen Leben ist. Und er wiilte auch, daf es ihm aus Eigenem
gar nicht moglich sein kann, dieses Leben zu ergreifen. Wer aber mit Maria das Fiat spricht
und sich von der Gnade ergreifen 14fit, der jubelt auch tiglich mit ihr das Magnifikat. Fiir
ihn ist es leicht und begliickend, Jesus zu folgen. Fiir ihn heift das ,Komm uud folge mir“
Freiheit und ewiges Leben.





