BUCHBESPRECHUNGEN

Kirchengeschichte: Altertum

Schneider, Carl: Getstesgeschich-
te des antiken Christentums.
Band I, LI und 743 S.; Band 11, XI und
424 S., Miinchen, C. H. Becksche Uer-
lagsbuchhandlung, 1954. Beide Binde
Ln. DM 65,—.

In diesem umfangreichen Werk macht
der frithere Ordinarius fiir nentestament-
liche Exegese an der evangelisch-theologi-
schen Fakultdt der Universitit Kénigsberg
den Versuch, die Zusammenhdnge und Ge-
gensitze zwischen Antike und Christentum
darzustellen, ja eine rein natiirlich-geneti-
sche, von der Offenbarungstatsache abse-
hende Ursprungsdentung der christlichen
Religion vorzulegen. Rein geistesgeschicht-
lich will er zeigen, dafl das Christentum der
ersten finf Jahrhunderte eine immanente
Entwicklung und Vollendung des Hellenis-
mus sei, derart, dafl ,selbst in dem verzerr-
testen christlichen Lehrgebilde und im
stumpfsinnigsten oder spitzfindigsten Dog-
ma noch irgendwo c¢in Funke griechischen
Denkens verborgen ist“ (I,291). Christen-
tum ist fir Schneider so sehr Griechentum,
daf} es nur der Tragfdhigkeit seiner helleni-
stischen Grundlagen zu verdanken ist, dafl
es immer Christentum blieb. ,Wo man auch
hinschaut, es ist alles Erfillung nnd nir-
gends ein Ende® (I1, 334).

Um diese, das ganze Werk beherrschende
These zun beweisen, werden schon (I) in der
Einleitung die hellenistischen Religionen
aus der Umwelt des Frithchristentums unter
Verwendung christlicher Begriffskategorien
so gedeutet, dafl christliche Grundelemente
sichtbar werden und der Ackerboden fir die
kiinftige synkretistische Ernte zielbewuft
bereitet wird. Daranf folgen (I1) die Grund-
lagen des antiken Christentums, wie sie von
Jesus — einem der vielen galildischen, hel-
lenistisch beeinflufiten Wanderprediger —,
den beiden Urgemeinden sowie von Johan-
nes und Paulus gelegt wurden. Der I11. Ab-
schnitt, der den Kern des ganzen Buches
bildet, ist der Entfaltung dieser christlichen
Grundformen gewidmet, aber nicht im Sinne
einer Kirchen- oder Dogmengeschichte, son-

dern in der Form einer geistigen Struktur-
analyse der ersten finf christlichen Jahr-
hunderte, die die Ergebnisse der Kir-~
chen- und Dogmengeschichte voranssetzt und
in sechs Kapiteln ein mdglichst ganzheit-
liches Bild der gesamten frihchristlichen
Epoche in allen ihren Teilen geben will.

Das 1. Kapitel fragt nach den religiosen
Erlebnissen der christlichen Menschen und
analysiert die Gefihle, die das neue Chri-
stentum in ihren Herzen besonders ansprach
nnd vorwdrtstrieb. Fir eine Religion, die
in die hellenistische Welt drang, war es
namlich nach Schneider entscheidend, ob sie
in der reich gegliederten hellenistischen Ge-
fiohlswelt verwurzelt war oder in sie ein-
wurzeln konnte. Das 2. Kapitel zeigt, wie
die gesteigerte Gefithlswelt am reinsten in
»Mystik und Enthnsiasmus® zum Ausdruck
kommt. Im 3. Kapitel erfahren wir, wie das
Gefithlsleben allmahlich zum Gedanklichen
iiberleitet, so dafl ,Mythos und Gnosis“ ent-
stehen, eigentiimliche Zwischenformen, noch
vorwiegend gefiihlsgetragen, aber doch
schon in gedanklichen Formungen. Sobald
der Gedanke das Gefihl iberragt, kommt
es zu ,Lehre und Dogma“, d. h. zu Speku-
lationen itber Gott, Christus, den Geist, den
wdreifachen” Gott, iiber Natur, Welt, Schép-
fung und Mensch, iiber Leid und Siinde, iiber
das Werk des Erlésers und die Erldsung,
iiber Tod, Fortleben, Auferstchung und
Weltende — geistesgeschichtliche Probleme,
die im 4. Kapitel ansfithrlich erdrtert und zu
thren auferchristlichen Analogien in Bezie-
hung gesetzt werden. Neben ,Lehre und
Dogma“ wird 5. das ethische Handeln ge-
stellt und die praktische Betdtigung der
christlichen Liebe als etwas Neues und
Sieghaftes in der Welt dargetan. Von all
diesen bisher gezeigten Entfaltungen gibt
es auch verzerrte Formen, denen sowoh] das
Christentum wie der Platonismus zum Op-
fer gefallen sei. Sie werden im 6. Kapitel
unter dem Sammelbegriff ,Zauber und Aber-
glaube“ zusammengefafit.

Hat sich bisher auf dem Hintergrund des
hellenistischen Lebens die bunte Fiille christ-
lichen Erlebens, Denkens, Glaubens, Leh-



Buchbesprechungen 313

rens und Handelns gezeigt, so wird das al-
les im IV. Abschnitt in seinen Beziehungen
zu den reichen Gliederungen des antiken
Menschentums gesehen und die Frage ge-
stellt, wie es bei den verschiedenen Volkern,
bei der Verschiedenheit der Altersstufen,
der Geschlechter, der Stinde und Berufe
und der Bildung in Erscheinung trat. Schnei-
ders Antwort lautet, daff in jeder Gliede-
rungsform das antike Christentum etwas an-
ders ausgesehen habe. Im V. Abschnitt geht
es um die Ausdrucksformen, in denen sich
die verschiedenen Formen der Entfaltung
des antiken Christentums in den verschiede-
nen Gliederungsformen niedergeschlagen
haben. Als verbreitetste und wichtigste Aus-
drucksformen werden Wort und Schrift be-
schrieben. Zu ihnen gesellt sich die Kunst
des Hymnus und der Dichtung, der Musik,
des Kultbaus, der Malerei, der Plastik und
der Textilien, die Ausgestaltung der Litur-
gie und schlieflich die Notwendigkeit einer
juristischen Organisation.

In dieser dreifachen Schichtung als erlebt
und geglaubt, als unendlich differenziert
und als mannigfaltig dargestellt und ausge-
driickt, hat sich nach Schneider das junge
Christentum in der Welt durchgesetzt. Es
geschah in drei Formen, die in Abschnitt VI
eingehend behandelt werden: 1. Die eigen-
tiimliche christliche Geisteswelt hat die An-
tike durchdrungen; 2. Sie hat sich der An-
tike angeglichen und diese in sich aufge-
nommen; 3. Das Christentum hat auch
duflere Gewalt und Macht gebraucht, um
sich durchzusetzen. Was daraus entstand und
sich in den fiinf Jahrhunderten, in denen
antikes Christentum nnd antikes Nichtchri-
stentum einander befruchteten und mitein-
ander rangen, als Ergebnis entwickelte, war
nach Schneider eine neue christliche Welt,
die zwar durch das urspriingliche Christen-
tum mitbestimmt worden ist, aber auch ein
verandertes, weil sakularisiertes, dogmati-
siertes” und gespaltenes Christentum zur
Folge hatte.

Das stattliche Werk verrdt ein erstaun-
liches und weitschichtiges Wissen. Es ent-
halt eine Fiille von Ideen und Einféllen und
ist voller Anregungen. Dazu ist es in einer
Sprache und synthetischen Kraft geschrie-
ben, die uns vorbildlich erscheinen. Dennoch
miissen wir es als Ganzes entschieden ab-
lehnen. 1. Religionsgeschichtlich bleibt es im
groflen und ganzen auf dem Standpunkt ste-

hen, wie er etwa durch Bousset gekennzeich-
net ist. So soll sich, um aus der Unzahl der
Beispiele nur einige herauszugreifen, der
s»Marienmythos“ in drei Schichten: ,Maria
als Jungfrau, als Mutter und als Géttin®
(1,239) entwickelt haben, oder die Gestal-
ten der tranernden Mutter und der klagen-
den Frauen am Grabe Jesu sollen durch
Demeter, Niobe, Isis u. a. vorgeformt gewe-
sen sein (I, 73 Anm.). Wer genaner wissen
will, was gegen Schneiders Tendenzen und
Theorien von der vergleichenden Religions-
wissenschaft ans gesagt werden mufl, nehme
die verschiedenen Werke von Karl Priimm
zur Hand (,Der dhristliche Glaube und die
altheidnische Welt, 2 Bde., Leipzig 1985;
,Christentum als Neuheitserlebnis“, Frei-
burg 1939; ,Religionsgeschichtliches Hand-.
buch fir den Raum der altchristlichen Um-
welt. Hellenistisch-réomische Geistesstrémun-
gen und Kulte unter Beachtung des Eigen-
lebens der Provinzen®, Freiburg 1943). Es
ist bedauerlich und unerklirlich, dafl wir im
Gesamtregister des Schneiderschen Werkes
nicht einmal den Namen Priimms verzeich-
net finden, obwohl der V. katholischer Li-
teratur gegeniiber grundsitzlich nicht ver-
schlossen ist, wenn sie auch meist als ,dog-
matisch bestimmt“ oder wie R. Schnacken-
burgs ,Heilsgeschehen bei der Taufe nach
dem Apostel Paulus“ als ,unhistorisch ab-
gelehnt wird. — 2. Die exegetischen und
dogmengeschichtlichen Voraussetzungen sind
die der liberalen protestantischen Theolo-
gie, die auch ,in der Verbindung der genia-
len Schau Harnacks mit der besonnenen For-
schung R. Seebergs“ (I, 289) nicht mehr so
selbstsicher vorgetragen werden diirften, als
ob in den letzten drei Jahrzehnten in der
katholischen wie in der protestantischen!
Theologie (man schane nur die fiir Schnei-
ders Anliegen wichtigen Artikel im Kittels
Th WNT nach) nichts geschehen wire.

H. Bleienstein §. J.

Campenhausen, Hans Frhr. von,
Kirchliches Amt und geist-
licheUollmachtindenersten
dreti Jahrhunderten. Tibin-
gen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1953.
X und 339 S. DM 35,00.

Bei keinem anderen Budh ist es bisher dem
Rezensenten so klar geworden, wie sehr es
auf unwillkiirlich gesetzte theologische Vor-



314

zeichen beim Interpretieren der urkirchlichen
Quellentexte ankommt. Und doch hat das
‘Werk eine grofle, gerade Linie von Anfang
bis zuEnde, allerdings nicht ohne dafl einzel-
nen Texten Gewalt geschieht, und auch dann
nur, weil der Verf. die Pastoralbriefe — mit
seinem auch innerhalb der kritischen Schule
»abweichenden Standpunkt® (116) — zeitlich
nach Hermas, Ignatius und Polykarp einord-
net. So kann dem Gesamtentwurf bei aller,
wahrlich staunenswerten Erudition, nur
der Wert einer heuristischen Hypothese zu-
kommen. Sein Grundfehler scheint uns zu
sein, dafl der Verf. vergifit, daf bei histo-
rischen Neuwertungen — und eine solche
war die kirchliche Organisation — zuerst die
Sache da ist und ihr Name sich erst allmih-
lich formt und fixiert. Man kann also nicht
aus der Variabilitit von , Amts“-Bezeichnun-
gen auf das Nichtvorhandensein desselben
schliefen.

Jedoch beruhigt der echte, irenische Ton,
trotz aller Meinungsverschiedenheiten. Er
gilt vor allem den evangelischen Glaubens-
briidern des Verf., unter denen die Diskus-
sion iiber Amt und Charisma noch tiefergrei-
fend ist, als es in ihren Schriften zum Aus-
druck kommt. Er 1ifit aber auch den Katho-
liken mit dem Verf. in ein Gesprach kom-
men. Hier sei nur auf einen Punkt beson-
ders hingewiesen.

Selbstverstidndlich hat Jesus kein Kirchen-
recht geschrieben und soll seine Kirche alle
in gegenseitiger Liebe und Forderung zum
Heile fithren. Fiihrungsvollmacht ist nicht
zum Verurteilen da. Die Apostel sollen sel-
ber Geisttriger sein; das sagen die Verhei-
flungen des Heiligen Geistes, in bezug
auf Petrus besonders auch Lk 22, 82. Christus
miilite aber nicht der gewesen sein, der er
war (v. C. glaubt jedenfalls an seine Wun-
der und Siindenvergebungsvollmadt, seine
Heiligkeit und Einmaligkeit und an seine
Auferstehung), wenn er nicht wenigstens ge-
ahnt hitte, dafl eine weltumspannende Kir-
che, wie er sie bewufit gegriindet hat, eine
Fohrungsautoritit auch nach auflen hin
braucht. Dann geht es aber nicht an, trotz des
cindeutig gegenteiligen Handschriftenbefun-
des, die Verheiflung an Petrus in Mt. 16, 18
als unecht abzutun, weil ihr Inhalt ,weder
zu den Angaben des Paulus noch zu dem Bil-
de, das die Apostelgeschichte von seiner
Wirksamkeit in Jerusalem zeichnet® (142),

Buchbesprechungen

passe, zumal v. Campenhausen im gleichen
Atemzug fortfdhrt: ,So stark sie (die Apo-
stelgeschichte) seine Bedeutung unterstreicht,
Petrus bleibt doch immer nur der Fiithrer
und Sprecher des Apostelkreises“. Und S. 20
heifit es: ,Um ihn scharen sich die iibrigen
Apostel, und sein Zeugnis, sein ,Glaube'
ist fir die Gemeinde grundlegend. Darum
ist auch sein Urteil in allen Fragen ihres Le-
bens von hervorragender Bedeutung. Nicht
znfillig schildert die Apostelgeschichte Pe-
trus als den davernden Sprecher und Fiihrer
des Zwolferkreises und 1}t ihn in schwieri-
gen Fillen das mafigebliche Wort finden.
Alle Schichten der neutestamentlichen und
erst recht der apokryphen Uberlieferung
fithren in verschiedener Brechung immer
wieder auf Petrus als eine iiberragende und
entscheidende Gestalt des gesamten Urdhri-
stentums®. Wenn dem hinzagefiigt wird:
» Trotzdem kann natiirlich keine Rede davon
sein, dafl Petrus schon die Rolle eines
geistlichen Monarchen, eines ersten Papstes
oder Bischofs von Jerusalem gespielt hitte®,
so kann das fiir uns nur noch heiflen, dafl
wir uns Petrus nicht — barock ansgedriickt —
vorstellen diirfen im vollen Ornat, mit
Schliissel und aufgeschlagenem Kirchenrecht
in der Hand. Man braucht unter diese Aus-
fithrung des Verf. nur noch Jesu Verheiflun-
gen des Geistes der Wahrheit in Jo 14, 26 u.
16,18 zu schreiben, dann kann die Konklu-
ston nicht mehr weit von dem abliegen, was
das katholische Dogma vom Primat und von
der Unfehlbarkeit —— wenigstens des ersten
Oberhauptes der Kirche sagen will.
Ahnliche Beriihrungspunkte liefen sich
noch viele zeigen. Dariber hinaus hat das
Buch schon deshalb einen grofien Wert, weil
es auch den katholischen Theologen zum
Uberdenken seiner Positionen anregt.

Jos. Grotz S.].

Augustinus Aurelius, Schriften
gegen die Semipelagianer, lateinisch-
deutsch. Gnade und_ freier Wille. Zu-
rechtweisung und Gnade. Ubertragen
und erldutert von P. Dr. Sebastian Kopp
OES A, und: Die Uorherbestimmung der
Heiligen. Die Gabe der Beharrlichkeit.
Ubertragen und erldutert von P. DDr.
Adolar Zumkeller OESA. Wiirzburg,
Augustinus-Uerlag, 1955. 516 S., geb.
DM 38,—.



Buchbesprechungen 315

Augustinus Aurelius, Der Got-
tesstaat. In deutscher Sprache vor C. J.
Perl. 111. Band. Salzburg, Otto Miiller
1953. 630 S., DM 16,—.

Augustinus Aurelius, Alleinge-
spriiche. In deutscher Sprache von C. P.
Perl. Paderborn, Ferdinand Schiningh
1955. 111 8., geb. DM 6,50.

Schon zweimal wurde in dieser Zeitschrift
(28 [1950) 156 f, 26 [1958] 1551, 156) auf
die neuen Augustinus-Ubersetzungen auf-
merksam gemacht, die hier fortgesetzt wer-
den.

Die vier lateinisch und deutsch wiederge-
gebenen Schriften gegen die Semipelagianer
stehen als Jubiliumsansgabe der Deutschen
Provinz der Augustiner zum Augustinus-
jahr 1954 in der Reihe einer geplanten Ge-
samtausgabe von Augustins antipelagiani-
schen Scuriften. Es ist dabei tberraschend,
wie aktuell die damals abgehandelten Pro-
bleme von der Vereinbarkeit von géttlicher
Vorherbestimmung und menschlicher Wil-
lensfreiheit in Augustins Behandlung fir
uns Heutige noch wirken, so dafl auch der
historisch weniger interessierte Leser von
der Frische solcher Argumentation und
der Bibelauslegung des Kirchenvaters immer
wieder gefangen wird.

In ,Gnade und freier Wille“ geht es nm
die Unverdientheit von Gnade und Glauben,
in ,Zurechtweisung und Gnade” wird neben
der Gnadenhaftigkeit alles Beharrens im
Glauben besonders der Nutzen der Zurecht-
weisung aufgezeigt, die ein Mittel der
Durchfilhrung der géttlichen Vorherbestim-
mung ist und gerade darum nicht fehlen
darf. Diese beiden an afrikanische Monche
gerichteten Schriften gaben spiter zu Strei-
tigkeiten in Siidgallien Anlafl, weil man
glaubte, daf Augustinus in der Bekdmpfung
des Pelagianismus zu weit gegangen sei und
durch seine Pradestinationslehre Seelsorge
wie Askese in Frage gestellt habe. Hierzu
nimmt Angustin in den beiden folgenden
Schriften Stellung.

Ein besonderer Vorteil der vorliegenden
Ausgabe liegt wohl darin, dafl die vier in-
nerlich zusammengeh6renden Abhandlungen
in einer ausfiihrlichen Einleitung und in den
Anmerkangen aufeinander bezogen und im
Zusammenhang betrachtet werden kénnen.
Besonders die beiden letzten, die ja fiir
viele Kontroversen um die augustinische

Gnadenlehre den Ausgangspunkt bildeten,
diirfen in ihrer einseitigen Akzentuierung
nicht aus dem geschichtlichen Zusammen-
hang mit den zwei vorausgegangenen, zu
denen sie Erlduterung sind, gerissen wer-
den.

Eingehend werden von den Ubersetzern
Vorgeschichte und ndhere Umstinde der
Traktate dargelegt, wobei auch auf die aus-
fithrliche Wiedergabe der Briefe nicht ver-
zichtet wird, durch die Augustinus za sei-
nen Ausfilhrungen angeregt wurde. Die
recht brauchbaren Anmerkungen zu den ein-
zelnen Kapiteln erldutern Streitfragen und
geben Hinweise auf einschlagige Literatur.

Dem lateinischen Text liegt die Ausgabe
der Mauriner zugrunde, wobei die wichtig-
sten Abweichungen der Hss in Fufinoten
vermerkt sind. Die Ubersetzung hilt sich
ziemlich an den Urtext und ist meist flassig
und angenehm zu lesen. Die Einteilung des
deutschen Textes in knappe Abschnitte mit
eingefiigten Uberschriften erleichtert die
Lektiire wesentlich. Wiinschenswert an dem
sonst vorziiglichen Werk wire nur, wenn
es etwas besser gebunden wire, so dafl das
Aufschlagen und Umsdhlagen der Seiten
leichter fiele.

Mit dem dritten Band (Buch XVI—-XXITI)
der Ubersetzung von C. J. Perl liegt Augu-
stins ,Gottesstaat® in einer modernen und
tadelfreien Ubertragung und in handlicher
und gefilliger Ausstattung jetzt vollstindig
vor. Dieses wichtige Werk, das so Entschei-
dendes zum Weltbild des Mittelalters bei-
getragen hat, ist das grundlegende Werk
der Gesdhichtstheologie geblieben. Mag der
Unterschied an geschichtlichem Wissen und
an historisch-kritischer Haltung gegeniiber
der Uberlieferung zwischen dem Kirchen-
vater und nnserem historischen“ Zeitalter
auch manchmal sehr grof} erscheinen, so miis-
sen wir doch zugeben, dafl wir in der grund-
sdtzlichen Haltung zur Geschichte doch nicht
iiber die Lésung Angustins hinauskommen
kénnen. Will man nicht mit einer rein welt-
immanenten Geschichtsbetrachtung den letz-
ten Sinn der Geschichte leugnen oder in
einer falschen Absolutierung die Geschichte
als Entwicklongsprozef des Absoluten selbst
schen, so wird man immer wieder anf Augu-
stins Gedanken vom Widerstreit zwischen
civitas terrena und civitas caelestis zuriick-
kommen miissen.



316

Daneben wird der biblisch Interessierte
aus diesem III. Bande viel Anregung schép-
fen, da er die Bucher des ,Gottesstaates”
enthilt, in denen Augustin eine ausfithr-
liche Auslegung der Ereignisse des Alten
Bundes und der Schriftzeugnisse iber die
Endzeit in ihren heilsgeschichtlichen Bezi-
gen bietet. Sind wir doch heute wieder dar-
um bemiiht, uns das Alte Testament gerade
in seiner Gleichnishaftigkeit auf Christus
hin neu bedeutsam zu machen sowie das
rechte Verhdltnis zu den biblischen Aussa-
gen iiber das Ende aller Geschichte wieder-
zugewinnen.

So mag diese vorziigliche Arbeit von
Ubersetzer und Verlag (zu der man sich,
wie schon bei Besprechung der ersten Bénde
angemerkt, nur etwas eingehendere Anmer-
kungen wiinscht) dazu beitragen, die ewig
jungen Gedankenginge Augustins weiterzu-
tragen nnd damit unsere eigenen Bemiihun-
gen um cine Deutung der Geschichte und
der Heiligen Schrift zu unterstittzen.

Ebenso ansprechend ibertrug Perl im
Rahmen der deutschen Augustinusausgabe
bei Schoningh in Paderborn die Alleinge-
sprache (Soliloquiorum libri duo), jenes
Frithwerk des 32jidhrigen Katechumenen aus
den entscheidungsreifen Monaten in Cassi-
ciacum, die der Vorbereitung auf die Taufe
dienten. Es ist eine reizvolle kleine Schrift
mit noch ganz philesophischer Problemstel-
lung, in der aber die religiose Ungeduld
des Liebenden schon die grofie Frage nach
dem Wissen um Gott und die Seele stellt.
Wenn auch dieses Frithwerk noch nichts von
der theologischen Tiefe und iberwiltigen-
den Schriftkenntnis des spdteren Bischofs
von Hippo zeigen kann, so wird doch auch
hier der moderne Leser schnell von Lie-
benswiirdigkeit und Charme augustinischer
Frommigkeit bezaubert, die in dem herr-
lichen Einleitungsgebet und auch sonst an
manchen Stellen in ihrer Unverkennbarkeit
bereits aufleuchtet. H. Kraufl S.].

Augustinus, Das religidse Le-
b e n. Gesammelte Texte mat Einleitung
von Otto Karrer. Miinchen, Ars Sacra
1954, 879 S.

Otto Karrer legt uns ein religidses Lese-
buch firr Gebildete vor, gesammelt und zu-
sammengestellt aus Schriften des hl. Augu-
stinus. Gegenitber der vor Jahren erschiene-

Buchbesprechungen

nen Ausgabe (1925) ist diese etwas erweitert.
Augustinus selbst und die Kraft seiner reli-
gidsen Gedanken ist iiber unser Lob erhaben.
Die Auswahl und Zusammenstellung durch
Karrer: ,Kein Geringerer als Adolf v. Har-
nack hat seinerzeit diese Textsammlung in
einer spontanen Zuschrift an den Verlag als
die beste Einfithrung weiterer Kreise in die
Gedankenwelt und Frémmigkeit Augustins’
gerithmt® (S. 5). Die Sprache der Uberset-
zung ist erwartungsgemaf gepflegt und dem
Inhalt entsprechend — unmdglich, den eige-
nen Reiz der Latinitdt Augustins wiederzu-
geben —, entsprechend auch die duflere Auf-
machung des Buches durch den Verlag.

Den Texten schickt Karrer eine Einleitung
dber das Leben und das religidse Weltbild
des Heiligen von je 40 Seiten voraus. In
der Lebensbeschreibung beurteilt Karrer die
»Anrufung des weltlichen Armes® gegen die
Donatisten wie schon in der fritheren Auf-
lage als ,erste Inquisition® (S. 33). Dabei
1468t er den Eindruck entstehen, als handle
Augustinus hier schlechthin im Gegensatz
zum ,Anspruch auf die Freiheit des Gewis-
sens®, den ,die alte Christenheit gegeniiber
der Allmacht des Staates in Anspruch ge-
nommen hatte“ (ebd.). Man hat den Wunsch
nach einer genaueren Unterscheidung zwi-
schen dem subjektiven und zu beriicksichti-
genden Recht auf Gewissensfreiheit der Ir-
renden und ihrem weder objektiven noch
subjektiven und deshalb zu verweigernden
Redit auf ,Miflbandlungen und Mordtaten
gegen Katholiken“. Diese ,entschuldigen®
den Kirchenlehrer nicht nur, sondern geben
ihm das Recht, vom ,weltlichen Arm“ den
Schutz seiner Biirger zu fordern. Und wenn
dann die Polizei gegen ,die Donatisten®
vorgeht, miifite man erst beweisen, dafy diese
nicht nur gegen die donatistischen Plinde--
rer und Médrder, sondern gegen das dona-
tistische Gewissen vorzugehen versucht. Die
Undeutlichkeit in diesem Punkt bestirkt den
zweiten Wunsch des Lesers an dieser Stelle,
namlich die spitere Inquisition an ihrem hi-
storischen Ort zu belassen.

Die Vergegenwirtigung des Weltbildes
Augustins soll erfolgen unter dem Begriff
der ,Spannung von Ich und Uber-Ich, von
Ich und Neben-1ch“ (S. 54, 74). GewiB ist An-
gustinus ein ,moderner Mensch“ zu nennen
(S. 51), weil er ,als erster sich selbst zam Ge-
genstand nimmt“ (ebd.). Auch vom ,Augn-
stinischen Subjektivismus® (S. 52) in Anfiih-



Budhbesprechungen 317

rungszeichen kann man reden. Aber aus der
Verwendung solcher Begriffe kénnte leicht
der falsche und vom Verf. sicher nicht in-
tendierte Eindruck entstehen, diese Termino-
logie sei gerade Augustinus besonders ange-
messen. Dabei ndhert er sich nicht auch nur
von ferne dem modernen, genuinen Subjek-
tivismus mit seinem ,transzendentalen Ich*

des Kritizismus und der ,Projektions-Iche®
der Psychologien. Augustinus nennt das
»Uber-Ich“ ganz schlicht, echt und religids
»Gott meiner Seele” (S. 54).

In der Literaturangabe ist der Hinweis
auf zahlreiche neuere Darstellungen iiber
Augustinus von geringem Nutzen, denn sie
bietet nichts als Verfassernamen A. Grof S. J.

Kirchengeschichte: Neuzeit

Fénelon. Personlichkeit und (Werk.
Festschrift zur 300. Wiederkehr seines
Geburtstages, herausgegeben von Jo-
hannes Kraus und Joseph Calvet. Uier
Abbildungen. Baden-Baden, Uerlag fiir
Kunst und Whissenschaft, 1958. UI1] und
404 S., geb. DM 36,—.

Am 6. August 1951 waren es 300 Jahre,
dafl Fénelon in Quercy — nicht in Perigord
— geboren wurde. In fast allen Lindern
Europas war dieses Datum der aufiere An-
lal, in Artikeln, Akademien und Ausstel-
lungen Personlichkeit und Werk F’s. zu
feiern. Die Johannes-Gutenberg-Universitit
in Mainz, der Stadt, die durch Bischof Wil-
bhelm Emanuel Freiherr von Ketteler be-
sonders nahe Beziehungen zu F. hat, beging
das Jubildum mit einer wissenschaftlichen
Akademie und der vorliegenden Festschrift,
in der folgende zwdlf Themen behandelt
werden: 1. F’s. Glanz und Not, von Kardi-
nal Le Grente, Erzbischof von Le Mans; 2.
Fénelon dans ses origines, von Msgr. Joseph
Calvet, Paris; 3. F’'s. Wirkung in Deutsch-
land, von Professor Leo Just, Mainz; 4. F’s.
Geisteseinflul auf zwei rheinische Bischofs-
gestalten (Joseph Clemens von Kéln 1671
bis 1723 und Wilhelm Emanuel von Keite-
ler von Mainz 1811—1877), von Professor
Ludwig Lenhart, Mainz; 5. Gréfle und Gren-
zen F’s des Bildners, von Professor Linus
Bopp, Freiburg; 6. Die religiosssitthiche Er-
zichung des politisch verantwortlichen Men-
schen nach F’s. ,Aventures de Télémaque®,
von Professor Karl Holzamer, Mainz; 7. F’s.
moraltheologisches Leitbild der Seelenfiih-
rung (die reine Gottesliebe) nach den ,Let-

tres spirituelles®, von Professor Johannes

Kraus, Mainz; 8. Das Erstlingswerk F’s.
iber den ,Gnostiker des heiligen Klemens
von Alexandrien“, von Professor Karl
Schmitt, Mainz; 9. Die Sozialprinzipien F’s.,
von Professor Ludwig Berg, Mainz; 10. Die

Stellung F’s. in der Geschichte der Staats-
theorien, von Professor Friedrich August
Freiberr von der Heydte, Mainz (jetzt
Wiirzburg); 11. Fénelon et la guerre, von
Henry Brossard, Paris; 12. Ergebnisse fran-
zosischer und dentscher Fénelon-Forschung,
von Subrektor Peter Manns, Mainz.

Von dieser letzten kritischen Studie mufl
der Leser ausgehen, wenn er die literari-
schen Voraussetzungen kennenlernen will,
die firr die Verfasser der andern Beitrige
gegeben waren. Sie sind, namentlich soweit
sie F's. Theologie betreffen, nach den Fest-
stellungen von Manns so problematisch, daf
sich ihre Erforscher bis zur Stunde in zwei
getrennten Lagern wie Freund und Feind
gegeniiberstehen und die negativen Kritiker
zahlenmifig weit in der Mehrzahl sind. An-
gesichts dieser Sachlage haben sich die Her-
ausgeber und Mitarbeiter der Mainzer Fest-
schrift bemiht, soweit es in ihrem engen
Rahmen méglich war, den wahren Fénelon
im Streit entgegengesetzter Meinungen zu
entdecken und seine wirklichen Werte her-
auszustellen. Dadurch, dafl sie sich zu die-
sem Zweck in griindlicher und mithsamer
Arbeit in F’s. Schriften vertieften, ist ihr
Buch von selbst zu einer Rehabilitation ge-
worden, die aber keineswegs eine Absolution
von jedem Irrtum bedeutet. Das zeigen be-
sonders die theologischen Beitrige von J.
Kraus und K. Schmitt. Was der erste iiber
F’s. moraltheologisches Leitbild seiner See-
lenfihrung, die reine Gottesliebe, sagt,
schrinkt er absichtlich ein auf die ,Lettres
spirituelles®, in denen F’s. beherrschende In-
tention besonders gut hervortritt. Damit
1dBt er offen, ob es F. in allen seinen an-
dern Schriften, besonders denen der mysti-
schen Frithzeit, gelungen ist, seine Leitidee
immer in der Reinheit seiner Absicht dar-
zustellen. F. selbst habe eine gewisse Ant-
wort darauf bereits gegeben, indem er sich



318

einerseits der kirchlichen Verurteilung sei-
ner ,Maximes des Saints“ ehrlich unterwor-
fen, andererseits bis zin seinem Lebensende
an der Richtigkeit seiner Intention festge-
halten und sie in aller Uffentlichkeit vertei-
digt habe. Da sich die Kirche za diesen
Schriften nicht geduflert hat, bleibt es der
wissenschaftlichen Arbeit iberlassen, Ent-
wicklungsstufen und Grenzlinien in F’s.
Werk aufzuzeigen.

Einen Anfang damit macht K. Schmitt,
der nach der Untersuchung des Erstlings-
werkes F’s. iiber den Gnostiker des heiligen
Klemens feststellt, dafl vieles bei seinen
Worten unklar, manches ungenau und un-
vorsichtig, anderes falsch ist. Die Grundten-
denz seines Werkes aber sei geblieben, zu
cinem lebendigen und glithenden Christen-
tum der Liebe binzufiihren. Die andern Bei-
triage der Festschrift vermitteln ein quellen-
trenes Bild, in welcher Weise F. auch als
Pddagoge, Soziologe, Politiker und Literat
auf seine Zeit eingewirkt hat, und stellen
den Einfluf} fest, den der edle Kirchenfiirst
bis heute auf das deuntsche Geistesleben aus-
ibt. So hat das Werk seinen ersten Zweck
erfiillt: es hat unsere Blike wieder anf F.
hingelenkt und seine tiefen Gedanken her-
ausgestellt, die auch fiir unsere Zeit von be-
achtenswerter Bedeutung sind. Mdge es dar-
idber hinaus der deutschen Fénelon-For-
schung neue Impulse geben und Peter Manns
vor allem dazuo veranlassen, seine reichen
Literaturkenntnisse in einer umfassenden
Fénelon-Monographie fruchtbar werden zu
lassen. Was wir an der Festschrift vermis-
sen, ist ein Literatur- und Personenver-
zeichnis und der Beitrag von R. Schmittlein,
Le climat politique, auf den in den Fuf}-
noten wiederholt Bezug genommen wird.

H. Bleienstein S. ].

Maap, Ferdinand, Der Josephi-
nismus. Quellen zu seiner Geschichte
in Osterreich 1760-1790. Amtliche Do-
kumente aus dem Wiener Haus-, Hof-
und Staatsarchiv. 1. Bd.: Ursprung und
Wesen des Josephinismus 1760-1769.
Wien, Uerlag Herold 1951, X XIII und
895 S. mat 16 Beilagen. Brosch. DM 15,—.
11. Bd.: Entfaltung und Krise des Jose-
phinismus 1770-1790, ebd. 1953; XX X1
und 559 S. mit 8 Beilagen. Brosch. DM
87,—. (Fontes rerum Austriacarum.

Buchbesprechungen

Zweite Abteilung: Diplomataria et acta.
Bd. 71 u. 72, hrsgeg. von der Histori-
schen Kommission der Usterreichischen
Akademie der Wissenschaften in Wien.)

Das nmfassende, auf drei Biande berech-
nete Geschichtswerk des Innsbracker Kirchen-
historikers hat sich drei Ziele gesetzt. Zu-
ndchst will es die authentischen Quellen
zur Geschichte des Josephinismus in Oster-
reich bieten, in erster Linie die Akten des
Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchivs, das
die entscheidenden Dokumente iiber das
josephinische Staatskirchentum aufbewahrt
und darum wirklich offenbaren kann, ,wie
es eigentlich gewesen und geworden ist“.
Da die einschlagigen Akten der béhmisch-
osterreichischen Hofkanzlei zum Teil und
die des Staatsrats ganz verloren sind, war
es im Interesse der Wahrheit und der hi-
storischen Wissenschaft notwendig und sehr
verdienstlich, das noch vorhandene Akten-
material zu sammeln und vor weiteren un-
ersetzlichen Verlusten zu behiiten. In den
vorliegenden zwei Banden sind es gegen 500
amtliche Urkunden, deutsche, italienische,
franzosische und lateinische Texte, die grond-
sitzlich in ihrer urspriinglichen Form wie-
dergegeben werden. Die meisten stammen
aus der gewandten Feder des Fiirsten Wen-
zel Kaunitz-Rittberg, des dsterreichischen
Staatskanzlers und Innenministers. Seine
Gutachten, besonders seine ,Grund-Size“
von 1768, ,welche die Granzen der geist-
lichen und weltlichen Gewalt bestimmen®,
und seine anonyme Schrift ,Von der ober-
herrlichen Gewalt der rémisch-katholischen
Fiirsten in bezug auf die Religion und die
Clerisey“, kennzeichnen nicht nur den ,auf-
kldrerischen“ Geist des Verfassers, sie ent-
halten zngleich auch die Grundthesen des
spiteren sogenannten Josephinismus.

Darum ist es das zweite Ziel der hier ge-
botenen Quellensammlung, die exakten und
objektiven Grundlagen zu schaffen fir die
wissenschaftliche Untersachung einer wich-
tigen und folgenschweren Epoche der neue-
ren Osterreichischen Geschichte, die gerade
in den letzten Jahren viel behandelt, aber
auch viel umstritten und mifiverstanden
wurde. Wihrend es gelungen ist, iiber den
dufleren Verlanf und die Nachwirkungen
der groflen Geistesbewegung weitgehende
Ubereinstimmung zu erzielen, herrscht bis
zur Stunde tber Begriff und Wesen des Jo-



Buchbesprechungen

sephinismus, iiber seinen Urheber, aber auch
iiber den Geist des josephinischen Staats-
kirchentums noch keine einhellige Auffas-
sung. Aus der vorliegenden Dokumenten-
sammlung ergibt sich eindeutig, dall die gei-
stigen Stromungen der Aufkldrung, vor
allem das rationalistische Natur- und Staats-
recht, auch in die katholische Habsburger
Monarchie eindrangen und allmdhlich bei
den verantwortlichen Staatsminnern die An-
schavungen iiber das Wesen der Kirche und
thr Verhiltnis zum Staat von Grund aus
wandelten.

Darum werden in der von Maafl getrof-
fenen Auswahl der Akten vor allem die Be-
ziehungen des Habsburgerreiches zur romi-
schen Kurie und die Auseinandersetzungen
mit den Pépsten ins Auge gefaflt, wihrend
die innerkirchlichen Reformen dieser Zeit
mehr zuriicktreten und dem dritten Band
des Werkes vorbehalten bleiben. Diese
Scheidung der beiden Bereiche war um so
naheliegender, als bisher wohl einzelne Ab-
schnitte und Episoden der Bezichungen
zwischen Staat und Kirche kurz erwihnt
oder anch ausfiihrlich beschrieben wurden,
aber doch niemals versucht wurde, die grund-
satzliche Haltung der Kaiserin Maria-The-
resia und ihres Sohnes Josephs II. zur ka-
tholischen Kirche und ihrem Oberhaupt im
Zusammenhang darzustellen.

319

Daf aber gerade hier und nicht in erster
Linie in der Aufzihlung und Schilderung
der mnerkirchlichen Reformen der Schlissel
zur Erkenntnis des Osterreichischen Jose-
phinismus gelegen ist, zeigt klar die ,Zu-
sammenfassende Darstellung®, die ihm Fer-
dinand Maafl gewidmet hat. Seine tiefe
Vertrautheit mit den Quellen erméglichte
es ihm, vom Ursprung nnd Wesen, von der
Entfaltung und Krise des Josephinismus in
Osterreich ein Bild zu entwerfen, in dem,
50 weit wir aus den Akten ersehen, Licht
und Schatten, Recht und Unrecht so verteilt
sind, wie es vom katholischen Standpunkt
damals und heute gefordert wird. Dafl da-
bei die Person des Staatskanzlers Kaunitz
so beherrschend in den Vordergrund ge-
stellt wird, wie in keiner der neueren Dar-
stellungen, ist gerechtfertigt durch die Do-
kumente, die deutlich zeigen, wie es ihm
unter der Regierung Maria Theresias und
Josephs II. gelang, bei der Beratung und
Entscheidung der Fragen, die das Wohl der
Kirche sehr nah beriihrten, seinen Einfluff
zugunsten der staatlichen Gewalt zur Gel-
tung zu bringen und den Herrscher trotz des-
sen religiéser Gesinnung zum unmittelbar
bevorstehenden Bruch mit dem Oberhaupt
der Kirche zu verleiten.

H. Bleienstein S. J.

Neue Biographien: Menschen unserer Zeit

Altenhdfer, Ludwig, Mit Leib
und Seele. P. Pius Keller, Reforma-
tor des Augustinerordens in Deutsch-
land, 1825-1904. Wriirzburg, Augusti-
nus-Uerlag 1954. 132 S., kart. DM 3,—;
geb. DM 4,—,

In dem Buch von Kohler ,Kommende
deutsche Heilige®, findet sich auch der Name
von P. Pius Keller. Ludwig Altenhéfer legt
nun eine ausfiihrliche Lebensbeschreibung
desselben vor. Sie ist nicht mit jener pein-
lichen historischen und theologischen Ge-
naunigkeit geschrieben, wie es etwa fir eine
Seligsprechung notwendig wire. Aus den
romanhaft vielen Worten tritt aber mit
lebensvoller Deutlichkeit die Gestalt eines
Mannes hervor, der sicherlich zu den
von Gott reich Begnadeten gehort, die
zur Losung grofler Aufgaben mit mehr

als gewéhnlichen Fahigkeiten ausgeriistet
wurden. P. Pius Keller ist ein Mann von
grofer Zielklarheit und Energie. Er stand
als junger Mann vor der Aufgabe, den in
Deutschland durch die Sadkularisation fast
zum Aussterben verurteilten Augustiner-
orden wieder zur Blite zu bringen. Er
wihlte dazu den ¢inzig méglichen Weg: die
Riikbesinnung auf die eigene Ordensregel
und deren konsequente Durdhfithrung. Die
Verpflichtung zur Armut und zur Seelsorgs-
arbeit hat er von sich und anderen bis zum
Heroismus verlangt. Lange schien es, als ob
der alte Stamm keine neuen Triebe mehr
ansetzen wollte und Gott sich nicht mehr um
ihn kiimmere. Dann begann er langsam neu
auszuschlagen. Heute zdhlt der Orden in
Deutschland 341 Mitglieder in 24 Hausern.
Als P. Pius eintrat, war die Zahl der Pa-
tres kaum héher als ein Dutzend. Am Bei-



320

spiel dieses Mannes kénnen alle jene, de-
nen in den letzten Jahren so viel zerschla-
gen ist, nenen Mut fassen und lernen, wie
neues Leben aus den Ruinen entsteht.

Ad. Rodewyk S. J.

Graef, Hilda, Leben unter dem
K 7rewuz Eine Studie iiber Edith Stein.
Frankfurt/M., Uerlag Josef Knecht, Ca-
rolusdruckerei (1954), 312 S., DM 12.80.

Eine Studie nennt die Verf. ihre Arbeit,
wohl um anzudeuten, dafl sie mehr will als
eine schlichte Lebensbeschreibung. Das ent-
spricht durchaus dem tatsichlichen Befund.
Es liegt ihr vor allem daran, die innere und
hier wiederum die geistliche Gestalt der Kar-
melitin herauszuarbeiten. Das biographische
Material entnimmt sie hauptsichlich dem be-
kannten Budh der Kélner Priorin Teresia
Renata de Spiritu Sancto; erginzt wurde es
durch bisher unveroffentlichte Briefe, sowie
durch miindliche Aussagen einer leiblichen
Schwester, von Schiilerinnen, Freunden und
Mitschwestern Edith Steins. Etwas bitter
vermerkt die Verf., dafl ihr leider nicht al-
les im Husserl-Archiv zu Léwen vorhandene
Material iiber Edith Stein zuginglich war.
Ausgiebig Gebrauch gemacht hat sie dagegen
von deren Veréffentlichungen, den vielen
Aufsitzen und kleineren Schriften sowohl
wie auch von den groferen wissenschaftli-
chen Arbeiten philosophischen und religiésen
Inhalts. Vor allem iber letztere referiert sie
in lingeren Exkursen, die jeweils dem Le-
bensbild am entsprechenden Ort eingefiigt
werden. So sehr diese Exkurse dem interes-
sierten Leser einen Einblick in die innere
und geistige Welt der Philosophin und Kar-
melitin gewidhren, so stéren sie doch litera-
risch den Flufl des Ganzen nicht unerheblich.

Abgesehen von diesen Mingeln mehr lite-
rarischer Art scheint uns aber die Arbeit eine
sehr gute Leistung zu sein. Die Verf. bringt
sowohl eine scharfe psychologische Beobach-
tungsgabe wie auch griindliche Kenntnisse
der aszetisch-mystischen Theologie mit. Da-
it gelingt es ihr, ein schr profiliertes Bild
Edith Steins herauszuarbeiten: ihrer charak-
terlichen Eigenschaften und ihrer geistig-
religi6sen Welt, ihrer besonderen Begabun-
gen wie auch ihrer Grenzen und sogar Schwa-
chen. Die kritischen Bemerkungen, die sie zn
den philosophischen Arbeiten ebenso wie zu
dem letzten Werk der Karmelitin Gber Jo-

Buchbesprechungen

hannes vom Kreuz (,Kreuzeswissenschaft®)
macht, scheinen uns zu Recht zu bestehen. Es
ist wohltuend, dafl die Verechrung der heilig-
mifligen Ordensfrau den kritischen Sinn der
Verf. nicht ausgeloscht hat. Der wahren
Grofie der Heldin kommt das nur zugute. Im
iibrigen ist es auch in einem so frommen Buch
wie diesem interessant zu lesen, was eine ge-
scheite Frau dber eine andere gescheite Frau
schreibt. Das Buch ist weit mehr als eine ge-
woéhnliche Lebensbeschreibung. Es verdient
Beachtung. Fr, Wulf S. J.

Delp, Alfred S.]., Kimpfer,Be-
ter, Zeuge. Letzte Briefe und Bei-
trige von Freunden. Mit 9 Abbildungen.
Berlin, Morus-Uerlag, 1954. 118 §., kart.
DM 5,20, Ln. DM 6,80.

Der Untertitel gibt den Inhalt des Buches
richtig wieder. Es handelt sich ndmlich nicht,
wie man nach dem dufleren Umschlag glau-
ben kénnte, um eine vollstindige Biographie
des am 2. Februar 1945 hingerichteten P.
Delp, sondern in der Hauptsache um die
Schilderung der Zeit von seiner Verhaftung
bis zum Prozed vor dem Volksgerichtshof
mit setnen Auswirkungen. ,Zum Geleit*
sagt Frl. Marianne Hapig, daf dadurch die
von P. Bolkovac unter dem Titel ,Im Ange-
sicht des Todes“ herausgegebenen Aufzeich-
nungen und Meditationen P. Delps (vgl. diese
Zeitschrift 21 [1948] 157) ,eine Erginzung
ganz personlicher Art finden® (S. 7). Neben
den Mitteilungen anderer Freunde und den
Briefen des Gefangenen selbst sind hier an
erster Stelle die Aufzeichnungen , Aus einem
Berliner Tagebuch® zu nennen, aus denen
Lervorgeht, was eine Gruppe Berliner
Frauen in héchstem persénlichem Einsatz
geleistet hat, um P. Delp und den mit ihm
Verhafteten die Gefiangnishaft zu erleich-
tern. Aus den Briefen, die P. Delp ihnen und
seinen Miinchener Freunden schrieb, sieht
man das innere Reifwerden des Gefesselten
fiir das hohe, blutige Opfer seines Lebens.
Gerade weil der Darstellung jede Tendenz,
aufzubauschen, fehlt, wirkt sie um so echter
und erschiitternder. Sie 148t klar hervortre-
ten, worum es in den weltanschaulichen Aus-
einandersetzungen mit dem Nationalsozia-
lismus ging und warum P. Delp und seine
Freunde aus vollster Uberzeugung ihr Leben
fiir die Freiheit Deutschlands hingegeben ha-
ben. Ad. Rodewyk S. ].





