Die Stadt auf dem Berge
Gedanken zur Bergpredigt

Von Franz Josef Schierse S.]J., Frankfurt/M.

Man kann nicht immer auf den Bergen wohnen. Ein paar Stunden ist es sehr
schon, in der klaren, diinnen Luft zu atmen und den Blic schweifen zu las-
sen iiber das weite Land, das von oben herab so iibersichtlich und geordnet
erscheint. Die Straflen haben alle ihr Ziel, und aus den Hiitten der Menschen
steigt die Rauchfahne hiuslichen Friedens. Ja, das Leben gehort den Tilern
und Ebenen, wo es Raum gibt und Fruchtbarkeit, wo man das Korn sat und die
Scheunen fiillt mit goldenen Garben.

Wer méchte trotzdem die Berge missen? Schon ihr Anblick gibt Festigkeit
und Kraft. Von ihnen stiirzen die Wasser zu Tal, die allen Unrat und Schmutz
hinwegspiilen, der sich in den Niederungen sammelt. Aber immer dort woh-
nen? In Schnee und ewigem Eis, nur den Sturm zum Gefihrten und das fast
unaufhorliche Schweigen? Nicht umsonst haben die Alten geglaubt, auf den
Bergen, da wohnten die Gétter. Auch im Alten Testament hat es einen Got-
tesberg gegeben, von dem die Bestimmung galt: ,Selbst wenn ein Tier den
Berg beriihrt, soll es gesteinigt werden® (Ex 19, 13). Nur Moses ganz allein
durfte hinaufsteigen, und er tat es in Furcht und Zittern. Ist das anders ge-
worden, seit Jesus das Grundgesetz des Neuen Bundes auf einem Berg ver-
kiindet und seine Gemeinde sogar mit einer ,Stadt auf Bergeshihe gelegen®
(Mt 5, 14) verglichen hat? Aber so wird man gleich sagen: Dieser galildische
Berg, von dem herab Jesus zu seinen Jiingern und zum Volke sprach, war doch
kein unzuginglicher, Feuer und Rauch speiender Vulkan wie der alte Sinai
in der arabischen Wiiste, sondern ein lieblicher Hiigel mit griinen Matten, auf
dem friedliche Schafherden weiden konnten; und was die ,,Stadt auf Berges-
héhe gelegen® betrifft, so ist wohl kaum an eine Siedlung auf schneebedeck-
ten Gipfeln gedacht. Auflerdem hat Jesus nicht nur die Bergpredigt gehalten,
sondern seine Frohbotschaft vom Gottesreich auch auf allen Wegen und Plit-
zen Paléstinas bekanntgemacht. Und Jesu Jiinger sind in alle Welt gezogen
und haben den Christenglauben in die grofien Stidte und die weiten Ebenen
getragen, so dafl er nun heimisch geworden ist in dieser Welt und sich den
Bedingungen des gewéhnlichen Menschenlebens angepafit hat,

Mag die christliche Landschaft inzwischen viel von ihrer einstigen Fremd-
artigkeit verloren haben, immer noch ragt in ihr die Bergpredigt hervor wie
ein Gebirge aus Urgestein, der groBen Menge unzuginglich und nur die
Kithnsten rufend zu steilem Aufstieg. Schon ihr blofles Vorhandensein sichert
das Christentum vor vélliger Einebnung in tiberschaubare Dimensionen, aber
es fragt sich doch, ob sie nicht mehr sein will als nur ein Gegenstand der Be-



322 Franz Josef Schierse

wunderung firr die Vielen und ein seltsames Ubungsgelinde fiir aszetische
Hodhleistungen.

Wenn man einen heutigen Christen nach dem Inhalt seines Glaubens fragt,
dann verweist er wohl sofort auf die Bekenntnisformel des Credo. Und mochte
man daneben auch etwas tiber die verbindlichen Normen seines Lebens wis-
sen, dann werden ohne Zweifel die Zehn Gebote genannt. Bei weiteren Fra-
gen erfabrt man schliefilich noch, daf} es sieben Sakramente gibt, durch welche
das gottliche Gnadenleben erworben, vermehrt und fortgepflanzt wird. Das
alles ist sehr richtig und einprédgsam, aber die Zuordnung dieser drei Dinge
— Dogma, Moral und Gnadenmittel — bildet seit jeher eines der schwierig-
sten Probleme dhristlicher Theologie. Das gilt nicht nur fiir die wissenschaft-
liche Systematik und die katechetische Unterweisung, sondern auch unmittel-
bar fiir die Gestaltung des christlichen Lebens. Ihm fehlt, so klagt man héiu-
fig, die einheitliche und motivbildende Kraft.

Jesus konnte seinen Zuhérern noch kein Glaubensbekenntnis vorlegen.
Audh fiir die Sakramente hat er erst durch seinen Tod und seine Auferstehung
die Voraussetzungen geschaffen. Blieb also nur die Moral? Tatsichlich scheint
die Bergpredigt auf den ersten Blick nichts anderes zu bieten als ethische For-
derungen, und es hat Zeiten gegeben, da man aus ihr ein dogmenloses und
kirchenfreies Christentum ableiten wollte. Diese offensichtlichen Fehldeutun-
gen der liberalen Exegese sind freilich lingst iiberholt, und jetzt hat sich die
alte Wahrheit wieder durchgesetzt, dafl die Bergpredigt nicht allein von der
FEthik, d. h. dem Tun und Lassen des Menschen, sondern zuallererst von dem,
was Gott getan und tun wird, d. h. von der Theologie her verstanden werden
muf. Selbst das scheinbar so fernliegende Moment der sakramentalen Ord-
nung darf nicht ganz iibersehen werden, sofern es richtig ist, dafl die Berg-
predigt zu einer sichtbaren, begnadeten Gemeinde von Juingern Christi
spricht. Alle diese Gesichtspunkte sind enthalten in dem einen, beherrschen-
den Anliegen, dem die Verkiindigung Jesu dient, der Aufrichtung des kom-
menden Gottesreiches.

Es hat nicht an Versuchen gefehlt, die jederzeitige Geltung der Bergpredigt
zu bestreiten oder einzuschranken. Manche haben gesagt, ihre Forderungen
seien zeitgeschichtlich bedingt und miifiten auf dem Hintergrund der politisch-
sozialen Verhiltnisse Palidstinas gesehen werden. Der Fromme konne leicht
auf Rechtsanspruch und Gewaltanwendung verzichten, wenn er ohnehin
machtlos sei gegen Bandenterror und Willkiirherrschaft. Und fiir den Armen,
der an keinen Besitz gebunden ist, sei es sicher das kligste, sorglos in den Tag
hineinzuleben wie die Vigel des Himmels und die Lilien des Feldes und alles

. von der Hand Gottes zu erwarten. Ohne Zweifel ist es von sehr groflem Nut- -
zen, die Lebensverhiltnisse des palastinensischen Volkes in der Zeit Jesu zn-
kennen und bei der Erklirung der Bergpredigt zu beriicksichtigen. Manches



Die Stadt auf dem Berge - 328

Bildwort, manche fiir uns dunkle Gleichnisrede wird dadurch einsichtig. Auch
1aBt sich nicht leugnen, daf in Zeiten der Not, in Krieg, Verfolgung und
duflerster Armut die Worte der Bergpredigt viel unmittelbarer ansprechen und
ins Herz treffen. Die meisten von uns haben in den vergangenen Jahren diese
trostliche Erfahrung gemacht und wollen dafiir dankbar bleiben. Sollte also
die Bergpredigt nur unter auflergewdhnlichen Umstinden gelten, wihrend
in normalen Zeiten auch fiir den Christen andere ,verniinftigere Gesetze
herrschen? Oder soll nicht vielmehr an den Grenzfillen menschlichen Lebens,
an Armut, Hunger, Bedriickung und Not offenbar werden, wie es immer um
den Menschen steht und dafl er auch im gréfiten irdischen Gliick nicht obne
Gott selig sein kann? Vollends versagt die zeitgeschichtliche Erkldrung, wo
es sich ym Forderungen handelt, die jeden Menschen angehen, ganz gleich, in
welcher Situation er sich befindet: um die Lauterkeit der Gesinnung, die Bru-
der- und Feindesliebe, das unbegrenzte Gottvertrauen. Eine dhnliche Einsei-
tigkeit verrit die Auffassung der sogenannten eschatologischen Schule, die be-
sonders durch den beriihmten Albert Schweitzer vertreten wurde. Da meint
man, die Ethik der Bergpredigt sei nur unter der Voraussetzung sinnvoll und
erfilllbar, dafl die Welt kurz vor dem Ende steht und das Gottesreich in un-
mittelbarer Nahe ist. Wer dieses Glaubens sei, kénne in so radikaler Weise
von der Besorgung irdischer Dinge absehen und ganz der Erwartung des
Kommenden leben. Daran ist richtig, dafl Jesu Worte im Hinblick auf das
nabende Hereinbrechen der Gottesherrschaft gesprochen sind. Aber Jesus
sieht in der Gottesherrschaft nicht nur ein dufleres Ereignis, das einmal den
Zustand der Schopfung verdndern wird, sondern vor allem eine Gnadentat
Gottes, die den Menschen verwandelt und ihm inmitten der alten Welt eine
neue Existenz anbietet.

Ernster zu nehmen als diese Versuche, die Geltung der Bergpredigt auf be-
stimmte Situationen einzuschrinken, ist die auch von vielen katholischen
Theologen vorgetragene Ansicht, die Worte seien grofitenteils nur an den
engeren Kreis der Jinger gerichtet. Von ihnen werde — wie spiter von den
Ménchen — eine hohere Vollkommenheit verlangt. Der gewdhnliche Christ
dagegen diirfe sich damit begniigen, die Gebote Gottes und der Kirche zu
halten. Diese Unterscheidung fiihrte besonders im Mittelalter zu einer Art
~doppelter Moral“, einer fir die Ordensleute und einer fiir die Christen in
der Welt. Neben die Bergpredigt als Spiegel der Vollkommenheit trat die na-
tirliche Tugend- und Pflichtenlehre der aristotelischen Fthik. Hinzu kam noch
eine andere, aus juristischem Denken stammende Unterscheidung, die dazu
angetan war, den allgemein verpflichtenden Anspruch der Bergpredigt ab-
zuschwichen. Der Jurist hat ein begreifliches Interesse daran, festzustellen.
ob eine Vorsdhrift als strenges, unter Siinde verpflichtendes Gebot oder nur
als wohlmeinender Rat anzusprechen ist. Die Anwendung auf die Bergpre-



824 Franz Josef Schierse

digt gab zu heftigen Meinungsverschiedenheiten Anlaf. Ist z. B. die Feindes-
liebe unter Siinde geboten oder hat Jesus nur einen Rat fiir heroisch gesinnte
Seelen geben wollen? Siindigt ein Christ schwer, 1d8lich oder iiberhaupt nicht,
wenn er gegen einen Dieb sein Eigentum verteidigt und dem, der ihn schligt,
die andere Wange vorenthdlt? Woran ist zu erkennen, welche Worte zu den
Geboten, welche zu den Riten gehoren? Die Moralisten, welche sich mit die-
sen Fragen beschéftigten, waren nicht zu beneiden. Sie hatten sich in die Netze
ihres eigenen gesetzlichen Denkens verstrickt und dabei nicht bemerkt, dafl
doch gerade die Bergpredigt aller bloflen Gesetzlichkeit ein Ende bereitet.

Wer daran festhilt, dafl die Bergpredigt fiir jeden Christen und ohne
jede Einschrankung gilt, mufl auf die beiden eben genannten Schwierigkei-
ten eine Antwort geben. Er muf} zeigen, dafl Jesu Worte auch in einem alltig-
lichen Christenleben erfiillbar sind und daf} es sich um Forderungen ganz be-
sonderer Art handelt, bei denen juristische Unterscheidungen keinen Platz
haben. Das Haupthindernis fiir ein fruchtbares Verstindnis der Bergpredigt
ist das kaum auszurottende Vorurteil, als lielen sich ihre Grundsitze nur durch
eine bestimmte dufere Lebensweise verwirklichen. Man miisse der Welt ent-
sagen, auf Besitz und Rechtsschutz verzichten und solle sich allein um das Got-
tesreich kiimmern. Da dies aber fur die meisten Christen nicht méglich und
auch gar nicht wiinschenswert sei, miisse es Ordensleute geben, die den Wei-
sungen der Bergpredigt gleichsam stellvertretend nachkommen.

Hier liegt ein doppelter Irrtum vor, sowohl was die Absicht der Bergpredigt
als auch was die Natur des Ordensstandes betrifft. Jesus verkiindet die Got-
tesherrschaft und keine irgendwie geartete innerweltliche Existenzform. Er
ist freilich der begrindeten Meinung, dafl Armut und Freiheit von irdischen
Sorgen den Menschen aufgeschlossener machen fir Gottes Wort, kannte er
doch die im Alten Testament so oft begegnende Gleichsetzung von ,arm*®
mit ,fromm*“ und ,reich“ mit ,gottlos“. Aber Jesus war gewifl kein Mysti-
ker des Elends. Wenn er die Armen, Trauernden, Hungernden und Verfolg-
ten seligpreist, dann doch nur, weil diese seiner Botschaft Glauben schenken,
nicht aber, weil in irdischer Not allein schon Seligkeit verborgen wire. Die
Erfahrung der heutigen Zeit, dal Armut und Not oft die gréfiten Hinder-
nisse fiir die Aufnahme des Evangeliums bilden, zeigt sehr deutlich, worauf
es eigentlich ankommt: auf das Armsein ,im Geiste®, d. h. das Bettlersein
vor Gott. Diese Haltung aber 14ft sich in allen Lebenslagen verwirklichen,
sie wird vom Armen nicht weniger gefordert als vom Reichen.

Der zweite Irrtum, sagten wir, betrifft die Natur des Ordensstandes. Es ist
nicht so, wie man vielfach auch von protestantischer Seite meint, dafl der Or-
densmann sich einbilden diirfte, schon auf Grund seiner dufleren Lebensweise
das eigentliche und wahre Christentum darzustellen. Wahrend im heidnischen
Monchs- und Asketentum die Weltentsagung zum Selbstzweck erhoben wird,



Die Stadt auf dem Berge 325

hat sie im christlichen Ordensleben nur dienenden Rang, ,um des Gottes-
reiches willen“. Die Formen des Weltverzichts konnen und miissen sich des-
halb immer wieder wandeln, wollen die Orden ihre Aufgabe im Gesamtorga-
nismus des Leibes Christi erfiillen. Das wire aber im gleichen Umfange nicht
méglich, wenn die Bergpredigt die Befolgung der evangelischen Rite zum
Ziele hitte.

Der tiefste Grund aller Mifverstindnisse liegt schlieflich darin, daf man
die theologische Eigenart der Forderungen Jesn nicht beachtet. Die Alter-
native der Moralisten ,Gebot“ oder ,Rat* war falsch gestellt, weil die Berg-
predigt einer anderen Ordnung zugehért als der sittlich-rechtlichen. Nach
einem bekannten scholastischen Axiom wird die menschliche Tatigkeit von
ihrem jeweiligen Gegenstand her bestimmt (,actus specificatur ab objecto®).
Nun ist aber der Gegenstand, auf den sich die Bergpredigt richtet, immer
und iiberall die Gottesherrschaft mit der ihr eigenen Gerechtigkeit. Folglich
muf auch die geforderte menschliche Tatigkeit iibernatiirlicher, gnadenhafter
Art sein, d. h. es geht nicht um irgendweldhe sittliche Hochleistungen, sondern
allein um den Glauben. Hierin sind sich Jesus und Paulus véllig einig: Das
Gottesreich wird nicht durch Werke erworben, seien sie nun streng geboten
oder freiwillig iibernommen, sondern es schenkt sich dem Glaubigen. Gegen-
tiber den schwierigen und oft sehr abstrakten Erorterungen des heiligen Pau-
lus um Gesetz und Gnade, Glaube und Werke, besitzt die Bergpredigt aber
einen groflen Vorzug. Sie zeigt in uniibertrefflicher Anschaulichkeit an kon-
kreten Beispielen, was ,glauben” heifdt im Gegensatz zum Verhalten des na-
tirlichen Menschen, der allein auf sich selbst und die Welt angewiesen ist.
Der orientalischen Weisheitslehre folgend liebt die Bergpredigt freilich auch
paradoxe Formulierungen und zum Nachdenken zwingende Bildreden. Sie
tberall ,wértlich verstehen zu wollen, hiefle deshalb den Sinn der Worte
Jesu verfehlen. Die Geschichte der Schwarmgeisterei bietet hierfiir abschrek-
kende Beispiele in Fiille.

Wir sagten zu Beginn unserer Uberlegungen, man konne nicht immer auf
den Bergen wohnen. Haben wir uns nicht selbst widerlegt? Muf8 nicht der
Christ versuchen, heimisch zu werden in der ,Stadt auf Bergeshdhe gelegen®?
Was bei den Menschen unméglich ist, Gott hat es in seiner Gnade moglich ge-
macht. Er hat die Stadt gegriindet, und sie steht offen fiir jeden, der glaubt.
Wir aber, die wir immer noch in den Télern unserer Kleingliubigkeit leben,
wollen wenigstens mit dem Psalmisten sprechen: ,Ich hebe meine Augen zu
den Bergen empor: woher wird mir die Hilfe kommen? Die Hilfe kommt
mir vom Herrn, der Himmel und Erde geschaffen“ (Ps 120).





