
Die Stadt auf dem Berge 
Gedanken zur Bergpredigt 

Von Franz Josef Schierse   S. J., Frankfurt/M. 

Man kann nicht immer auf den Bergen wohnen. Ein paar Stunden ist es sehr 
schön, in der klaren, dünnen Luft zu atmen und den Blick schweifen zu las- 
sen über das weite Land, das von oben herab so übersichtlich und geordnet 
erscheint. Die Straßen haben alle ihr Ziel, und aus den Hütten der Menschen 
steigt die Rauchfahne häuslichen Friedens. Ja, das Leben gehört den Tälern 
und Ebenen, wo es Raum gibt und Fruchtbarkeit, wo man das Korn sät und die 
Scheunen füllt mit goldenen Garben. 

Wer möchte trotzdem die Berge missen? Schon ihr Anblick gibt Festigkeit 
und Kraft. Von ihnen stürzen die Wasser zu Tal, die allen Unrat und Schmutz 
hinwegspülen, der sich in den Niederungen sammelt. Aber immer dort woh- 
nen? In Schnee und ewigem Eis, nur den Sturm zum Gefährten und das fast 
unaufhörliche Schweigen? Nicht umsonst haben die Alten geglaubt, auf den 
Bergen, da wohnten die Götter. Auch im Alten Testament hat es einen Got- 
tesberg gegeben, von dem die Bestimmung galt: •Selbst wenn ein Tier den 
Berg berührt, soll es gesteinigt werden" (Ex 19, 13). Nur Moses ganz allein 
durfte hinaufsteigen, und er tat es in Furcht und Zittern. Ist das anders ge- 
worden, seit Jesus das Grundgesetz des Neuen Bundes auf einem Berg ver- 
kündet und seine Gemeinde sogar mit einer •Stadt auf Bergeshöhe gelegen" 
(Mt 5, 14) verglichen hat? Aber so wird man gleich sagen: Dieser galiläische 
Berg, von dem herab Jesus zu seinen Jüngern und zum Volke sprach, war doch 
kein unzugänglicher, Feuer und Rauch speiender Vulkan wie der alte Sinai 
in der arabischen Wüste, sondern ein lieblicher Hügel mit grünen Matten, auf 
dem friedliche Schafherden weiden konnten; und was die •Stadt auf Berges- 
höhe gelegen" betrifft, so ist wohl kaum an eine Siedlung auf schneebedeck- 
ten Gipfeln gedacht. Außerdem hat Jesus nicht nur die Bergpredigt gehalten, 
sondern seine Frohbotschaft vom Gottesreich auch auf allen Wegen und Plät- 
zen Palästinas bekanntgemacht. Und Jesu Jünger sind in alle Welt gezogen 
und haben den Christenglauben in die großen Städte und die weiten Ebenen 
getragen, so daß er nun heimisch geworden ist in dieser Welt und sich den 
Bedingungen des gewöhnlichen Menschenlebens angepaßt hat. 

Mag die christliche Landschaft inzwischen viel von ihrer einstigen Fremd- 
artigkeit verloren haben, immer noch ragt in ihr die Bergpredigt hervor wie 
ein Gebirge aus Urgestein, der großen Menge unzugänglich und nur die 
Kühnsten rufend zu steilem Aufstieg. Schon ihr bloßes Vorhandensein sichert 
das Christentum vor völliger Einebnung in überschaubare Dimensionen, aber 
es fragt sich doch, ob sie nicht mehr sein will als nur ein Gegenstand der Be- 



322 Franz Josef Schierse 

wunderung für die Vielen und ein seltsames Übungsgelände für aszetische 
Hochleistungen. 

Wenn man einen heutigen Christen nach dem Inhalt seines Glaubens fragt, 
dann verweist er wohl sofort auf die Bekenntnisformel des Credo. Und möchte 
man daneben auch etwas über die verbindlichen Normen seines Lebens wis- 
sen, dann werden ohne Zweifel die Zehn Gebote genannt. Bei weiteren Fra- 
gen erfährt man schließlich noch, daß es sieben Sakramente gibt, durch welche 
das göttliche Gnadenleben erworben, vermehrt und fortgepflanzt wird. Das 
alles ist sehr richtig und einprägsam, aber die Zuordnung dieser drei Dinge 
• Dogma, Moral und Gnadenmittel • bildet seit jeher eines der schwierig- 
sten Probleme christlicher Theologie. Das gilt nicht nur für die wissenschaft- 
liche Systematik und die katechetische Unterweisung, sondern auch unmittel- 
bar für die Gestaltung des christlichen Lebens. Ihm fehlt, so klagt man häu- 
fig, die einheitliche und motivbildende Kraft. 

Jesus konnte seinen Zuhörern noch kein Glaubensbekenntnis vorlegen. 
Auch für die Sakramente hat er erst durch seinen Tod und seine Auferstehung 
die Voraussetzungen geschaffen. Blieb also nur die Moral? Tatsächlich scheint 
die Bergpredigt auf den ersten Blick nichts anderes zu bieten als ethische For- 
derungen, und es hat Zeiten gegeben, da man aus ihr ein dogmenloses und 
kirchenfreies Christentum ableiten wollte. Diese offensichtlichen Fehldeutun- 
gen der liberalen Exegese sind freilich längst überholt, und jetzt hat sich die 
alte Wahrheit wieder durchgesetzt, daß die Bergpredigt nicht allein von der 
Ethik, d. h. dem Tun und Lassen des Menschen, sondern zuallererst von dem, 
was Gott getan und tun wird, d. h. von der Theologie her verstanden werden 
muß. Selbst das scheinbar so fernliegende Moment der sakramentalen Ord- 
nung darf nicht ganz übersehen werden, sofern es richtig ist, daß die Berg- 
predigt zu einer sichtbaren, begnadeten Gemeinde von Jüngern Christi 
spricht. Alle diese Gesichtspunkte sind enthalten in dem einen, beherrschen- 
den Anliegen, dem die Verkündigung Jesu dient, der Aufrichtung des kom- 
menden Gottesreiches. 

Es hat nicht an Versuchen gefehlt, die jederzeitige Geltung der Bergpredigt 
zu bestreiten oder einzuschränken. Manche haben gesagt, ihre Forderungen 
seien zeitgeschichtlich bedingt und müßten auf dem Hintergrund der politisch- 
sozialen Verhältnisse Palästinas gesehen werden. Der Fromme könne leicht 
auf Rechtsanspruch und Gewaltanwendung verzichten, wenn er ohnehin 
machtlos sei gegen Bandenterror und Willkürherrschaft. Und für den Armen, 
der an keinen Besitz gebunden ist, sei es sicher das klügste, sorglos in den Tag 
hineinzuleben wie die Vögel des Himmels und die Lilien des Feldes und alles 

, von der Hand Gottes zu erwarten. Ohne Zweifel ist es von sehr großem Nut- 
zen, die Lebensverhältnisse des palästinensischen Volkes in der Zeit Jesu zu 
kennen und bei der Erklärung der Bergpredigt zu berücksichtigen. Manches 



Die Stadt auf dem Berge 323 

Bildwort, manche für uns dunkle Gleichnisrede wird dadurch einsichtig. Auch 
läßt sich nicht leugnen, daß in Zeiten der Not, in Krieg, Verfolgung und 
äußerster Armut die Worte der Bergpredigt viel unmittelbarer ansprechen und 
ins Herz treffen. Die meisten von uns haben in den vergangenen Jahren diese 
tröstliche Erfahrung gemacht und wollen dafür dankbar bleiben. Sollte also 
die Bergpredigt nur unter außergewöhnlichen Umständen gelten, während 
in normalen Zeiten auch für den Christen andere •vernünftigere" Gesetze 
herrschen? Oder soll nicht vielmehr an den Grenzfällen menschlichen Lebens, 
an Armut, Hunger, Bedrückung und Not offenbar werden, wie es immer um. 
den Menschen steht und daß er auch im größten irdischen Glück nicht ohne 
Gott selig sein kann? Vollends versagt die zeitgeschichtliche Erklärung, wo 
es sich um Forderungen handelt, die jeden Menschen angehen, ganz gleich, in 
welcher Situation er sich befindet: um die Lauterkeit der Gesinnung, die Bru- 
der- und Feindesliebe, das unbegrenzte Gottvertrauen. Eine ähnliche Einsei- 
tigkeit verrät die Auffassung der sogenannten eschatologischen Schule, die be- 
sonders durch den berühmten Albert Schweitzer vertreten wurde. Da meint 
man, die Ethik der Bergpredigt sei nur unter der Voraussetzung sinnvoll und 
erfüllbar, daß die Welt kurz vor dem Ende steht und das Gottesreich in un- 
mittelbarer Nähe ist. Wer dieses Glaubens sei, könne in so radikaler Weise 
von der Besorgung irdischer Dinge absehen und ganz der Erwartung des 
Kommenden leben. Daran ist richtig, daß Jesu Worte im Hinblick auf das 
nahende Hereinbrechen der Gottesherrschaft gesprochen sind. Aber Jesus 
sieht in der Gottesherrschaft nicht nur ein äußeres Ereignis, das einmal den 
Zustand der Schöpfung verändern wird, sondern vor allem eine Gnadentat 
Gottes, die den Menschen verwandelt und ihm inmitten der alten Welt eine 
neue Existenz anbietet. 

Ernster zu nehmen als diese Versuche, die Geltung der Bergpredigt auf be- 
stimmte Situationen einzuschränken, ist die auch von vielen katholischen 
Theologen vorgetragene Ansicht, die Worte seien größtenteils nur an den 
engeren Kreis der Jünger gerichtet. Von ihnen werde • wie später von den 
Mönchen • eine höhere Vollkommenheit verlangt. Der gewöhnliche Christ 
dagegen dürfe sich damit begnügen, die Gebote Gottes und der Kirche zu 
halten. Diese Unterscheidung führte besonders im Mittelalter zu einer Art 
•doppelter Moral", einer für die Ordensleute und einer für die Christen in 
der Welt. Neben die Bergpredigt als Spiegel der Vollkommenheit trat die na- 
türliche Tugend- und Pflichtenlehre der aristotelischen Ethik. Hinzu kam noch 
eine andere, aus juristischem Denken stammende Unterscheidung, die dazu 
angetan war, den allgemein verpflichtenden Anspruch der Bergpredigt ab- 
zuschwächen. Der Jurist hat ein begreifliches Interesse daran, festzustellen, 
ob eine Vorschrift als strenges, unter Sünde verpflichtendes Gebot oder nur 
als wohlmeinender Rat anzusprechen ist. Die Anwendung auf die Bergpre- 



324 Franz Josef Schiene 

digt gab zu heftigen Meinungsverschiedenheiten Anlaß. Ist z. B. die Feindes- 
liebe unter Sünde geboten oder hat Jesus nur einen Rat für heroisch gesinnte 
Seelen geben wollen? Sündigt ein Christ schwer, läßlich oder überhaupt nicht, 
wenn er gegen einen Dieb sein Eigentum verteidigt und dem, der ihn schlägt, 
die andere Wange vorenthält? Woran ist zu erkennen, welche Worte zu den 
Geboten, welche zu den Räten gehören? Die Moralisten, welche sich mit die- 
sen Fragen beschäftigten, waren nicht zu beneiden. Sie hatten sich in die Netze 
ihres eigenen gesetzlichen Denkens verstrickt und dabei nicht bemerkt, daß 
doch gerade die Bergpredigt aller bloßen Gesetzlichkeit ein Ende bereitet. 

Wer daran festhält, daß die Bergpredigt für jeden Christen und ohne 
jede Einschränkung gilt, muß auf die beiden eben genannten Schwierigkei- 
ten eine Antwort geben. Er muß zeigen, daß Jesu Worte auch in einem alltäg- 
lichen Christenleben erfüllbar sind und daß es sich um Forderungen ganz be- 
sonderer Art handelt, bei denen juristische Unterscheidungen keinen Platz 
haben. Das Haupthindernis für ein fruchtbares Verständnis der Bergpredigt 
ist das kaum auszurottende Vorurteil, als ließen sich ihre Grundsätze nur durch 
eine bestimmte äußere Lebensweise verwirklichen. Man müsse der Welt ent- 
sagen, auf Besitz und Rechtsschutz verzichten und solle sich allein um das Got- 
tesreich kümmern. Da dies aber für die meisten Christen nicht möglich und 
auch gar nicht wünschenswert sei, müsse es Ordensleute geben, die den Wei- 
sungen der Bergpredigt gleichsam stellvertretend nachkommen. 

Hier liegt ein doppelter Irrtum vor, sowohl was die Absicht der Bergpredigt 
als auch was die Natur des Ordensstandes betrifft. Jesus verkündet die Got- 
tesherrschaft und keine irgendwie geartete innerweltliche Existenzform. Er 
ist freilich der begründeten Meinung, daß Armut und Freiheit von irdischen 
Sorgen den Menschen aufgeschlossener machen für Gottes Wort, kannte er 
doch die im Alten Testament so oft begegnende Gleichsetzung von •arm" 
mit •fromm" und •reich" mit •gottlos". Aber Jesus war gewiß kein Mysti- 
ker des Elends. Wenn er die Armen, Trauernden, Hungernden und Verfolg- 
ten seligpreist, dann doch nur, weil diese seiner Botschaft Glauben schenken, 
nicht aber, weil in irdischer Not allein schon Seligkeit verborgen wäre. Die 
Erfahrung der heutigen Zeit, daß Armut und Not oft die größten Hinder- 
nisse für die Aufnahme des Evangeliums bilden, zeigt sehr deutlich, worauf 
es eigentlich ankommt: auf das Armsein •im Geiste", d. h. das Bettlersein 
vor Gott. Diese Haltung aber läßt sich in allen Lebenslagen verwirklichen, 
sie wird vom Armen nicht weniger gefordert als vom Reichen. 

Der zweite Irrtum, sagten wir, betrifft die Natur des Ordensstandes. Es ist 
nicht so, wie man vielfach auch von protestantischer Seite meint, daß der Or- 
densmann sich einbilden dürfte, schon auf Grund seiner äußeren Lebensweise 
das eigentliche und wahre Christentum darzustellen. Während im heidnischen 
Mönchs- und Asketentum die Weltentsagung zum Selbstzweck erhoben wird, 



Die Stadt auf dem Berge 325 

hat sie im christlichen Ordensleben nur dienenden Rang, •um des Gottes- 
reiches willen". Die Formen des Weltverzichts können und müssen sich des- 
halb immer wieder wandeln, wollen die Orden ihre Aufgabe im Gesamtorga- 
nismus des Leibes Christi erfüllen. Das wäre aber im gleichen Umfange nicht 
möglich, wenn die Bergpredigt die Befolgung der evangelischen Räte zum 
Ziele hätte. 

Der tiefste Grund aller Mißverständnisse liegt schließlich darin, daß man 
die theologische Eigenart der Forderungen Jesu nicht beachtet. Die Alter- 
native der Moralisten •Gebot" oder •Rat" war falsch gestellt, weil die Berg- 
predigt einer anderen Ordnung zugehört als der sittlich-rechtlichen. Nach 
einem bekannten scholastischen Axiom wird die menschliche Tätigkeit von 
ihrem jeweiligen Gegenstand her bestimmt (•actus specificatur ab objecto"). 
Nun ist aber der Gegenstand, auf den sich die Bergpredigt richtet, immer 
und überall die Gottesherrschaft mit der ihr eigenen Gerechtigkeit. Folglich 
muß auch die geforderte menschliche Tätigkeit übernatürlicher, gnadenhafter 
Art sein, d. h. es geht nicht um irgendwelche sittliche Hochleistungen, sondern 
allein um den Glauben. Hierin sind sich Jesus und Paulus völlig einig: Das 
Gottesreich wird nicht durch Werke erworben, seien sie nun streng geboten 
oder freiwillig übernommen, sondern es schenkt sich dem Gläubigen. Gegen- 
über den schwierigen und oft sehr abstrakten Erörterungen des heiligen Pau- 
lus um Gesetz und Gnade, Glaube und Werke, besitzt die Bergpredigt aber 
einen großen Vorzug. Sie zeigt in unübertrefflicher Anschaulichkeit an kon- 
kreten Beispielen, was •glauben" heißt im Gegensatz zum Verhalten des na- 
türlichen Menschen, der allein auf sich selbst und die Welt angewiesen ist. 
Der orientalischen Weisheitslehre folgend liebt die Bergpredigt freilich auch 
paradoxe Formulierungen und zum Nachdenken zwingende Bildreden. Sie 
überall •wörtlich" verstehen zu wollen, hieße deshalb den Sinn der Worte 
Jesu verfehlen. Die Geschichte der Schwarmgeisterei bietet hierfür abschrek- 
kende Beispiele in Fülle. 

Wir sagten zu Beginn unserer Überlegungen, man könne nicht immer auf 
den Bergen wohnen. Haben wir uns nicht selbst widerlegt? Muß nicht der 
Christ versuchen, heimisch zu werden in der •Stadt auf Bergeshöhe gelegen"? 
Was bei den Menschen unmöglich ist, Gott hat es in seiner Gnade möglich ge- 
macht. Er hat die Stadt gegründet, und sie steht offen für jeden, der glaubt. 
Wir aber, die wir immer noch in den Tälern unserer Kleingläubigkeit leben, 
wollen wenigstens mit dem Psalmisten sprechen: •Ich hebe meine Augen zu 
den Bergen empor: woher wird mir die Hilfe kommen? Die Hilfe kommt 
mir vom Herrn, der Himmel und Erde geschaffen" (Ps 120). 




