
Reinigung des Herzens und Gottesschau 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

I. 

Wenn man heutzutage von der Reinigung des Herzens spricht, dann hat man von 
vornherein wenig Aussicht auf ein großes Interesse. Sie erinnert zu sehr an Gewis- 
senserforschung und Buße. Ihre betonte Herausstellung scheint eher einer vergange- 
nen Zeit anzugehören, wo einseitig von der Sünde, von der Erfüllung der Gebote 
und der sittlichen Vervollkommnung des Christen die Rede war. Haben wir seitdem 
nicht den Reichtum der Gnade wiederentdeckt • und erkannt, daß sie die erste 
Stelle in einem christlichen Leben einnehme? Treibt uns der Gedanke an die Ge- 
heimnisse des dreifaltigen Gottes, des Lebens Jesu, der Kirche und der endgültigen 
Herrlichkeit nicht viel, viel mehr zum Guten als die ewige Mahnung zur Besserung 
des Lebens? Wandelt uns nicht das echte Verlangen nach den Heilsgütern und die 
liebende Betrachtung derselben auf die Dauer ganz von selbst um in den neuen 
Menschen, der nach dem Bilde Jesu Christi geformt ist? Warum also noch aus- 
drücklich von der Reinigung des Herzens handeln? Bedeutet das nicht eine falsche 
Konzentration auf das eigene Ich, die doch gerade auf dem Weg der Nachfolge 
Christi vermieden werden soll? 

Solche und ähnliche Einwendungen mögen in manchen aufsteigen, wenn sie von 
einer Reinigung des Herzens hören. Aber sie hätten übersehen, daß diese Reini- 
gung im Zusammenhang der Gottesschau genannt wird, und eben dieser Zusam- 
menhang ist entscheidend. Hier ist nach dem Wort Christi ihr eigentlicher Ort. •Se- 
lig, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen'. Wenn darum in der 
christlichen Überlieferung von der Reinigung des Herzens die Rede ist, dann ge- 
schieht es mit Vorliebe im Hinblick auf die vita contemplativa, das beschauliche Le- 
ben, das in der gnadenhaften mystischen Gottesschau seine Vollendung erfährt. Ohne 
eine radikale Reinigung, so kann man oft lesen, vermag niemand zu den Höhen 
der Beschauung zu gelangen, und umgekehrt werden die Stufen der Reinigung zu- 
gleich als Stufen einer immer vollkommeneren Gottesschau im mystischen Gebet 
dargestellt. Reinheit des Herzens und mystische Beschauung sind häufig vorkom- 
mende korrespondierende Begriffe1. 

Daraus ergibt sich aber zugleich auch die zweite Schwierigkeit, die viele gegen- 
über der Forderung einer Reinigung des Herzens empfinden. So wie man diese im 
Zusammenhang eines streng kontemplativen Vollkommenheitsideals dargestellt fin- 
det, scheint sie den meisten undurchführbar. Man muß nur einmal nachlesen, was 
Johannes vom Kreuz über die aktiven und passiven Läuterungen schreibt, um das 
zu verstehen. Nach ihm wie nach der ganzen kontemplativ-mystischen Tradition be- 
deutet Reinigung des Herzens nicht nur die Entfernung und Austilgung alles Sünd- 
haften, sondern darüber hinaus auch die radikale Trennung von allem Irdischen, 

1 Vgl. A. Gardeil 0. P., Le don d' Intelligence et la beatitude des coeurs purs. In: La Vie 
spirituelle Bd. 39 (1934) 235 ff.; M. Olphe-Galliard S. J., La purete du cceur d'apris Cassien. 
In: RAM 17 (1936) 28 ff.; Georges Lefebvre O.S.B. Priere pure et purete du cceur. Paris 1953. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 327 

von dieser Welt im ganzen, ihren Bindungen und Anschauungsbildern. Der Weg 
zum Alles Gottes geht nur über das bedingungslose Nichts der Kreatur. Man muß 
darum alle Zuneigung des Herzens zu den Gütern dieser Welt ablegen, weil sie den 
Geist an seinem Aufschwung zu Gott hindern. •Wer immer danach verlangt, Gott 
in sich zu beherbergen", schreibt einer der größten Mönchsväter der frühchristlichen 
Zeit2, •der reinige seine Seele von allen Zuneigungen". •Niemals wird der Geist 
{des Menschen) in sich selbst den Ort Gottes schauen, wenn er nicht zuvor über alles, 
was zu den Dingen dieser Welt gehört, hinausgeschritten ist; er schreitet aber nicht 
darüber hinaus, wenn er nicht alle Zuneigungen ablegt, die ihn in Gedanken an die 
sinnenhaften Dinge binden"8. Gewiß gibt es Stufen der Reinigung; es wäre töricht, 
gleich die höchsten anstreben zu wollen, • mit den untersten aber kann jeder be- 
ginnen, der guten Willens ist, und jede neu erreichte gibt die Kraft zur höheren. 
Dennoch ist nach diesem Ideal schon die unterste Stufe auf das letzte Ziel, die Got- 
tesschau ausgerichtet und erhält von dorther ihren Sinn. Es bleibt darum für alle 
Stufen, weil grundsätzlich, die Forderung, sich möglichst aus der Unruhe des welt- 
lichen Treibens und der Vielfalt der täglichen Beschäftigungen zu lösen und in die 
Stille und Einsamkeit zurückzuziehen wie der Herr, von dem es oft in der Schrift 
heißt, daß er die Nacht im Gebet verbrachte. Ist doch, wie Basilius der Große sagt, 
•die Unstete des Lebens nicht geeignet, Gottes Wirken (in sich) aufzunehmen"4. 

Solche Auffassungen ließen zwar denen, die nicht ins Kloster gingen, und über- 
haupt allen, die sich zu einem tätigen Leben bekannten, auch noch einen Weg zu 
Gott • wäre doch sonst ein Schatten auf Gott selbst gefallen und auf seinen univer- 
salen Heilswillen •, aber dieser Weg führt nicht zu jenen Höhen, die dem beschau- 
lichen Leben vorbehalten blieben. •Nur jene", sagt Gassian5, der die östliche Tra- 
dition an das westliche Mönchtum weitergibt, •vermögen mit ganz reinen Augen 
seine (Christi) Gottheit zu schauen, die von den niedrigen und irdischen Werken 
und Gedanken aufsteigen und sich mit ihm in die Einsamkeit der ßergeshöhe zu- 
rückziehen. Frei vom Lärm aller irdischen Gedanken und Verwirrungen und ge- 
schützt vor der Berührung mit jeglichem Laster... offenbart er denen, die ihn mit 
reinen Blicken der Seele zu schauen verdienen, die Herrlichkeit seines Angesichtes 
und das Bild seiner Klarheit. Jesus wird zwar auch von denen gesehen, die in 
den Städten, Flecken und Dörfern wohnen, die also Umgang mit anderen pflegen und 
sich einer Tätigkeit hingeben, aber nicht in jener Klarheit, mit der er denen erscheint, 
die mit ihm den oben genannten Berg der Tugenden zu besteigen vermögen, wie 
Petrus, Jakobus und Johannes". 

Eine solche Zweiteilung der Christenheit in Beschauliche und Tätige, die zu- 
gleich eine Rangordnung des Vollkommenheitsgrades besagt, scheint nun in der Tat 
jenen Recht zu geben, die eine Reinigung des Herzens, wie sie im Zusammenhang 
des kontemplativen Lebensideals dargestellt wird, für alle, die in der Welt leben, 

* Euagrius Ponticus (f 399), Centuriae 5,39 (W. Frankenberg, Evagrius Ponticus Ber- 
lin 1912, S. 335). 

3 Ders. Capita practica ad Anatolium 1, 71 (PG 40, 1244 A); ähnlich z. B. Hesychius: •Die 
Reinheit des Herzens ... reißt alle Neigungen und alles Schlechte mit der Wurzel aus dem 
Herzen heraus" {De temperantia et virtute, Centuria 2,11 • PG 93, 1516 A); das Ideal des 
altchristlichen Mönchtums lautet: •die Leidenschaftslosigkeit der geistigen Natur". 

i 
Kommentar zu Isaias, Prooemium 3 (PG 30,121 C). 
Collationes 10,6 (PL 49,826 B). 



328 Friedridi Wulf 

als undurchführbar erachten. Nicht ganz zu Unrecht. Denn die einmal gegebenen 
Bindungen an Menschen und Dinge, wie sie in einem tätigen Leben, vor allem in 
Ehe und Beruf, vorliegen, machen eine radikale Absage an die irdische Güterwelt 
von vornherein unmöglich. Nun hat zwar das kontemplative Ideal durch das Ab- 
streifen manches neuplatonischen und stoischen Gedankengutes keine unwichtige 
Korrektur erfahren, so daß es auch in der Welt verwirklicht werden kann6. Aber 
letztlich bleibt es doch auf diejenigen beschränkt, die durch Veranlagung oder einen 
besonderen Ruf Gottes zu einem beschaulichen Leben berufen sind. Eine Allge- 
meingültigkeit kann es, wenigstens in seiner reinen Form, nicht beanspruchen. Da- 
mit kann aber auch der von ihm beschriebene und geforderte Reinigungsweg nicht 
der einzige sein. 

II. 

Diese Einsicht hat sich seit der beginnenden Neuzeit, mit Ignatius von Loyola, 
Franz von Sales und Vinzenz von Paul immer mehr durchgesetzt. Nach ihnen sind 
weder der Umgang mit Menschen noch eine intensive, den Tag ausfüllende, die 
ganze Kraft beanspruchende körperliche oder geistige Tätigkeit ein notwendiges 
Hindernis für die innigste Vereinigung mit Gott, nicht einmal für die Mystik, wie 
Ignatius und Franz von Sales durch ihr Leben beweisen. Aber auch sie sprechen von 
der Notwendigkeit einer Reinigung des Herzens, die im Grunde nicht weniger 
radikal ist als jene, die für den Weg des kontemplativen Lebens verlangt wird. Und 
auch diese Reinigung erfährt ihre eigentliche Begründung und ihren Sinn aus dem 
Herrenwort: •Selig, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen". Nur 
darf man die Gottesschau nicht in einem rein intellektualistischen Sinne nehmen, 
wie es die mystische Tradition des Mönchtums lange Zeit getan hat, sondern als 
•Konkrete Personerkenntnis", als •Vertrautheitserkenntnis, was auch dem semiti- 
schen Verständnis der Erkenntnis entspricht"7. Will man darum Genaueres über die 
Art und Weise und den Weg der Reinigung in einem Vollkommenheitsideal wis- 
sen, das mehr dem Leben in der Welt angepaßt ist, dann muß man zunächst ein- 
mal die •Gottesschau" näher betrachten, die in diesem Ideal angestrebt wird. 

Das Gottesbild des tätigen Menschen, der seine unmittelbaren Aufgaben in die- 
ser Welt hat und darum in mannigfachster Weise mit dem Nächsten und den Din- 
gen des gewöhnlichen Lebens in Berührung kommt, ist nach den genannten Heili- 
gen nicht so sehr das des Erhabenen, Thronenden und über alles irdische Verste- 
hen hinaus Seligen, sondern das des Schöpfers aller Dinge, des selber Tätigen, Pla- 
nenden, Ordnenden, Sorgenden und seine Geschöpfe Liebenden. Er soll darum 
in allen Dingen Gott suchen, in allem Tun mit ihm vertrauten Umgang pflegen und 
dadurch alles zum Gebet machen, die Arbeit ebenso wie die Zerstreuungen und selbst 
das Kranksein. •Die Verwaltung zeitlicher Angelegenheiten", schreibt Ignatius von 
Loyola an einen Pater, der sich darüber beklagt hatte, daß die vielen äußeren Ver- 

8 Vgl. A. M. Goichon, La vie contemplative, est-elle possible dans le monde, Paris 1952 
(deutsch: Besdiaulidh.es Leben inmitten der Welt, Einsiedeln/Zürich/Köln 1953). 

7 A. Brunner, Gott schauen. In: ZkTh 73 (1951) 218; •Erkennen bedeutet im Alten Testa- 
ment ein Erproben, ein Kennenlernen im persönlichen Umgang, sozusagen ein Schmecken 
und Verspüren" (ebd. 214). •Die Erkenntnis Gottes ist eher zu vergleichen mit dem vertrau- 
ten Wissen, das man um einen geliebten Menschen hat" (219) und das nach dem Einssein in 
der Liebe strebt, im Verstehen, Mitteilen und Empfangen. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 329 

waltungsgeschäfte seiner Gebetssammlung hinderlich seien, •mag zwar einigerma- 
ßen eine zerstreuende Beschäftigung scheinen und es auch sein: allein ich zweifle 
nicht, daß Ihre heilige Absicht und die Hinlenkung all Ihrer Arbeiten auf Gottes 
Ehre dieselben zu etwas Geistlichem und der göttlichen Güte höchst Wohlgefälli- 
gem macht. Denn die äußeren Geschäfte, die man für Gottes größeren Dienst in 
Übereinstimmung mit seinem Willen (nach der Weisung des Gehorsams) auf sich 
nimmt, können nicht nur der Einigung und Sammlung ständiger Beschauung gleich- 
wertig, sondern (Gott) noch wohlgefälliger sein, insofern sie aus einer noch feurige- 
ren und stärkeren Liebe kommen"8. Im gleichen Sinne schreibt Franz von Sales an 
Madame Brulart: •Was die Betrachtung betrifft, so haben die Ärzte recht: solange 
sie krank sind, sollen Sie sich dieselbe versagen. Pflegen Sie zum Ausgleich um so 
mehr die Stoßgebete. Lenken Sie alles durch eine innere Zustimmung zu seinem 
Wohlgefallen auf Gott hin, der sie durch die Verhängung dieses Hindernisses für 
die Betrachtung in keiner Weise von sich entfernt, sondern durch die heilige und 
stille Ergebung inniger mit sich vereinigt. Was tut es, ob wir in dieser oder jener 
Form bei Gott sind? Wenn wir wirklich nur ihn suchen und ihn in der Abtötung 
nicht weniger als im Gebet finden, besonders wenn er uns mit Krankheit trifft, so 
kann uns das eine wie das andere nur zum Guten sein"9. Das Entscheidende ist im- 
mer nur, daß der Mensch mit Gottes Willen übereinstimmt und in Liebe ihm an- 
hängt, nichts anderes in allen Dingen und Ereignissen suchend als letztlich ihn. 

Und noch ein Zweites prägt in besonderer Weise das Gottesbild des in der Welt 
lebenden Christen. Gott ist ihm nicht nur der Schöpfer und Herr aller Dinge, son- 
dern auch •der Vater unseres Herrn Jesus Christus". Er erscheint ihm in Christus und 
kommt ihm in Christus nahe. Indem Christus in die Welt eingegangen ist, ist diese 
die Welt Christi, die Welt des himmlischen Vaters geworden. Es ist die erlöste 
Welt, die man lieben muß, auch wenn sie noch •seufzt und in Wehen liegt" und 
•sehnsüchtig des Offenbarwerdens der Kinder Gottes harrt", weil der Vater sie ge- 
rade auch in ihren Schmerzen und Leiden um seines Sohnes willen und wie sein 
Kind väterlich liebt und der Sohn sein Blut für sie dahingegeben hat. Der Liebes- 
wille des Vaters kommt in der Sichtbarkeit dieser Welt zum Ausdruck, weil alle 
Gnade Gnade Jesu Christi ist und darum am Geheimnis seiner Menschwerdung 
teilnimmt. Der gläubige Christ begegnet darum Christus in dieser Welt in jedem 
Menschen, in jeder Freude und jedem Leid und in Christus Gott. Alles Irdische hat 
etwas mit ihm zu tun, mit seinem Tod und seiner Auferstehung. Man kann ihn ge- 
radezu schon hier auf Erden mit den Augen des Glaubens sehen. 

Von daher wird verständlich, warum die Frömmigkeit des tätigen Menschen eine 
positivere Stellung zu den geschaffenen Gütern einnimmt, als es in der Tradition der 
kontemplativen Frömmigkeit • jedenfalls dem Wortlaut nach • der Fall zu sein 
scheint. Der Akzent wird hier anders gesetzt; die Atmosphäre ist eine andere. Der 
Satz des Exerzitienbüchleins, daß alles Geschaffene des Menschen wegen da sei, um 
ihm zur Erreichung seines Zieles behilflich zu sein, wäre weder im christlichen Al- 
tertum noch im Mittelalter als Fundament der Frömmigkeit so betont ausgespro- 
chen worden, obwohl er doch nur das Wort des hl. Paulus wiederholt: •Alles gehört 

8 0. Karrer - H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe. Einsiedeln/Köln 1942, 
S. 181. 

9 Brief vom 30. Mai 1609 (Vollst. Ausg. von Annecy, Bd. 14, S. 167 f.). 



330 Friedrich Wulf 

euch, ihr aber gehört Christus und Christus Gott" {1 Kor 3, 23). Nicht die Warnung 
vor der Welt, sondern der ausdrückliche Hinweis auf sie, nicht der Verzicht, sondern 
der (rechte) Gebrauch ist hier das Erste. Es ist darum nicht zufällig, wenn Franz von 
Sales schreibt: •Ich schätze die Seelen nicht, die nichts lieben und die bei allen Ge- 
schehnissen unbewegt bleiben. Entweder fehlt es ihnen an Kraft und einem rechten 
Herzen oder sie verachten Gut und Bös ohne Unterschied". Er fügt allerdings noch 
hinzu: •Doch diejenigen, die aus vollkommener Hingabe an den Willen Gottes 
gleichmütig bleiben, o mein Gott, die müssen seiner göttlichen Majestät dafür dan- 
ken; denn das ist ein großes Geschenk"10. Bekannt ist auch, mit welchem Freimut 
der gleiche Heilige die Freundschaft als ein religiöses und christliches Gut vertei- 
digt. •Wenn ihr euch gegenseitig helft, die Liebe, die wahre Frömmigkeit, die christ- 
liche Vollkommenheit zu erlangen, o Gott! wie kostbar ist dann eure Freundschaft! 
Sie ist kostbar, weil sie von Gott stammt, kostbar, weil sie zu Gott hinführt, kost- 
bar, weil sie ewig in Gott fortdauern wird. Oh, wie schön ist es, schon hier auf Erden 
zu lieben, wie man sich im Himmel lieben wird, und hinieden schon so liebevoll 
miteinander zu verkehren, wie man in der Ewigkeit tun wird! Ich rede hier nicht 
von der einfachen Nächstenliebe, die wir allen Menschen schulden, sondern ich spre- 
che von der geistlichen Freundschaft, wodurch zwei, drei oder mehr Seelen, die ge- 
meinsam nach Frömmigkeit streben, gleichsam ein Herz und eine Seele werden"11. 
Was das Verhältnis zum Mitmenschen angeht, so kann man geradezu von einer 
neuen Leidenschaft sprechen, die mit den großen apostolischen Heiligen der Neu- 
zeit, mit Franz Xaver, Vinzenz von Paul, Peter Claver und vielen anderen in der 
Christenheit der Neuzeit ausgebrochen ist. Sie ist die Frucht einer neuen Haltung 
zur Welt, die Gott in seinem Sohn für sich beansprucht, und die mit dem Herzen des 
Erlösers geliebt wird. 

So knüpft das •Gott-schauen" in einem tätigen Christenleben an das an, was man 
sieht und hört und tut, an Dinge und Menschen. Der Glaubende soll in allem Gott 
finden und auf allen Straßen seines Lebens Christus dem Herrn begegnen. Er soll 
die ganze Welt immer mehr für das in ihr verborgene Geheimnis Christi durch- 
scheinend machen, aber eben diese Welt, mit allem, was sie als Welt, als Leib, in 
dem Geist sich kundtut, konstituiert. So wie wir ewig nur im Antlitz des mensch- 
gewordenen Gottessohnes, im Antlitz Christi, Gott unmittelbar schauen werden, 
so sollen wir dieses Geheimnis im Glauben schon jetzt gnadenhaft vorwegnehmen. 
Darum knüpft nun aber auch die dazu notwendige Reinigung des Herzens an die 
sichtbaren Dinge dieser Welt an, an das, was ein Mensch täglich tut und erfährt, 
und eben darin besteht die Eigenart der Reinigung eines Christen in der Welt. 
Nicht so sehr die inneren Gebetserfahrungen, wie in einem kontemplativen Leben, 
sondern der Umgang mit der Welt selbst reinigt ihn, falls er nur im Sinne Gottes 
und Christi geführt wird. Das allerdings ist Voraussetzung und entscheidend! 

III. 

Die Schwierigkeit des rechten Umgangs mit der Welt für den gefallenen Men- 
schen ist groß, überaus groß. Auch nach seiner Erlösung und Begnadung hat er 
den naturhaften und unüberwindlich scheinenden Drang, sich in den Mittelpunkt 

10 Brief vom 28. Oktober 1608 an Madame de la Flechere (aaO Bd. 14, S. 82). 
11 Philothea, 3. Buch, Kp. 19. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 331 

der Welt zu stellen und alles auf sich zu beziehen. In allem, was er denkt und tut, 
ist er auf Selbstbehauptung aus und sucht die irdische Erfüllung. Es braucht sich da- 
bei gar nicht um etwas unmittelbar Sündhaftes zu handeln. Viel gefährlicher für 
das geistliche Leben ist jene Selbstsucht, die heimlich und uneingestanden alles 
Denken und Tun des Menschen begleitet und vergiftet. Im Hinblick auf diese Er- 
fahrung hat Augustinus, der ein ausgezeichneter Selbstbeobachter war, in rhetori- 
scher Übertreibung einmal gesagt, alles, was der natürliche Mensch tue, sei •Lüge 
und Sünde". Wie soll dieser Mensch die Güter der Welt selbstlos, in Übereinstim- 
mung mit dem Willen Gottes, zu dessen Lobe und zum Heile des Nächsten gebrau- 
chen können, wenn er sich immer wieder in den Vordergrund schiebt? Wie soll er 
vor allem zu einer selbstlosen Liebe kommen, wo er nach nichts mehr verlangt als 
nach spürbarer Geborgenheit und dem unverlierbaren Besitz eines geliebten Men- 
schen? Nun kann man zwar sagen, daß eben hierzu die Gnade notwendig sei und 
geschenkt werde, aber diese Gnade wandelt das Herz nicht mechanisch um. Es ist 
ein langer und mühseliger Weg, den der Mensch zurücklegen muß, um sich von den 
selbstsüchtigen Neigungen zu den Gütern dieser Welt zu lösen, und dieser Weg 
ist der Weg seiner Reinigung, an dessen Ende die •Gottesschau" auf ihn wartet. 
Diese Gottesschau ist zugleich das lockende Motiv, das ihn immer wieder antreibt, 
die Beschwernisse dieses Weges auf sich zu nehmen und auf ihm auszuharren. Um 
so mehr, als diese Schau schon hier auf Erden einsetzt und in der wachsenden Gnade 
immer tiefer wird, •von Klarheit zu Klarheit" (2 Kor 3, 18). 

Das Hauptmittel nun, durch das sich der gläubige Mensch von der unlauteren 
Anhänglichkeit an die geschaffenen Güter zu lösen sucht, heißt seit Ignatius von 
Loyola die Indifferenz. Ihre Übung ist die via purgativa, der Reinigungsweg des 
tätigen Menschen. Es ist darum nicht zufällig, daß sie im Exerzitienbüchlein unmit- 
telbar nach jenen Worten genannt wird, wo vom Gebrauch der Welt die Rede ist. 
•Die übrigen Dinge auf der Erde", heißt es dort, •sind des Menschen wegen ge- 
schaffen, um ihn zur Erreichung seines Zieles, zu dem er geschaffen wurde, behilf- 
lich zu sein. Daraus folgt, daß der Mensch sie nur soweit gebrauchen darf, als sie 
ihm zu seinem Ziele verhelfen, und daß er ihnen soweit entsagen muß, als sie ihn an 
seinem Ziel hindern. Darum ist es notwendig, sich gegen alle geschaffenen Dinge 
indifferent zu machen, soweit es der Wahl unseres freien Willens erlaubt und nicht 
verboten ist, in der Weise, daß wir von unserer Seite die Gesundheit nicht mehr 
wünschen als die Krankheit, den Reichtum nicht mehr als die Armut, die Ehre nicht 
mehr als die Schmach, ein langes Leben nicht mehr als ein kurzes und ebenso in allen 
übrigen Dingen, einzig danach verlangend und das erwählend, was uns mehr zu dem 
Ziel führt, zu dem wir geschaffen wurden". 

Der Begriff der Indifferenz, des Gleichmutes, scheint auf den ersten Blick der 
Apatheia, der Leidenschaftslosigkeit der Alten, oder der Gelassenheit der deut- 
schen Mystik des Spätmittelalters gleichzukommen. Er hat mit ihnen natürlich vie- 
les gemein, unterscheidet sich von ihnen aber auch wieder in wesentlichen Stücken. 
Nicht nur, daß ihm jeder Manichäismus und Stoizismus fremd ist; er geht vor allem 
von einem neuen, positiven Verhältnis zur Welt hervor, aus einer inneren Geladen- 
heit, die nur darauf wartet, wohin Gott sie weist, um dann aber Gottes Willen in 
der Sichtbarkeit und Greifbarkeit dieser Welt zu umfangen. Indifferenz besagt also 



332 Friedrich Wulf 

nur insoweit Passivität und Distanz, als sie das Herz von allen Fesseln der Eigen- 
liebe befreit und aus der Enge der Selbstsucht herausholt, • um es weiter, hellhö- 
riger und bereiter zu machen für den jeweiligen Ruf Gottes in der Welt. Das Frei- 
machen von der Welt ist darum tiefer gesehen ein Frei-machen für die Welt. Es hat 
nichts anderes zum Ziel, als daß der Mensch in allem Gott, den Schöpfer, Erhalter 
und Erlöser finde und am Werk sehe, daß sein Umgang mit der Welt, ihr Gebrauch 
und der Verzicht auf sie, für ihn eine Quelle der Gnade sei, daß er zum Werkzeug 
werde in Gottes Hand, um die Welt nach Gottes Willen zu gestalten, ihre Erlösung 
zu Ende zu führen und das Reich Gottes aufzubauen. Die Indifferenz der Frömmig- 
keit des tätigen Menschen ist also trotz ihrer Verhaltenheit gegenüber den geschaf- 
fenen Gütern weltbezogen, insofern sie den Menschen in die innigste Nähe des in 
der Welt wirkenden und zugleich über die Welt hinausrufenden Gottes führt. 

Wer nun daraus den Schluß ziehen würde, der Reinigungsweg des Christen in 
der Welt sei weniger schmerzlich und mühsam als der des beschaulichen Lebens, 
müßte sich von den Heiligen eines Besseren belehren lassen. Ignatius von Loyola 
spricht von der •continua mortincatio", der ständigen Abtötung, die der Umgang 
mit der Welt für den Jünger Christi fordere. Und wenn Franz von Sales einmal 
an Franziska von Chantal schreibt: •Gott sei gedankt, meine teure Mutter: ehe ich 
diesen Brief an Sie zu schreiben begann, habe ich den ganzen Tag nichts nach mei- 
ner eigenen Neigung getan"12, dann zeigt ein so beiläufig hingeworfenes Wort, wie- 
viel Zucht dieser für alles Schöne und das Herz Erfüllende so ungemein empfäng- 
liche Heilige sich täglich abverlangte. •Zucht und Maß"13, die sein Leben so sehr 
kennzeichnen, waren die reife Frucht einer jahrelangen Arbeit an sich selbst. Eine 
Unsumme von Verzicht und Überwindung seiner empfindsamen Natur gingen ihnen 
voraus. Es war die Erfahrung seines eigenen Lebens, wenn er einem seiner Beicht7 

kinder schrieb: •Je weniger wir nach unseren Neigungen leben, und je weniger wir 
selbst unser Tun wählen, um so mehr Wert und echte Frömmigkeit liegt in ihm"14. 

Indifferenz, Werkzeug-sein in Gottes Hand, Bereitschaft gegenüber seinen Rufen 
und Fügungen, das ist Vollkommenheit, das ist Heiligkeit, das bedeutet aber auch 
Geprüft-werden im Feuer, das kommt einem langsamen und schmerzlichen Sterben 
des •alten Menschen" gleich. •Das Wesen der Indifferenz ist es, uns jedes Ressenti- 
ment und jedes Verlangen zu nehmen • uns von uns selber und von aller Kreatur 
zu lösen"1«. Härteres könnte auch im beschaulichen Mönchtum nicht über den Weg 
der Reinigung gesagt werden. Im Grunde ist es hier wie dort ein und derselbe Weg, 
der zur Überwindung der Selbstsucht und zur Liebe Gottes über alle Geschöpfe 
führt, nur daß im einen Falle Gott mehr, wie er in sich selbst ist, gesucht wird, im 
anderen mehr als Herr und Erlöser seiner geschaffenen Welt und ihrer Geschichte. 

Wer im Umgang mit Dingen und Menschen seinem Eigenwillen immer wieder 
entsagen und seinen Willen mit dem Willen Gottes in Übereinstimmung bringen 
will, muß daher seinen Blick auf Gott gerichtet halten. Er muß auf Christus den 
Herrn bauen, um sich an seinem Beispiel aufzurichten. •Woran hielt sich der Sohn 

12 Brief von Anfang Januar 1617 (aaO, Bd. 17, S. 324). 
13 Mit Recht führt eine Zusammenstellung von Texten aus den geistlichen Schriften des 

hl. Franz von Sales (Einsiedeln/Köln, Benziger-Verlag 1952) diesen Titel. 
14 Brief von Ende Oktober 1606 an Madame Brulart (aaO, Bd. 13, S. 226). 
15 Vinzenz von Paul aaO, S. 219. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 333 

Gottes?", fragt einmal Vinzenz von Paul. •Wissen Sie, wie er sich dem Willen des 
Vaters unterordnete? Durch den Prophet-König spricht er den Vergleich aus: Wie 
eine Stute dem Willen ihres Herrn. Er macht eine Anspielung auf seine und des 
Tieres vollkommene Ergebenheit • wie Er ist es ohne Wahl und Wunsch;... (es) 
ist stets bereit zu gehen, gesattelt oder geschlagen, vor den Pflug gespannt oder an- 
gehalten zu werden; allem steht es indifferent gegenüber, alles läßt es mit sich ge- 
schehen. Es ist nicht an seinen Stall gebunden, fragt nicht, ob es nach der einen oder 
anderen Seite geht und heftet sich an nichts ... Ut jumentum factus sum apud te 
(Ps 72, 23). Da bin ich, sagt unser Herr, um uns damit zum Ausdruck zu bringen, 
wie er sich nach allen Seiten wendet, um in allem zu tun, was Gott von ihm will. 
Welche Schmiegsamkeit! Welche Hingabe! Wie geschah das? Et ego sum semper 
tecum (Ps 72, 23). Immer war er mit Gott. Weil ich immer deinen Willen tat, Herr, 
und nie den meinen, bist du mit mir gewesen. Mein Gott, wie finde ich das schön! 
Ich habe Lust, es genau so zu machen, aber ich sehe ja, daß ich gefangen bin. Ich 
habe Mühe, mich von den geliebten Dingen zu lösen, nicht mehr zu predigen, keine 
Beschäftigungen mehr zu haben, nicht mehr in Ordnung, nicht mehr geachtet zu 
sein. Es würde mir schwerfallen, mich verschiedenen Menschen unterzuordnen. Aber 
mit deiner Gnade, mein Gott, könnte ich es immer. Ich bitte dich nicht, einen Engel, 
einen Apostel aus mir zu machen... Was ich mir wünsche, mein Gott, ist nur die 
schmiegsame Bereitschaft, die Du Tieren gibst; den Mut zu leiden, den Du Soldaten 
verleihst, und ihre Festigkeit dem militärischen Befehl gegenüber. O meine Brü- 
der, werden wir rot vor Scham darüber, daß uns unbedeutende Soldaten und arme 
Tiere in Dingen überragen, die Gott so angenehm sind, daß sein eigener Sohn sie 
in seiner eigenen Person vollbringen wollte!"16 

IV. 

1. Die Einübung der Indifferenz geschieht zunächst einmal im inneren Ja-sagen 
zu den Fügungen des Lebens, zur eigenen Natur, zu dem, was der Alltag, die jewei- 
lige Situation mit sich bringt. Dieses Ja-sagen muß aber mehr sein als ein stummes, 
wenn auch williges Über-sich-ergehen-lassen. Es muß aus der inneren Bereitschaft 
kommen, aus seinem Eigenwillen •herauszuspringen" (Ignatius) und in Gottes Wil- 
len einzugehen. Man muß darum im Glauben einsehen lernen, ja ein Gespür dafür 
bekommen, daß die Widerwärtigkeiten des Lebens, die kleinen und die großen 
Leiden, ja alles, was unseren natürlichen Neigungen widerspricht, kein bloßes Fa- 
him sind, kein unsinniges und unbarmherziges Schicksal, nichts Totes, kein schar- 
fer Stein, an dem man sich nur wundreiben kann, sondern etwas Lebendiges, Sinn- 
erfülltes. Abgesehen von all dem, was Gottes Vorsehung sonst noch mit jenen Din- 
gen und Ereignissen bezwecken mag, die uns Schwierigkeiten bereiten und die un- 
serer Natur widerstreben, haben sie wenigstens den einen und nicht den geringsten 
Sinn, uns zu reinigen, uns von der unlauteren und eigensüchtigen Anhänglichkeit 
an die Geschöpfe und von uns selbst zu lösen. Für den religiösen Fortschritt ist die- 
ser Sinn von so großer Bedeutung, daß Franz von Sales es geradezu als ein •Haupt- 
gebot des geistlichen Lebens" bezeichnen kann, ihn anzunehmen und zu verwirk- 

16 Konferenz vom 16. Mai 1659 (zitiert nach: Hans Kühner, Vinzenz von Paul. In seiner 
Zeit und im Spiegel seiner Briefe, Vorträge und Gespräche. Einsiedeln/Köln [1951], S. 220). 



334 Friedrich Wulf 

liehen. •Beharren Sie in der Überwindung der kleinen, täglichen Widerstände, die 
Sie fühlen", schreibt er einmal an Madame Brulart, •und machen Sie dies zum all- 
gemeinen Gegenstand Ihrer inneren Meinung und Gebete! Bedenken Sie, daß Gott 
jetzt gerade das und nichts anderes von Ihnen will. Beschäftigen Sie sich deshalb 
nicht mit anderen Dingen! Pflanzen Sie Ihre Wünsche nicht in den Garten ande- 
rer, sondern pflegen Sie nur Ihren eigenen! Wünschen Sie niemals, das nicht zu sein, 
was Sie sind, sondern trachten Sie gut zu sein, was Sie sind, um darin vollkommen 
zu werden. Kurz,,tragen Sie Ihr Kreuz, ob groß oder klein, wie es Sie trifft! Glauben 
Sie mir, dies ist das Hauptgebot des geistlichen Lebens, das aber am wenigsten 
verstanden wird. Jeder lebt gern nach seiner Neigung, wenige nach ihrer Pflicht 
und im Sinne unseres Herrn. Was nützt es uns, Schlösser in Spanien zu bauen, wenn 
wir in Frankreich leben müssen"17. Und ein andermal: •Ich kenne eine Frau, eine 
der größten Seelen, die ich jemals getroffen habe, die lange Zeit in Unterwerfung 
unter die Launen ihres Gatten lebte. Bei tiefster Frömmigkeit und großem Eifer 
mußte sie immer in freier und modischer Kleidung und ganz beladen mit eitlem 
Schmuck gehen. Sie konnte deshalb außer Ostern niemals anders als geheim, ohne 
daß jemand es wußte, kommunizieren; sonst würde sie tausend Zornausbrüche da- 
heim hervorgerufen haben. Auf diesem Wege ist sie sehr weitgekommen; ich weiß 
es, da ich oft ihr Beichtvater war"18. 

Das enge Zusammen-leben und -arbeiten-müssen mit anderen überhaupt birgt 
vor allen Gegebenheiten des Alltags die meisten Möglichkeiten für die Reinigung 
des Herzens. Hier gilt es oft und in mannigfacher Weise zurückzustehen, sich an- 
zupassen, seinen Willen unterzuordnen und Geduld zu üben. •Die Geduld ist im- 
mer, in der einen oder anderen Form, eine Übung der Demut. In sich betrachtet 
sind die Gründe unserer Erregung oft, ja meist, nichtig. Das, worüber wir uns zu 
beklagen haben, ist geringfügig. Die kleine Beschränkung, die man uns auferlegt, 
ist ohne Bedeutung. Aber man legt sie uns eben auf! Das ist es, was uns verletzt; 
daß sich ein anderer zu seiner Bequemlichkeit zuviel mit uns herausnimmt, daß un- 
ser Wille sich vor dem seinigen beugen muß, das fällt uns schwer. Darum nehmen 
wir viel leichter ein Leid an, daß uns von einem Ereignis her zustößt, als eines, das 
uns Menschen antun. In letzterem Falle müssen wir uns unterwerfen, müssen wir 
hinnehmen, drunten zu stehen, indem ein anderer sich eine Überlegenheit über uns 
anmaßt, eine Überlegenheit, die wir anzuerkennen meinen, wenn wir nicht gegen 
sie protestieren. Und dazu weigert sich unsere Eigenliebe. Aber wenn wir uns zu 
überwinden verstehen, dann könnten wir durch diese Übung der Geduld, selbst in 
sehr kleinen Dingen, weitaus größere Fortschritte in der Entäußerung machen als 
durch andere viel größere Leiden oder durch Opfer, die wir uns selbst wählen"19. 
Hat nicht aus diesem Grunde der hl. Johannes Berchmans das Gemeinschaftsleben 
als seine größte Buße bezeichnet, weil es ihn von aller Selbstsucht löste, und sagt 
man nicht gern von einer kinderreichen Mutter, daß sie allein schon durch treue 
Pflichterfüllung heilig werden könne? 

Das Ja-sagen zu den Fügungen des Lebens kann eine sehr hohe Vollkommenheit, 
ja wahre Heiligkeit bedeuten. Je vorbehaltloser und gläubiger sich der Christ dem 

« Juni 1607 (aaO, Bd. 13, S. 291). 
18 Ende Okt. 1606 (aaO, Bd. 13, S. 228). 
18 Georges Lefebvre O.S.B., Friere pure et purete du cceur, aaO, S. 118 f. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 335 

in den Schickungen des Alltags sich aussprechenden lebendigen Willen Gottes an- 
heimgibt, um so weniger möchte er die Zustände ändern, in die ihn dieser Wille hin- 
eingestellt hat, in der Furcht, durch seinen Eigenwillen die einmal gewonnene Nähe 
zu Gott wieder zu verlieren. In diesem Sinne kann Franz von Sales an Franziska von 
Chantal schreiben: •Wir müssen in Gottes Hand wie ein unnützes Werkzeug sein, 
ganz seinem heiligen Wollen und seiner Vorsehung hingegeben, und uns damit be- 
gnügen, dabei ganz still zu sein, ohne es fühlen zu wollen noch Akte hierfür zu er- 
wecken • einfach in der Erkenntnis verharrend, die Gott uns gibt. Kurz, wir sol- 
len in dem Zustand bleiben, in den Gott uns versetzt: im Leid leiden, in Schmerzen 
uns gedulden. Das ist Tugend, in ihr müssen wir still bleiben, ohne daß der Geist 
überlegt und betrachtet, was die Seele leidet, was ihr Schmerzen macht, was sie tut, 
getan hat und tun wird. Wir sollen verharren in dieser einfachen Anschauung Got- 
tes und unseres Nichts, geduldig alles empfangend. Denn Gott zeigt uns, daß unser 
armer, kleiner Verstand in allem und aus allem her sich zu ihm wenden soll. Man 
muß den Geist nicht zu viel tun lassen, man muß ihn sanft zurückhalten und ihn 
durch einen Zug der Liebe nach seinem höheren Teil in Gott einen Halt und Auf- 
enthalt geben, in den Versuchungen, Schmerzen, Trübsalen, Ängsten wie in allen 
anderen Ereignissen, welcher Art sie auch sein mögen. Überlassen Sie alles, was Sie 
betrifft, der Vorsehung Gottes! Sie möge über Leib und Geist, Leben, Seele und alles 
nach ihrem heiligen Willen herrschen und verfügen, ohne daß Sie irgend etwas 
denken, wollen, unterscheiden oder fürchten. Leben Sie immer den heutigen Tag, 
und überlassen Sie Gott die Sorge für alles übrige"20. So kann nur jemand schreiben, 
der mit Gott eng verbunden ist, der auch die letzten Reste unlauterer Eigenliebe 
aus seinem Herzen noch bannen will. Und zugleich zeigt sich hier jene Stelle des 
geistlichen Weges, an der das tätige Leben an das Beschauliche grenzt, so daß beide 
kaum noch voneinander zu unterscheiden sind. 

2. Noch in einer zweiten Weise gilt es für den Christen in der Welt, Indifferenz 
zu üben und sich von der Selbstsucht zu reinigen; in der Erforschung des Willens 
Gottes für das zur Wahl noch Offenstehende, der freien Entscheidung des Einzel- 
nen Anheimgegebene. Die Frage: •Was will Gott von mir hier und jetzt?" läßt sich 
nur dann im Sinne der Wahrheit beantworten, wenn der Mensch sich zuvor indif- 
ferent gemacht hat gegen die verschiedenen Möglichkeiten der Wahl. Nur das 
reine Auge, nur das von aller ungeordneten Anhänglichkeit losgelöste Herz vermag 
zwischen dem zu unterscheiden, was von Gott kommt und dem, was von der eige- 
nen Natur und ihren Neigungen als Wille Gottes vorgetäuscht wird. Wie leicht 
bringt der Mensch bei allen Entscheidungen seines Lebens sich selbst ins Spiel, wie 
spontan sucht sich die Natur durchzusetzen, wie vieles wird vom Unterbewußten her 
gesteuert und als Wille Gottes erklärt, ohne es zu sein. Dabei bleibt für gewöhnlich 
nicht lange Zeit zum Überlegen; es muß schnell gehandelt werden. Die im Exerzi- 
tienbuch angegebenen Regeln für eine gute Wahl sind daher nur bei den wichtige- 
ren Entscheidungen anwendbar, und nur bei denjenigen am Platze, die von emi- 
nent religiöser Bedeutung sind. Beides zusammen trifft aber relativ selten zu. Was 
gilt für die übrigen Fälle? 

20   Aus Fragmenten der Jahre 1612•1616 (nach Franz von Sales, Briefe der Seelenfüh- 
rung. München 1928, S. 162 f.). 



336 Friedrich Wulf 

Da lautet die erste Forderung des Willens Gottes: sachgerecht zu handeln, unter 
Berücksichtigung aller für die Situation wichtigen Umstände. Man braucht nicht 
gleich mit Kanonen aufzufahren, wenn man nach Spatzen schießen will; gemeint ist, 
daß man nicht gleich die höchsten übernatürlichen Überlegungen anzustellen braucht, 
wenn der Begriff der Sachgerechtigkeit schon genügt. Und er genügt auf weite 
Strecken; denn der Schöpfer-gott steht hinter den Dingen und Ordnungen, die er 
geschaffen hat. Was er von uns will, ist darum weithin aus ihnen selbst zu entneh- 
men. Wer allein schon das zur Richtschnur seines Handelns machen wollte: sach- 
gerecht zu handeln, das heißt so, wie es die Sache und die Umstände aus sich heraus 
erfordern, der würde auf die Dauer durch das Leben selbst in einer sehr handgreif- 
lichen Weise zum Dienen erzogen, von seiner Selbstsucht gereinigt werden. Denn 
das Sein der Dinge ist, wenn es ernst genommen wird als das, was es ist, unnach- 
giebig, unter Umständen hart und kantig und läßt sich nicht umbiegen und erwei- 
chen. Das erfährt der Mensch heute, im Zeitalter der Technik und Präzisionsarbeit, 
eindringlicher als früher. Was aber für den Bereich des Technischen gilt, gilt auf 
höherer Ebene und vielschichtiger noch viel mehr für das geistige Sein, am aller- 
meisten für die personale Begegnung von Mensch zu Mensch. Was müßte man alles 
tun, um einem Kinde, einem Schüler, einem Freunde oder gar dem Ehegatten 
•gerecht" zu werden, das heißt, ihm das zu geben, worauf er Anspruch hat? Genügt 
doch für diese •Gerechtigkeit" nicht die äußere, kalte Pflichterfüllung; zu ihr gehört 
auch die innere Anteilnahme des ganzen Herzens, also auch die Liebe. Schon wer 
also in seinem Beruf, in seiner Familie, in seinen menschlichen Beziehungen von 
ganzem Herzen seine •Pflicht" erfüllen würde, wäre bald ein selbstloser Mensch. 
Und es gibt solche Menschen, deren Treue und Verläßlichkeit, Hilfsbereitschaft und 
Noblesse vorbildlich ist. 

Aber schauen diese, entsprechend der Seligpreisung der Bergpredigt, auch schon 
ohne weiteres das Angesicht Gottes? Das kann man nicht sagen, auch wenn sie wirk- 
lich reinen, das heißt selbstlos dienenden Herzens wären. Es muß noch die mehr 
oder weniger ausdrückliche Ausrichtung auf Gott hinzukommen. Je vollkommener 
diese ist, um so vollkommener wird zugleich auch die •Gottesschau" sein. Darum 
drängen die Heiligen so sehr darauf, daß alles Tun des Menschen durch eine oft- 
malige Reinigung der Motive des Handelns auf das Lob Gottes, das Heil des Näch- 
sten, die Ausbreitung des Reiches Gottes ausgerichtet werde. So sagt z. B. Ignatius 
von Loyola im vierten Teil der Konstitutionen seines Ordens, der über die aposto- 
lische Arbeit handelt: •Alle seien bemüht, die gerade Absicht zu haben, nicht nur 
bezüglich ihres Lebensstandes, sondern auch in allen einzelnen Dingen, indem sie 
immerfort rein den Dienst und das Wohlgefallen der göttlichen Güte um ihrer 
selbst willen anstreben und um der Liebe und der so außerordentlichen Wohltaten 
willen, mit denen sie uns zuvorkamen, mehr als aus Furcht vor Strafen oder Hoff- 
nung auf Belohnung ... Und man ermahne sie häufig, in allen Dingen Gott unsern 
Herrn zu suchen, indem sie die Liebe zu allen Geschöpfen, soweit wie möglich, aus- 
ziehen, um alle Zuneigung deren Schöpfer zuzuwenden, ihn in allen liebend und 
alle in ihm, gemäß seinem heiligsten und göttlichen Willen21." Derselbe Heilige 
schreibt ein anderes Mal: •Wir müssen immer Sorge tragen, unser Herz in hoher 

21 Constit. S. J., IV, 1, 26 = Summarium Reg. 17. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 337 

Lauterkeit der Liebe zu Gott zu bewahren, so daß wir kein geschaffenes Gut lieben 
außer in ihm, • daß wir nur danach verlangen, die innere Verbundenheit mit 
Gott zu behüten, mit dem Nächsten aber verkehren aus Liebe zu ihm22." Wenn das 
wirklich der Fall ist, dann ist alles, was der Christ tut, mag es nach außen auch 
noch so •weltlich" erscheinen, durch die •reine Meinung" geheiligt, und umgekehrt 
wird der Umgang mit der Welt seiner Gottverbundenheit und Gottesliebe nicht 
mehr schaden. Darum konnte Ignatius einem Pater, der Bedenken trug, das Amt 
des Beichtvaters am portugiesischen Königshof anzunehmen, sagen: •Gehen wir 
also nur mit der rechten Meinung voran, suchen wir nicht unseren eigenen Vorteil, 
sondern einzig die Interessen Jesu Christi, so wird er uns in seiner Güte schon 
bewahren23." 

Man kann heutzutage von Seiten strenggläubiger und eifriger Katholiken öfter 
eine scharfe Kritik an der •reinen", oder wie sie gewöhnlich genannt wird, an der 
•guten Meinung" hören. Man spricht • nicht immer zu Unrecht • den Verdacht 
aus, als diene die •gute Meinung" in vielen Fällen nur zur frommen Etikettierung 
einer sehr unheiligen und selbstsüchtigen Sache, als mache man es sich durch die 
ein- oder mehrmalige Erweckung der •guten Meinung" sehr bequem, als weiche 
man dadurch den eigentlichen Pflichten und Opfern des Lebens aus. Aber das ist 
keineswegs ihr Sinn. Sie hat vielmehr im tiefsten die Funktion einer ständigen und 
schmerzhaften, ganz innerlichen Reinigung. Sie soll den Menschen immer wieder 
aus seiner selbstsüchtigen Verhaftung an die Geschöpfe lösen. Man muß nur einmal 
nachlesen, mit welcher inneren Feinnervigkeit große Christen auch schon die gering- 
ste Abweichung vom Willen Gottes und der vollkommenen Liebe zu ihm durch die 
Reinigung ihres Herzens korrigieren. Da heißt es z. B. einmal in einer Tagebuch- 
eintragung der französischen Mystikerin Lucie Christine: •Heute war der erste 
schöne Frühlingstag. Meine Töchter trugen neue Kleider, und ich empfand einiges 
Vergnügen, als ich die eine in der Anmut ihrer sechzehn Jahre, die andere in ihrem 
kindlichen Liebreiz sah. Ich glaube, dies Vergnügen war zu groß. In der Gegenwart 
des Herrn machte ich mir Vorwürfe deswegen und bekannte ihm meine Oberfläch- 
lichkeit24." Man wird nicht jedem eine solche Selbstbeobachtung empfehlen. Sie 
setzt eine entsprechende Gottverbundenheit und eine große Begnadung voraus. 
Aber sie kann uns zeigen, worauf die Reinigung unserer Absichten, unserer •Blicke" 
und Neigungen abzielt. 

3. Das sicherste Mittel der Reinigung und zugleich die vollkommenste Einübung 
der Indifferenz ist der Gehorsam. In ihm entsagt der Mensch am offenkundigsten 
seinem Eigenwillen. Er hat darum für den tätigen Christen, der in der ständigen 
Begegnung mit der Welt viele Entscheidungen zu treffen hat, eine besondere Be- 
deutung. Hier wird selbst die Wahl des Guten einem fremden Willen unterstellt, 
damit der Eigenwille nichts mehr hat, woran er sich klammern könne. Es ist eine 
alte Weisheit, daß die selbstgewählten Kreuze leichter zu tragen sind, als die im 
Gehorsam aufgegebenen. •Die Eigenliebe bringt es mit sich", schreibt Franz von 

1! Monum. S. J. Monum. Ignatiana IV, I, 471. 
M Brief an P. Miron, Lissabon (Monum. S. J., Monum. Ignatiana I, 4, 627). 
14 Tagebucheintragung vom 6. Mai 1883 (Lucie Christine, Geistl. Tagebuck. Obersetzt von 

Romano Guardini, Mainz 1921, S. Aufl., S. 119). 



338 Friedrich Wulf 

Sales, •daß wir dieses und jenes Gute nach eigener Wahl tun möchten, aber nicht 
nach der Wahl anderer im Gehorsam. Wir wollen es so tun, daß es von uns und nicht 
von anderen kommt. Wir suchen immer uns selbst, unseren eigenen Willen und 
unsere Eigenliebe. Wenn wir aber die vollkommene Liebe zu Gott haben, so werden 
wir lieber tun, was befohlen ist; denn es kommt dann mehr von Gott und weniger 
von uns"25. Wer uns die Möglichkeit der Reinigung des Herzens im Gehorsam und 
die damit verbundene größere Gottesliebe aus Erfahrung weiß, wird den Gehorsam 
suchen und ihm nicht ausweichen. Dieser Gehorsam wird aber nicht nur dort geübt, 
wo er als evangelischer Rat in Form eines Gelübdes oder Versprechens übernommen 
wird, wenn dies auch immer seine christliche Hochform bleibt. Er hat in analoger 
Weise auch in Ehe und Familie und überhaupt überall, wo ein berechtigtes und 
darum letztlich gottgewolltes Vorgesetzten- und Untergebenenverhältnis besteht, 
seinen Ort. Nicht zu Unrecht gibt es darum religiöse Gemeinschaften von Christen in 
der Welt, die nach den evangelischen Räten leben und die den •weltlichen" Gehor- 
sam in den religiösen miteingeschlossen wissen wollen. 

Darüber hinaus aber gibt es noch einen inneren Gehorsam, der immer und von 
jedem geübt werden kann. Wer sich nämlich ernstlich bemüht, sein Herz, seine Ge- 
danken und Blicke, seine Worte und Handlungen im Aufschauen zu Gott immer 
wieder zu reinigen, der wird ganz von selbst hellhörig für die Einsprechungen und 
Antriebe des Hl. Geistes. Auch diese fordern vom Christen Gehorsam und sind 
darum für ihn eine neue Quelle der Reinigung. Sie rufen ihn oft genug aus seinem 
Planen und damit aus seinem Eigenwillen heraus. Durch ihre Befolgung wird der 
Christ in einer Weise zu einem Werkzeug in Gottes Hand, wie es sonst durch keine 
andere Übung mehr erreicht werden kann. Eben deshalb legen Lehrer des geistlichen 
Lebens wie Lallemant26 auf die Beachtung und Befolgung der göttlichen Ein- 
sprechungen einen so großen Wert. Hier zeigt sich, wie nicht nur diejenigen, die 
reinen Herzens sind, Gott schauen, sondern auch umgekehrt die Gottesschau die 
Reinigung des Herzens nach sich zieht. Wer nämlich mit Eifer und Treue den inneren 
Erleuchtungen und Antrieben nachzukommen pflegt, kann es nur darum, weil er 
in allen Dingen Gott findet und Gott ihm aus allem, ihn rufend und einladend, ent- 
gegenkommt. 

V. 
Das Ergebnis unserer Untersuchung ist also, daß auch in einem tätigen Leben 

Reinigung des Herzens und Gottesschau in einem unlöslichen Zusammenhang stehen. 
Die verschiedenen Weisen der Einübung der Indifferenz sind zugleich auch Weisen 
des Wandels in Gottes Gegenwart. Eines bedingt das andere. Man könnte darum 
für den Aufweis dieses Zusammenhangs auch umgekehrt vorgehen und zeigen, wie 
der Wandel in Gottes Gegenwart den Menschen notwendig aus der selbstsüchtigen 
Verhaftung an die Geschöpfe löst. Dabei würde sich herausstellen, daß es, genau 
besehen, zwei Wege gibt, auf denen dies geschieht. In einem mehr kontemplativen 
Lebensideal bleibt das Bewußtsein des Menschen, der sich aus der Tätigkeit heraus 
Gott zuwendet, irgendwie gespalten zwischen Gott, dem sein eigentliches Herz ge- 
hört, und der Welt, die nach wie vor seine Aufmerksamkeit beansprucht. Und auch 

25 Briefe aus dem Jahre 1613 oder 1614 an Schwester Favre, Ordensfrau der Heimsuchung 
in Lyon. 

26 Louis Lallemant, Die geisll. Lehre, Luzern 1948. 



Reinigung des Herzens und Gottesschau 339 

dort, wo die Kontemplation nicht ausdrücklich angestrebt wird, erleben innerliche 
Menschen fast immer dieses Geteiltsein. Man sieht es daraus, wie sie den Wandel 
in Gottes Gegenwart schildern. So schreibt z. B. Ampere einem seiner Freunde: 
•Studiere die Dinge dieser Welt, es ist die Pflicht Deines Berufes. Aber schau sie 
nur mit einem Auge an; Dein anderes sei beständig auf das ewige Licht gerichtet! 
Höre auf die Gelehrten, aber nur mit einem Ohr! ... Schreibe nur mit einer Hand, 
mit der anderen halte Dich am Gewände Gottes, wie ein Kind sich am Gewand 
seines Vaters hält! Ohne diese Vorsicht würdest Du unfehlbar Dein Haupt an einem 
Fels zerschmettern"27. Fast mit den gleichen Worten mahnt die Stifterin der Ge- 
nossenschaft der Schwestern vom armen Kinde Jesu, Clara Fey, ihre Mitschwestern: 
•Du hast zwei Augen: mit dem linken sollst du auf deine Geschäfte und Berufs- 
arbeiten sehen, das rechte aber soll unverwandt den Bräutigam anschauen. Du hast 
zwei Hände: die eine soll wirken aus Liebe im Dienste der Liebe, mit der anderen 
aber sollst du an deinem Herrn festhalten, auf ihn dich stützen, ohne jemals los- 
zulassen. Du hast zwei Ohren: das eine soll offen sein für die Bedürfnisse des Näch- 
sten, das andere aber soll stets horchen und lauschen auf die Stimme des Geliebten, 
der im Innern redet"28. Dieses Bewußtsein des Geteiltseins läßt sich wohl in keinem 
Falle ganz vermeiden, nicht nur wegen der Enge des menschlichen Bewußtseins, 
sondern weil die Loslösung von den Geschöpfen gerade am Anfang des geistlichen 
Weges und auch später immer wieder als solche empfunden wird. Aber in einem 
tätigen und mehr oder weniger apostolischen Leben müßte es auf die Dauer über- 
wunden werden, falls man nur •alle ungeordneten Neigungen von sich entfernt" 
(Exerzitien, 1. Vorbemerkung) und Gott •in allen Dingen" findet, mitten in jener 
Welt, in der man lebt und arbeitet, Freude und Leid erfährt und schließlich den 
Tod erwartet. Das ist jedenfalls die feste Meinung des hl. Ignatius von Loyola, der 
das apostolische Ideal am konsequentesten durchdacht hat und dafür auf seine eigene 
reiche Erfahrung hinweisen kann. 

In der berühmten Betrachtung zur Erlangung der Liebe schildert er jene Gottes- 
schau, zu der die •Geistlichen Übungen" den Menschen führen wollten. Auf allen vier 
Stufen dieser Betrachtung findet der Beter den liebenden Gott in seinen Geschöpfen. 
Er erwägt zunächst, wie sie von Ihm kommen, und Er in ihnen wohnt und wirkt, um 
sie endlich auf der höchsten Stufe in ihrem Hervorgehen aus dem Herzen Gottes zu 
schauen. Hier sind die Geschöpfe gleichsam zu Gott hin durchsichtig geworden. Sie 
offenbaren dem Menschen ihr eigentliches und tiefstes Wesen: sie künden ihm von 
Gott, aber nicht nur in der Weise des schlußfolgernden Denkens, sondern in einer 
gewissen Unmittelbarkeit gnadenhafter Erfahrung; und auch hier nicht in erster 
Linie von seiner Schönheit, wie im 10. Buch der Bekenntnisse des hl. Augustinus, 
sondern von seiner •Macht, Gerechtigkeit, Güte, Treue und Barmherzigkeit". Der 
von allem Irdischen gelöste Mensch erfährt im Umgang mit den Geschöpfen nicht 
nur die ständige Gegenwart Gottes, sondern wird mit ihm auch in sehr inniger 
Weise vertraut; er hört und sieht ihn mit den inneren und äußeren Sinnen als den 
•Schöpfer und Herrn aller Dinge", als den Vater, als den Erlöser und Freund. So 
geht auch für ihn das Wort der Verheißung in Erfüllung: •Selig, die reinen Herzens 
sind; denn sie werden Gott schauen." 

27 Nach L. Pfleger, Ampere, der Christ. In: Hochland, Januar 1937, S. 351. 
28 Betrachtung vom 18. April 1849 (als Manuskript gedruckt). 




