Reinigung des Herzens und Gottesschau

Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

I

Wenn man heutzutage von der Reinigung des Herzens spricht, dann hat man von
vornherein wenig Aussicht auf ein grofles Interesse. Sie erinnert zu sehr an Gewis-
senserforschung und Bufie. Thre betonte Herausstellung scheint eher einer vergange-
nen Zeit anzugehdren, wo einseitig von der Siinde, von der Erfilllung der Gebote
und der sittlichen Vervollkommnung des Christen die Rede war. Haben wir seitdem
nicht den Reichtum der Gnade wiederentdeckt -— und erkannt, dafl sie die erste
Stelle in einem christlichen Leben einnehme? Treibt uns der Gedanke an die Ge-
heimnisse des dreifaltigen Gottes, des Lebens Jesu, der Kirche und der endgiiltigen
Herrlichkeit nicht viel, viel mehr zum Guten als die ewige Mahnung zur Besserung
des Lebens? Wandelt uns nicht das echte Verlangen nach den Heilsgiitern und die
liebende Betrachtung derselben auf die Dauer ganz von selbst um in den neuen
Menschen, der nach dem Bilde Jesu Christi geformt ist? Warum also noch aus-
driicklich von der Reinigung des Herzens handeln? Bedeutet das nicht eine falsche
Konzentration auf das eigene Ich, die doch gerade auf dem Weg der Nachfolge
Christi vermieden werden soll?

Solche und Ahnliche Einwendungen mogen in manchen aufsteigen, wenn sie von
ciner Reinigung des Herzens horen. Aber sie hitten ibersehen, daf diese Reini-
gung im Zusammenhang der Gottesschau genannt wird, und eben dieser Zusam-
menhang ist entscheidend. Hier ist nach dem Wort Christi ihr eigentlicher Ort. ,Se-
lig, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen®. Wenn darum in der
christlichen Uberlieferung von der Reinigung des Herzens die Rede ist, dann ge-
schieht es mit Vorliebe im Hinblick auf die vita contemplativa, das beschauliche Le-
ben, das in der gnadenhaften mystischen Gottesschau seine Vollendung erfahrt. Ohne
eine radikale Reinigung, so kann man oft lesen, vermag niemand zu den Hohen
der Beschanung zu gelangen, und umgekehrt werden die Stufen der Reinigung zu-
gleich als Stufen einer immer vollkommeneren Gottesschau im mystischen Gebet
dargestellt. Reinheit des Herzens und mystische Beschauung sind hdufig vorkom-
mende korrespondierende Begriffe!.

Daraus ergibt sich aber zugleich auch die zweite Schwierigkeit, die viele gegen-
iiber der Forderung einer Reinigung des Herzens empfinden. So wie man diese im
Zusammenhang eines streng kontemplativen Vollkommenheitsideals dargestellt fin-
det, scheint sie den meisten undurchfithrbar. Man muf} nur einmal nachlesen, was
Johannes vom Kreuz iiber die aktiven und passiven Liuterungen schreibt, um das
zu verstehen. Nach ihm wie nach der ganzen kontemplativ-mystischen Tradition be-
deutet Reinigung des Herzens nicht nur die Entfernung und Austilgung alles Siind-
haften, sondern dariiber hinaus auch die radikale Trennung von allem Irdischen,

1 Vgl. A. Gardeil O. P., Le don d’ Intelligence et la béatitude des cceurs purs. In: La Vie

spirituelle Bd. 39 (1934) 285 ff.; M. Olphe-Galliard 8. J., La pureté du cceur d’aprés Cassien.
In: RAM 17 (1986) 28 ff.; Georges Lefebvre O.8.B. Pricre pure et pureté du cceur. Paris 1953.



Reinigung des Herzens und Gottessdhau 327

von dieser Welt im ganzen, ihren Bindungen und Anschauungsbildern. Der Weg
zum Alles Gottes geht nur liber das bedingungslose Nichts der Kreatur. Man mufl
darum alle Zuneigung des Herzens zu den Giitern dieser Welt ablegen, weil sie den
Geist an seinem Aufschwung zu Gott hindern. ,Wer immer danach verlangt, Gott
in sich zu beherbergen®, schreibt einer der gréfiten Monchsviter der frithchristlichen
Zeit?, ,der reinige seine Secle von allen Zuneigungen®. ,Niemals wird der Geist
(des Menschen) in sich selbst den Ort Gottes schauen, wenn er nicht zuvor iiber alles,
was zu den Dingen dieser Welt gehért, hinausgeschritten ist; er schreitet aber nicht
dariiber hinaus, wenn er nicht alle Zuneigungen ablegt, die ihn in Gedanken an die
sinnenhaften Dinge binden“s. Gewi} gibt es Stufen der Reinigung; es wite toricht,
gleich die hochsten anstreben zu wollen, — mit den untersten aber kann jeder be-
ginnen, der guten Willens ist, und jede neu erreichte gibt die Kraft zur héheren.
Dennodh ist nach diesem Ideal schon die unterste Stufe auf das letate Ziel, die Got-
tesschau ausgerichtet und erhilt von dorther ihren Sinn. Es bleibt darum fiir alle
Stufen, weil grundsitzlich, die Forderung, sich moglichst aus der Unruhe des welt-
lichen Treibens und der Vielfalt der tiglichen Beschiftigungen zu lésen und in die
Stille und Einsamkeit zuriickzuziehen wie der Herr, von dem es oft in der Schrift
heifit, daf er die Nacht im Gebet verbrachte. Ist doch, wie Basilius der Grofe sagt,
»die Unstete des Lebens nicht geeignet, Gottes Wirken (in sich) aufzunehmen*s.

Solche Auffassungen lieRen zwar denen, die nicht ins Kloster gingen, und uber-
haupt allen, die sich zu cinem titigen Leben bekannten, auch noch einen Weg zu
Gott — wiire doch sonst ein Schatten auf Gott selbst gefallen und auf seinen univer-
salen Heilswillen —, aber dieser Weg fiihrt nicht zu jenen Hohen, die dem beschau-
lichen Leben vorbehalten blieben. ,Nur jene*, sagt Cassian®, der die ostliche Tra-
dition an das westliche Ménchtum weitergibt, ,vermdgen mit ganz reinen Augen
seine (Christi) Gottheit zu schauen, die von den niedrigen und irdischen Werken
und Gedanken aufsteigen und sich mit ihm in die Einsamkeit der Bergeshohe zu-
riickzichen. Frei vom Larm aller irdischen Gedanken und Verwirrungen und ge-
schiitzt vor der Berithrung mit jeglichem Laster . .. offenbart er denen, die ihn mit
reinen Blicken der Seele zu schauen verdienen, die Herrlichkeit seines Angesichtes
und das Bild seiner Klarheit. Jesus wird zwar auch von denen gesehen, die in
den Stadten, Flecken und Dorfern wohnen, die also Umgang mit anderen pflegen und
sich einer Tatigkeit hingeben, aber nicht in jener Klarheit, mit der er denen erscheint,
die mit ihm den oben genannten Berg der Tugenden zu besteigen vermogen, wie
Petrus, Jakobus und Johannes®.

Eine solche Zweiteilung der Christenheit in Beschauliche und Titige, die zu-
gleich eine Rangordnung des Vollkommenheitsgrades besagt, scheint nun in der Tat
jenen Recht zu geben, die eine Reinigung des Herzens, wie sie im Zusammenhang
des kontemplativen Lebensideals dargestellt wird, fiir alle, die in der Welt leben,

* Euagrius Ponticus (1 399), Centuriae 5,39 (W. Frankenberg, Evagrius Ponticus, Ber-
lin 1912, S. 885).

3 Ders. Capita practica ad Anatolium 1,71 (PG 40, 1244 A); hnlich z. B. Hesychius: ,Die
Reinheit des Herzens . .. reifit alle Neigungen und alles Schlechte mit der Wurzel aus dem
Herzen heraus® (De temperantia et virtute, Centuria 2,11 — PG 93, 1516 A); das Ideal des
altchristlichen Monchtums lautet: ,die Leidenschaftslosigkeit der geistigen Natur®.

* Kommentar zu Isaias, Prooemium 3 {PG 30, 121 C),

§ Collationes 19,6 (PL 49, 826 B).



328 Friedrich Wulf

als undurchfiihrbar erachten. Nicht ganz zu Unrecht. Denn die einmal gegebenen
Bindungen an Menschen und Dinge, wie sie in einem titigen Leben, vor allem in
Ehe und Beruf, vorliegen, machen eine radikale Absage an dic irdische Giterwelt
von vornherein unmdglich. Nun hat zwar das kontemplative Ideal durch das Ab-
streifen manches neuplatonischen und stoischen Gedankengutes keine unwichtige
Korrektur erfahren, so dafl es auch in der Welt verwirklicht werden kann®. Aber
letztlich bleibt es doch auf diejenigen beschrinkt, die durch Veranlagung oder einen
besonderen Ruf Gottes zu einem beschaulichen Leben berufen sind. Fine Alige-
meingultigkeit kann es, wenigstens in seiner reinen Form, nicht beanspruchen. Da-
mit kann- aber anch der von ihm beschriebene und geforderte Reinigungsweg nicht
der einzige sein.

I1.

Diese Einsicht hat sich seit der beginnenden Neuzeit, mit Ignatius von Loyola,
Franz von Sales und Vinzenz von Paul immer mehr durchgesetzt. Nach ihnen sind
weder der Umgang mit Menschen noch eine intensive, den Tag ausfilllende, die
ganze Kraft beanspruchende korperliche oder geistige Titigkeit ein notwendiges
Hindernis fiir die innigste Vereinigung mit Gott, nicht einmal fiir die Mystik, wie
Ignatius und Franz von Sales durch ihr Leben beweisen. Aber auch sie sprechen von
der Notwendigkeit einer Reinigung des Herzens, die im Grunde nicht weniger
radikal ist als jene, die fiir den Weg des kontemplativen Lebens verlangt wird. Und
auch diese Reinigung erfahrt ihre eigentliche Begriindung und ihren Sinn aus dem
Herrenwort: ,Selig, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott schauen®. Nur
darf man die Gottesschau nicht in einem rein intellektualistischen Sinne nehmen,
wie es die mystische Tradition des Monchtums lange Zeit getan hat, sondern als
»Konkrete Personerkenntnis“, als ,Vertrautheitserkenntnis, was auch dem semiti-
schen Verstdndnis der Erkenntnis entspricht“?. Will man darum Genaueres iber die
Art und Weise und den Weg der Reinigung in einem Vollkommenheitsideal wis-
sen, das mebr dem Leben in der Welt angepafit ist, dann mufl man zunichst ein-
mal die ,Gottesschau® niher betrachten, die in diesem Ideal angestrebt wird.

Das Gottesbild des titigen Menschen, der seine unmittelbaren Aufgaben in die-
ser Welt bat und darum in mannigfachster Weise mit dem Nichsten und den Din-
gen des gewohnlichen Lebens in Berihrung kommt, ist nach den genannten Heili-
gen nicht so sehr das des Erhabenen, Thronenden und iiber alles irdische Verste-
hen hinaus Seligen, sondern das des Schopfers aller Dinge, des selber Titigen, Pla-
nenden, Ordnenden, Sorgenden und seine Geschopfe Liebenden. Er soll darum
in allen Dingen Gott suchen, in allem Tun mit ihm vertrauten Umgang pflegen und
dadurch alles zum Gebet machen, die Arbeit ebenso wie die Zerstreuungen und selbst
das Kranksein. ,Die Verwaltung zeitlicher Angelegenheiten“, schreibt Ignatius von
Loyola an einen Pater, der sich dariiber beklagt hatte, dafl die vielen dufleren Ver-

8 Vgl. A. M. Goichon, La vie contemplative, est-elle possible dans le monde, Paris 1952
(deutsch: Beschauliches Leben inmitten der Lelt, Einsiedeln/Ziirich/Ko6ln 1953).

7 A. Brunner, Gott schauen. In: ZkTh 738 (1951) 218; ,Erkennen bedentet im Alten Testa-
ment ¢in Erproben, ¢in Kennenlernen im persénlichen Umgang, sozusagen ein Schmedken
und Verspiiren® (ebd. 214). ,Die Erkenntnis Gottes ist eher zu vergleichen mit dem vertrauo-
ten Wissen, das man um einen geliebten Menschen hat® (219) und das nach dem Einssein in
der Liebe strebt, im Verstehen, Mitteilen und Empfangen.



Reinigung des Herzens und Gottesschau 329

waltungsgeschifte seiner Gebetssammlung hinderlich seien, ,mag zwar einigerma-
Ben eine zerstreuende Beschiftigung scheinen und es auch sein: allein ich zweifle
nicht, dafl Thre heilige Absicht und die Hinlenkung all Threr Arbeiten auf Gottes
Ehre dieselben zu etwas Geistlichem und’ der géttlichen Giite hochst Wohlgefalli-
gem macht. Denn die dufleren Geschifte, die man fiir Gottes grofieren Dienst in
Ubereinstimmung mit seinem Willen (nach der Weisung des Gehorsams) auf sich
nimmt, konnen nicht nur der Einigung und Sammlung stindiger Beschaunung gleich-
wertig, sondern {Gott) noch wohlgefilliger sein, insofern sie aus einer noch feurige-
ren und stirkeren Liebe kommen“8. Im gleichen Sinne schreibt Franz von Sales an
Madame Brulart: ,Was die Betrachtung betrifft, so haben die Arzte recht: solange
sie krank sind, sollen Sie sich dieselbe versagen. Pflegen Sie zum Ausgleich um so
mehr die Stofigebete. Lenken Sie alles durch eine innere Zustimmung zu seinem
Wohlgefallen auf Gott hin, der sie durch die Verhidngung dieses Hindernisses fiir
die Betrachtung in keiner Weise von sich entfernt, sondern durch die heilige und
stille Ergebung inniger mit sich vereinigt. Was tut es, ob wir in dieser oder jener
Form bei Gott sind? Wenn wir wirklich nur ihn suchen und ihn in der Abtotung
nicht weniger als im Gebet finden, besonders wenn er uns mit Krankheit trifft, so
kann uns das eine wie das andere nur zum Guten sein“?. Das Entscheidende ist im-
mer nur, dall der Mensch mit Gottes Willen iibereinstimmt und in Liebe ihm an-
héngt, nichts anderes in allen Dingen und Ereignissen suchend als letztlich ihn.

Und noch ein Zweites pragt in besonderer Weise das Gottesbild des in der Welt
lebenden Christen. Gott ist thm nicht nur der Schopfer und Herr aller Dinge, son-
dern auch ,der Vater unseres Herrn Jesus Christus“. Er erscheint ihm in Christus und
kommt ihm in Christus nabe. Indem Christus in die Welt eingegangen ist, ist diese
die Welt Christi, die Welt des himmlischen Vaters geworden. Es ist die erléste
Welt, die man lieben muff, auch wenn sie noch ,seufzt und in Wehen liegt® und
»sehnsiichtig des Offenbarwerdens der Kinder Gottes harrt“, weil der Vater sie ge-
rade auch in ihren Schmerzen und Leiden um seines Sohnes willen und wie sein
Kind viterlich liebt und der Sohn sein Blut fiir sie dahingegeben hat. Der Liebes-
wille des Vaters kommt in der Sichtbarkeit dieser Welt zum Ausdruck, weil alle
Gnade Gnade Jesu Christi ist und darum am Geheimnis seiner Menschwerdung
teilnimmt. Der gliubige Christ begegnet darum Christus in dieser Welt in jedem
Menschen, in jeder Freude und jedem Leid und in Christus Gott. Alles Irdische hat
etwas mit ihm zu tun, mit seinem Tod und seiner Auferstehung. Man kann ihn ge-
radezu schon hier anf Erden mit den Augen des Glaubens sehen.

Von daher wird verstandlich, warum die Frommigkeit des tatigen Menschen eine
positivere Stellung zu den geschaffenen Giitern einnimmt, als es in der Tradition der
kontemplativen Frommigkeit — jedenfalls dem Wortlaut nach — der Fall zu sein
scheint. Der Akzent wird hier anders gesetzt; die Atmosphdre ist eine andere. Der
Satz des Exerzitienbiichleins, dafl alles Geschaffene des Menschen wegen da sei, um
ibm zur Erreichung seines Zieles behilflich zu sein, ware weder im christlichen Al-
tertum noch im Mittelalter als Fundament der Frémmigkeit so betont ausgespro-
chen worden, obwohl er doch nur das Wort des hl. Paulus wiederholt: , Alles gehort

8 0. Karrer - H. Rahner, Ig.natius von Loyola. Geistliche Briefe. Einsiedeln/Kéln 1942,
S. 181.

9 Brief vom 30. Mai 1609 (Vollst. Ausg. von Annecy, Bd. 14, S. 167 f.).



330 Friedrich Wulf

eudh, ihr aber gehért Christus und Christus Gott“ {1 Kor 3, 23). Nicht die Warnung
vor der Welt, sondern der ausdriickliche Hinweis anf sie, nicht der Verzicht, sondern
der (rechte) Gebraudh ist hier das Erste. Es ist darum nicht zufillig, wenn Franz von
Sales schreibt: ,Ich schitze die Seelen nicht, die nichts licben und die bei allen Ge-
schehnissen unbewegt bleiben. Entweder fehit es ihnen an Kraft und einem rechten
Herzen oder sie verachten Gut und Bés ohne Unterschied“. Er fiigt allerdings noch
hinzu: ,Doch diejenigen, die aus vollkommener Hingabe an den Willen Gottes
gleichmiitig bleiben, o mein Gott, die miissen seiner gottlichen Majestdt dafiir dan-
ken; denn das ist ein grofies Geschenk“1®. Bekannt ist auch, mit welchem Freimut
der gleiche Heilige die Freundschaft als ein religiéses und christliches Gut vertei-
digt. ,Wenn ihr euch gegenseitig helft, die Liebe, die wahre Frommigkeit, die christ-
liche Vollkommenheit zu erlangen, o Gott! wie kostbar ist dann eure Freundschaft!
Sie ist kostbar, weil sie von Gott stammt, kostbar, weil sie zu Gott hinfiihrt, kost-
bar, weil sie ewig in Gott fortdauvern wird. Oh, wie schon ist es, schon hier auf Erden
zu lieben, wie man sich im Himmel lieben wird, und hinieden schon so liebevoll
miteinander zu verkehren, wie man in der Ewigkeit tun wird! Ich rede hier nicht
von der einfachen Nachstenliebe, die wir allen Menschen schulden, sondern ich spre-
che von der geistlichen Freundschaft, wodurch zwei, drei oder mehr Seelen, die ge-
meinsam nach Frommigkeit streben, gleichsam ein Herz und eine Seele werden“1t,
Was das Verhiltnis zum Mitmenschen angeht, so kann man geradezu von einer
neuen Leidenschaft sprechen, die mit den groflen apostolischen Heiligen der Neu-
zeit, mit Franz Xaver, Vinzenz von Paul, Peter Claver und vielen anderen in der
Christenheit der Neuzeit ausgebrochen ist. Sie ist die Frucht einer neuen Haltung
2ur Welt, die Gott in seinem Sohn fiir sich beansprucht, und die mit dem Herzen des
Erlosers geliebt wird.

So kniipft das ,Gott-schauen® in einem titigen Christenleben an das an, was man
sieht und hért und tut, an Dinge und Menschen. Der Glaubende soll in allem Gott
finden und auf allen Strafien seines Lebens Christus dem Herrn begegnen. Er soll
die ganze Welt immer mehr fir das in ihr verborgene Geheimnis Christi durch-
scheinend machen, aber eben diese Welt, mit allem, was sie als Welt, als Leib, in
dem Geist sich kundtut, konstituiert. So wie wir ewig nur im Antlitz des mensch-
gewordenen Gottessohnes, im Antlitz Christi, Gott unmittelbar schauen werden,
so sollen wir dieses Geheimnis im Glauben schon jetzt gnadenhaft vorwegnehmen.
Darum kniipft nun aber auch die dazn notwendige Reinigung des Herzens an die
sichtbaren Dinge dieser Welt an, an das, was ein Mensch téglich tut und erféahrt,
und eben darin besteht die Eigenart der Reinigung eines Christen in der Welt.
Nicht so sehr die inneren Gebetserfahrungen, wie in einem kontemplativen Leben,
sondern der Umgang mit der Welt selbst reinigt ihn, falls er nur im Sinne Gottes
und Christi gefithrt wird. Das allerdings ist Voraussetzung und entscheidend!

L.

Die Schwierigkeit des rechten Umgangs mit der Welt fiir den gefallenen Men-
schen ist grof}, iiberaus grof. Aunch nach seiner Erlésung und Begnadung hat er
den naturhaften und uniiberwindlich scheinenden Drang, sich in den Mittelpunkt

16 Brief vom 28. Oktober 1608 an Madame de la Fléchére (aaO Bd. 14, S. 82).
4 Philothea, 3. Bud, Kp. 19.



Réinigung des Herzens und Gottesschau 331

der Welt zu stellen und alles auf sich zu bezieben. In allem, was er denkt und tut,
ist er auf Selbstbehauptung aus und sucht die irdische Erfiilllung. Es braucht sich da-
bei gar nicht um etwas unmittelbar Siindhaftes zu handeln. Viel gefihrlicher fiir
das geistliche Leben ist jene Selbstsucht, die heimlich und uneingestanden alles
Denken und Tun des Menschen begleitet und vergiftet. Im Hinblick auf diese Er-
fahrung hat Augustinus, der ein ausgezeichneter Selbstbeobachter war, in rhetori-
scher Ubertreibung einmal gesagt, alles, was der natiirliche Mensch tue, sei ,Liige
und Siinde“. Wie soll dieser Mensch die Giiter der Welt selbstlos, in Ubereinstim-
mung mit dem Willen Gottes, zu dessen Lobe und zum Heile des Nichsten gebrau-
chen kdnnen, wenn er sich immer wieder in den Vordergrund schiebt? Wie soll er
vor allem zu einer selbstlosen Liebe kommen, wo er nach nichts mehr verlangt als
nach spiirbarer Geborgenheit und dem unverlierbaren Besitz eines geliebten Men-
schen? Nun kann man zwar sagen, dafl eben hierzu die Gnade notwendig sei und
geschenkt werde, aber diese Gnade wandelt das Herz nicht mechanisch um. Es ist
ein langer und mihseliger Weg, den der Mensch zuriicklegen muf}, um sich von den
selbstsiichtigen Neigungen zu den Giitern dieser Welt zu 16sen, und dieser Weg
ist der Weg seiner Reinigung, an dessen Ende die ,Gottesschau® auf ihn wartet.
Diese Gottesschau ist zugleich das lockende Motiv, das ihn immer wieder antreibt,
die Beschwernisse dieses Weges auf sich zu nehmen und auf ihm auszuharren. Um
so mehr, als diese Schau schon hier auf Erden einsetzt und in der wachsenden Gnade
immer tiefer wird, ,von Klarheit zu Klarheit“ (2 Kor 3, 18).

Das Hauptmittel nun, durch das sich der gliubige Mensch von der unlauteren
Anbanglichkeit an die geschaffenen Giiter zu 18sen sucht, heifit seit Ignatius von
Loyola die Indifferenz. Ihre Ubung ist die via purgativa, der Reinigungsweg des
tatigen Menschen. Es ist darum nicht zufallig, daB sie im Exerzitienbiichlein unmit-
telbar nach jenen Worten genannt wird, wo vom Gebrauch der Welt die Rede ist.
«Die iibrigen Dinge auf der Erde“, heifit es dort, ,sind des Menschen wegen ge-
schaffen, um ihn zur Erreichung seines Zieles, zu dem er geschaffen wurde, behilf-
lich zu sein. Daraus folgt, dal der Mensch sie nur soweit gebrauchen darf, als sie
ihm zu seinem Ziele verhelfen, und dafl er ihnen soweit entsagen muf, als sie ihn an
seinem Ziel hindern. Darum ist es notwendig, sich gegen alle geschaffenen Dinge
indifferent zu machen, soweit es der Wahl unseres freien Willens erlaubt und nicht
verboten ist, in der Weise, dafl wir von unserer Seite die Gesundheit nicht mehr
wiinschen als die Krankheit, den Reichtum nicht mehr als die Armut, die Ehre nicht
mehr als die Schmach, ein langes Leben nicht mehr als ein kurzes und ebenso in allen
iibrigen Dingen, einzig danach verlangend und das erwihlend, was uns mehr zu dem
Ziel fiihrt, zu dem wir geschaffen wurden®.

Der Begriff der Indifferenz, des Gleichmutes, scheint auf den ersten Blick der
Apatheia, der Leidenschaftslosigkeit der Alten, oder der Gelassenheit der deut-
schen Mystik des Spétmittelalters gleichzukommen. Er hat mit ihnen natiirlich vie-
les gemein, unterscheidet sich von ihnen aber auch wieder in wesentlichen Stiicken.
Nicht nur, daff ihm jeder Manichdismus und Stoizismus fremd ist; er geht vor allem
von einem neuen, positiven Verhiltnis zur Welt hervor, aus einer inneren Geladen-
heit, die nur darauf wartet, wohin Gott sie weist, um dann aber Gottes Willen in
der Sichtbarkeit und Greifbarkeit dieser Welt zu umfangen. Indifferenz besagt also

\



332 Friedrich Wulf

nur insoweit Passivitit und Distanz, als sie das Herz von allen Fesseln der Eigen-
liebe befreit und aus der Enge der Selbstsucht herausholt, —- um es weiter, hellho-
riger und bereiter zu machen fiirr den jeweiligen Ruf Gottes in der Welt. Das Frei-
machen von der Welt ist darum tiefer gesehen ein Frei-machen fir die Welt. Es hat
nichts anderes zum Ziel, als dafl der Mensch in allem Gott, den Schopfer, Erhalter
und Erléser finde und am Werk sehe, dafl sein Umgang mit der Welt, ihr Gebrauch
und der Verzicht auf sie, fir ihn eine Quelle der Gnade sei, dal er zum Werkzeug
werde in Gottes Hand, um die Welt nach Gottes Willen zu gestalten, ihre Erlosung
zu Ende zu fihren und das Reich Gottes aufzubauen. Die Indifferenz der Frémmig-
keit des tdtigen Menschen ist also trotz ihrer Verhaltenheit gegeniiber den geschaf-
fenen Gitern weltbezogen, insofern sie den Menschen in die innigste Nihe des in
.der Welt wirkenden und zugleich iiber die Welt hinausrufenden Gottes fiihrt.
Wer nun daraus den Schlofl zichen wiirde, der Reinigungsweg des Christen in
der Welt sei weniger schmerzlich und mihsam als der des beschaulichen Lebens,
miifite sich von den Heiligen eines Besseren belehren lassen. Ignatius von Loyola
spricht von der ,continua mortificatio®, der stindigen Abtétung, die der Umgang
mit der Welt fir den Jinger Christi fordere. Und wenn Franz von Sales einmal
an Franziska von Chantal schreibt: ,Gott sei gedankt, meine teure Mutter: ehe ich
diesen Brief an Sie zu schreiben begann, habe ich den ganzen Tag nichts nach mei-
ner eigenen Neigung getan®12, dann zeigt ein so beiliufig hingeworfenes Wort, wie-
viel Zudht dieser fiir alles Schéne und das Herz Erfitllende so ungemein empfing-
liche Heilige sich tédglich abverlangte. ,Zucht und Maf“13, die sein Leben so sehr
kennzeichnen, waren die reife Frucht einer jahrelangen Arbeit an sich selbst. Eine
Unsumme von Verzicht und Uberwindung seiner empfindsamen Natur gingen ihnen
voraus. Es war die Erfahrung seines eigenen Lebens, wenn er einem seiner Beicht-
kinder schrieb: , Je weniger wir nach unseren Neigungen leben, und je weniger wir
selbst unser Tun wihlen, um so mehr Wert und echte Frommigkeit liegt in ihm*“14,
Indifferenz, Werkzeug-sein in Gottes Hand, Bereitschaft gegeniiber seinen Rufen
und Fiigungen, das ist Vollkommenheit, das ist Heiligkeit, das bedeutet aber auch
Gepriift-werden im Feuer, das kommt einem langsamen und schmerzlichen Sterben
des ,alten Menschen® gleich. ,Das Wesen der Indifferenz ist es, uns jedes Ressenti-
ment und jedes Verlangen zu nehmen — uns von uns selber und von aller Kreatur
zu 16sen”15. Harteres konnte auch im beschaulichen Ménchtum nicht iiber den Weg
der Reinigung gesagt werden. Im Grunde ist es hier wie dort ein und derselbe Weg,
der zur Uberwindung der Selbstsucht und zur Liebe Gottes iiber alle Geschopfe
fiihrt, nur daf im einen Falle Gott mehr, wie er in sich selbst ist, gesucht wird, im
anderen mehr als Herr und Erléser seiner geschaffenen Welt und ihrer Geschichte.

Wer im Umgang mit Dingen und Menschen seinem Eigenwillen immer wieder
entsagen und seinen Willen mit dem Willen Gottes in Ubereinstimmung bringen
will, muR daher seinen Blick auf Gott gerichtet halten. Er mufl auf Christus den
Herrn bauen, um sich an seinem Beispiel aufzurichten. , Woran hielt sich der Sohn

12 Brief von Anfang Januar 1617 (aaQ, Bd. 17, S. 324).

18 Mit Recht fithrt eine Zusammenstellung von Texten aus den geistlichen Schriften des
hl. Franz von Sales (Einsiedeln/Koln, Benziger-Verlag 1952) diesen Titel.

14 Brief von Ende Oktober 1606 an Madame Brulart (220, Bd. 13, S. 226).

15 Vinzenz von Paul 220, S. 219.



Reinigung des Herzens und Gottesschau 333

Gottes?, fragt einmal Vinzenz von Paul. ,Wissen Sie, wie er sich dem Willen des
Vaters unterordnete? Durch den Prophet-Konig spricht er den Vergleich aus: Wie
eine Stute dem Willen ihres Herrn. Er macht eine Anspielung anf seine und des
Tieres vollkommene Ergebenheit — wie Er ist es ohne Wahl und Wunsdh; . . . (es)
ist stets bereit zn gehen, gesattelt oder geschlagen, vor den Pflug gespannt oder an--
gehalten zn werden; allem steht es indifferent gegeniiber, alles 1dfit es mit sich ge-
schehen. Es ist nicht an seinen Stall gebunden, fragt nicht, ob es nach der einen oder
anderen Seite geht und heftet sich an nichts ... Ut jumentum factus sum apud te
(Ps 72, 28). Da bin ich, sagt unser Herr, um uns damit zam Ausdruck zu bringen,
wie er sich nach allen Seiten wendet, um in allem zu tun, was Gott von ihm will.
Welche Schmiegsamkeit! Welche Hingabe! Wie geschah das? Et ego sum semper
tecumn (Ps 72, 23). Immer war er mit Gott. Weil ich immer deinen Willen tat, Herr,
und nie den meinen, bist du mit mir gewesen. Mein Gott, wie finde ich das schon!
Ich habe Lust, es genau so zu machen, aber ich sehe ja, daff ich gefangen bin. Ich
habe Miihe, mich von den geliebten Dingen zu 16sen, nicht mehr zu predigen, keine
Beschaftigungen mehr zu haben, nicht mehr in Ordnung, nicht mehr geachtet zu
sein. Es wiirde mir schwerfallen, mich verschiedenen Menschen unterzuordnen. Aber
mit deiner Gnade, mein Gott, kénnte ich es immer. Ich bitte dich nicht, einen Engel,
einen Apostel aus mir zu machen ... Was ich mir wiinsche, mein Gott, ist nur die
schmiegsame Bereitschaft, die Du Tieren gibst; den Mut zu leiden, den Du Soldaten
verleihst, und ihre Festigkeit dem militdrischen Befehl gegeniiber. O meine Brii-
der, werden wir rot vor Scham dariiber, dafl uns unbedeutende Soldaten und arme
Tiere in Dingen iiberragen, die Gott so angenehm sind, dafl sein eigener Sohn sie
in seiner eigenen Person vollbringen wollte!“16

1v.

1. Die Einiibung der Indifferenz geschieht zunichst einmal im inneren Ja-sagen
zu den Fiigungen des Lebens, zur eigenen Natur, zu dem, was der Alltag, die jewei-
lige Situation mit sich bringt. Dieses Ja-sagen muf aber mehr sein als ein stummes,
wenn auch williges Uber-sich-ergehen-lassen. Es muf ans der inneren Bereitschaft
kommen, aus seinem Eigenwillen ,herauszuspringen® (Ignatius) und in Gottes Wil-
len einzugchen. Man mufl darum im Glauben einsehen lernen, ja cin Gespiir dafiir
bekommen, daff die Widerwirtigkeiten des Lebens, die kleinen und die grofien
Leiden, ja alles, was unseren natiirlichen Neigungen widerspricht, kein blofles Fa-
tum sind, kein unsinniges und unbarmherziges Schicksal, nichts Totes, kein schar-
fer Stein, an dem man sich nur wundreiben kann, sondern etwas Lebendiges, Sinn-
erfiilltes. Abgeschen von all dem, was Gottes Vorsehung sonst noch mit jenen Din-
gen und Ereignissen bezwecken mag, die uns Schwierigkeiten bereiten und die un-
serer Natur widerstreben, haben sie wenigstens den einen und nicht den geringsten
Sinn, uns zu reinigen, uns von der unlauteren und eigensiichtigen Anhinglichkeit
an die Geschépfe und von uns selbst zu 1dsen. Fiir den religiosen Fortschritt ist die-
ser Sinn von so groBer Bedeutung, daf Franz von Sales es geradezu als ein ,Haupt-
gebot des geistlichen Lebens® bezeichnen kann, ihn anzunehmen und zu verwirk-

18 Konferenz vom 16. Mai 1659 {zitiert nach: Hans Kithner, Uinzenz von Paul. In seiner
Zeit und im Spiegel seiner Briefe, Vortrige unid Gespriche. Einsiedeln/Kéln [1951], S. 220).



334 Friedrich Wulf

lichen. ,Beharren Sie in der Uberwindung der kleinen, taglichen Widerstinde, die
Sie fithlen“, schreibt er einmal an Madame Brulart, ,und machen Sie dies zum all-
gemeinen Gegenstand IThrer inneren Meinung und Gebete! Bedenken Sie, dafl Gott
jetzt gerade das und nichts anderes von Thnen will. Beschiftigen Sie sich deshalb
nicht mit anderen Dingen! Pflanzen Sie lhre Wiinsche nicht in den Garten ande-
rer, sondern pflegen Sie nur Thren eigenen! Wiinschen Sie niemals, das nicht zu sein,
was Sie sind, sondern trachten Sie gut zu sein, was Sie sind, um darin vollkommen
zu werden. Kurz, tragen Sie Thr Kreuz, ob grof oder klein, wie es Sie trifft! Glauben
Sie mir, dies ist das Hauptgebot des geistlichen Lebens, das aber am wenigsten
verstanden wird. Jeder lebt gern nach seiner Neigung, wenige nach ihrer Pflicht
und im Sinne unseres Herrn. Was niitzt es uns, Schlosser in Spanien zu bauen, wenn
wir in Frankreich leben miissen“t?. Und ein andermal: ,Ich kenne eine Frau, cine
der grofiten Seelen, die ich jemals getroffen habe, die lange Zeit in Unterwerfung
unter die Launen ihres Gatten lebte. Bei tiefster Frommigkeit und groflem Eifer
mufite sie immer in freier und modischer Kleidung und ganz beladen mit eitlem
Schmuck gehen. Sie konnte deshalb aufler Ostern niemals anders als geheim, ohne
dafl jemand es wufite, kommunizieren; sonst wiirde sie tausend Zornausbriiche da-
heim hervorgerufen haben. Auf diesem Wege ist sie sehr weitgekommen; ich weify
es, da ich oft ihr Beichtvater war“18,

Das enge Zusammen-leben und -arbeiten-miissen mit anderen iiberhaupt birgt
vor allen Gegebenheiten des Alltags die meisten Moglichkeiten fiir die Reinigung
des Herzens. Hier gilt es oft und in mannigfacher Weise zuriickzustehen, sich an-
zupassen, seinen Willen unterzuordnen und Geduld zu iiben. ,Die Geduld ist im-
mer, in der einen oder anderen Form, eine Ubung der Demut. In sich betrachtet
sind die Griinde unserer Erregung oft, ja meist, nichtig. Das, woriiber wir uns zu
beklagen haben, ist geringfiigig. Die kleine Beschriankung, die man uns auferlegt,
ist ohne Bedeutung. Aber man legt sie uns eben auf! Das ist es, was uns verletzt;
daB sich ein anderer zu seiner Bequemlichkeit zuviel mit uns herausnimmt, dafl un-
ser Wille sich vor dem seinigen beugen mufl, das fillt uns schwer. Darum nehmen
wir viel leichter ein Leid an, dafl uns von einem Ereignis her zustof}t, als eines, das
uns Menschen antun. In letzterem Falle miissen wir uns unterwerfen, missen wir
hinnehmen, drunten zu stehen, indem ein anderer sich eine Uberlegenheit iiber uns
anmafit, eine Uberlegenheit, die wir anzuerkennen meinen, wenn wir nicht gegen
sie protestieren. Und dazu weigert sich unscre Eigenliebe. Aber wenn wir uns zu
iiberwinden verstehen, dann konnten wir durch diese Ubung der Geduld, selbst in
sehr kleinen Dingen, weitaus grofiere Fortschritte in der Entduflerung machen als
durch andere viel groflere Leiden oder durch Opfer, die wir uns selbst wahlen®19.
Hat nicht aus diesem Grunde der hl. Johannes Berchmans das Gemeinschaftsleben
als seine grofite Bufle bezeichnet, weil es ihn von aller Selbstsucht 16ste, und sagt
man nicht gern von einer kinderreichen Mutter, daf sie allein schon durch treue
Pflichterfillung heilig werden konne?

Das Ja-sagen zu den Fiigungen des Lebens kann eine sehr hohe Vollkommenbheit,
ja wahre Heiligkeit bedeuten. Je vorbehaltloser und glidubiger sich der Christ dem

17 Juni 1607 (aaO, Bd. 13, S. 291).

18 Ende Okt. 1606 (aaQ, Bd. 13, S. 228).
19 Georges Lefebvre O.S.B., Priére pure et pureté du cceur, aaO, S. 118 1.



Reinigung des Herzens und Gottesschau 335

in den Schickungen des Alltags sich aussprechenden lebendigen Willen Gottes an-
heimgibt, um so weniger méchte er die Zustinde dndern, in die ihn dieser Wille hin-
eingestellt hat, in der Furcht, durch seinen Eigenwillen die einmal gewonnene Nihe
zu Gott wieder zu verlieren. In diesem Sinne kann Franz von Sales an Franziska von
Chantal schreiben: ,Wir missen in Gottes Hand wie ein unniitzes Werkzeug sein,
ganz seinem heiligen Wollen und seiner Vorsehung hingegeben, und uns damit be-
gniigen, dabei ganz still zu sein, ohne es fithlen zu wollen noch Akte hierfiir zu er-
wecken — einfach in der Erkenntnis verharrend, die Gott uns gibt. Kurz, wir sol-
len in dem Zustand bleiben, in den Gott uns versetzt: im Leid leiden, in Schmerzen
uns gedulden. Das ist Tugend, in ihr miissen wir still bleiben, ohne dafl der Geist
itberlegt und betrachtet, was die Seele leidet, was ihr Schmerzen macht, was sie tut,
getan hat und tun wird. Wir sollen verharren in dieser einfachen Anschavung Got-
tes und unseres Nichts, geduldig alles empfangend. Denn Gott zeigt uns, dafl unser
armer, kleiner Verstand in allem und aus allem her sich zu ihm wenden soll. Man
mufl den Geist nicht zu viel tun lassen, man mufl ihn sanft zuriickhalten und ihn
durch einen Zug der Liebe nach seinem hoheren Teil in Gott einen Halt und Auf-
enthalt geben, in den Versuchungen, Schmerzen, Tritbsalen, Angsten wie in allen
anderen Ereignissen, welcher Art sie auch sein mégen. Uberlassen Sie alles, was Sie
betrifft, der Vorsehung Gottes! Sie mége tber Leib und Geist, Leben, Seele und alles
nach jibrem heiligen Willen herrschen und verfiigen, ohne dafl Sie irgend etwas
denken, wollen, unterscheiden oder fiirchten. Leben Sie immer den heutigen Tag,
und iiberlassen Sie Gott die Sorge fiir alles iibrige“?0. So kann nur jemand schreiben,
der mit Gott eng verbunden ist, der auch die letzten Reste unlauterer Eigenliebe
aus seinem Herzen noch bannen will. Und zugleich zeigt sich hier jene Stelle des
geistlichen Weges, an der das tdtige Leben an das Beschauliche grenzt, so dafl beide
kaum noch voneinander zu unterscheiden sind.

2. Noch in einer zweiten Weise gilt es fiir den Christen in der Welt, Indifferenz
zu iiben und sich von der Selbstsucht zu reinigen; in der Erforschung des Willens
Gottes fiir das zur Wahl noch Offenstehende, der freien Entscheidung des Einzel-
nen Anheimgegebene. Die Frage: ,Was will Gott von mir hier und jetzt?“ 148t sich
nur dann im Sinne der Wahrheit beantworten, wenn der Mensch sich zuvor indif-
ferent gemacht hat gegen die verschiedenen Moglichkeiten der Wahl. Nur das
reine Auge, nur das von aller ungeordneten Anhinglichkeit losgeléste Herz vermag
zwischen dem zu unterscheiden, was von Gott kommt und dem, was von der eige-
nen Natur und jhren Neigungen als Wille Gottes vorgetiuscht wird. Wie leicht
bringt der Mensch bei allen Entscheidungen seines Lebens sich selbst ins Spiel, wie
spontan sucht sich die Natur durchzusetzen, wie vieles wird vom Unterbewuften her
gesteuert und als Wille Gottes erklart, ohne es zu sein. Dabei bleibt fiir gewohnlich
nicht lange Zeit zum Uberlegen; es mufl schnell gehandelt werden. Die im Exerzi-
tienbuch angegebenen Regeln fiir eine gute Wahl sind daher nur bei den wichtige-
ren Entscheidungen anwendbar, und nur bei denjenigen am Platze, die von emi-
nent religiéser Bedeutung sind. Beides zusammen trifft aber relativ selten zu. Was
gilt fiir die iibrigen Fille? '

¥ Aus Fragmenten der Jahre 1612--1616 {nach Franz von Sales, Briefe der Seelenfiih~
rung. Miinchen 1928, S. 162 {.).



336 : Friedrich Wulf

Da lautet die erste Forderung des Willens Gottes: sachgerecht zn handeln, unter
Beriicksichtigung aller fiir die Situation wichtigen Umnstinde. Man braucht nicht
gleich mit Kanonen aufzufahren, wenn man nach Spatzen schiefien will; gemeint ist.
dafl man nicht gleich die hochsten fibernatiirlichen Uberlegungen anzustellen braucht,
wenn der Begriff der Sachgerechtigkeit schon geniigt. Und er geniigt anf weite
Strecken; denn der Schopfer-gott steht hinter den Dingen und Ordnungen, die er
geschaffen hat. Was er von uns will, ist darum weithin aus ihnen selbst zu entneh-
men. Wer allein schon das zur Richtschnur seines Handelns machen wollte: sach-
gerecht zn handeln, das heifit so, wie es die Sache und die Umstiande aus sich heraus
erfordern, der wiirde auf die Dauer durch das Leben selbst in einer sehr handgreif-
lichen Weise zum Dienen erzogen, von seiner Selbstsucht gereinigt werden. Denn
das Sein der Dinge ist, wenn es ernst genommen wird als das, was es ist, unnach-
giebig, unter Umstinden hart und kantig und 148t sich nicht umbiegen und erwei-
chen. Das erfahrt der Mensch heute, im Zeitalter der Technik und Prazisionsarbeit,
eindringlicher als frither. Was aber fiir den Bereich des Technischen gilt, gilt auf
hoherer Ebene und vielschichtiger noch viel mehr fiir das geistige Sein, am aller-
meisten fiir die personale Begegnung von Mensch zun Mensch. Was miifite man alles
tun, um einem Kinde, einem Schiller, einem Freunde oder gar dem Ehegatten
~gerecht” zu werden, das heifit, ihm das zn geben, worauf er Anspruch hat? Geniigt
doch fiir diese ,Gerechtigkeit® nicht die aufiere, kalte Pflichterfilllung; zu ihr gehort
auch die innere Anteilnahme des ganzen Herzens, also auch die Liebe, Schon wer
also in seinem Beruf, in seiner Familie, in seinen menschlichen Beziehungen von
ganzem Herzen seine ,Pflicht* erfiillen wiirde, wire bald ein selbstloser Mensch.
Und es gibt solche Menschen, deren Treue und Verldflichkeit, Hilfsbereitschaft und
Noblesse vorbildlich ist.

Aber schauen diese, entsprechend der Seligpreisung der Bergpredigt, auch schon
ohne weiteres das Angesicht Gottes? Das kann man nicht sagen, auch wenn sie wirk-
lich reinén, das heifdt selbstlos dienenden Herzens waren. Es mufl noch die mehr
oder weniger ausdriickliche Ausrichtung anf Gott hinzukommen. Je vollkommener
diese ist, um so vollkommener wird zugleich auch die ,Gottesschan“ sein. Darum
dringen die Heiligen so sehr darauf, dafi alles Tun des Menschen durch eine oft-
malige Reinigung der Motive des Handelns auf das Lob Gottes, das Heil des Nach-
sten, die Ausbreitung des Reiches Gottes ausgerichtet werde. So sagt z. B. Ignatius
von Loyola im vierten Teil der Konstitutionen seines Ordens, der iiber die aposto-
lische Arbeit handelt: ,Alle seien bemiiht, die gerade Absicht zu haben, nicht nur
beziiglich ihres Lebensstandes, sondern auch in allen einzelnen Dingen, indem sie
immerfort rein den Dienst und das Wohlgefallen der gottlichen Giite um ihrer
selbst willen anstreben und um der Liebe und der so auflerordentlichen Wohltaten
willen, mit denen sie uns zuvorkamen, mehr als aus Furcht vor Strafen oder Hoff-
nung anf Belohnung . .. Und man ermahne sie haunfig, in allen Dingen Gott unsern
Herrn zu suchen, indem sie die Liebe zu allen Geschipfen, soweit wie moglich, aus-
ziechen, um alle Zuneigung deren Schopfer zuznwenden, ihn in allen liebend und
alle in ihm, gemaf seinem heiligsten und gottlichen Willen2..“ Derselbe Heilige
schreibt ein anderes Mal: , Wir miissen immer Sorge tragen, unser Herz in hoher

2t Constit. S. J., IV, 1,26 = Summarium Reg. 17.



Reinigung des Herzens und Gottesschau 837

Lauterkeit der Liebe zu Gott zu bewahren, so dafl wir kein geschaffenes Gut lieben
aufler in ithm, — daf wir nur danach verlangen, die innere Verbundenheit mit
Gott zu behiiten, mit dem Nachsten aber verkehren aus Liebe zu ihm?2.“ Wenn das
wirklich der Fall ist, dann ist alles, was der Christ tut, mag es nach auflen auch
noch so ,weltlich® erscheinen, durch die ,reine Meinung“ geheiligt, und umgekehrt
wird der Umgang mit der Welt seiner Gottverbundenheit und Gottesliebe nicht
mehr schaden. Darum konnte Ignatius einem Pater, der Bedenken trug, das Amt
des Beichtvaters am portugiesischen Konigshof anzunehmen, sagen: ,Gehen wir
also nur mit der rechten Meinung voran, suchen wir nicht unseren eigenen Vorteil,
sondern einzig die Interessen Jesu Christi, so wird er uns in seiner Giite schon
bewahren?3,“

Man kann heutzutage von seiten strengglinbiger und eifriger Katholiken ofter
eine scharfe Kritik an der ,reinen, oder wie sie gew6hnlich genannt wird, an.der
»guten Meinung“ héren. Man spricht — nicht immer zu Unrecht — den Verdacht
aus, als diene die ,gute Meinung® in vielen Fallen nur zur frommen Etikettierung
einer sehr unheiligen und selbstsiichtigen Sache, als mache man es sich durch die
ein- oder mehrmalige Erweckung der ,guten Meinung“ sehr bequem, als weiche
man dadurch den eigentlichen Pflichten und Opfern des Lebens aus. Aber das ist
keineswegs ihr Sinn. Sie hat vielmehr im tiefsten die Funktion einer stindigen und
schmerzhaften, ganz innerlichen Reinigung. Sie soll den Menschen immer wieder
aus seiner selbstsiichtigen Verhaftung an die Geschépfe 16sen. Man mufl nur einmal
pachlesen, mit welcher inneren Feinnervigkeit grofle Christen auch schon die gering-
ste Abweichung vom Willen Gottes und der vollkommenen Liebe zu ihm durch die
Reinigung ihres Herzens korrigieren. Da heifit es z. B. einmal in einer Tagebuch-
cintragung der franzosischen Mystikerin Lucie Christine: ,Heute war der erste
schéne Frithlingstag. Meine Toduter trugen neue Kleider, und ich empfand einiges
Vergniigen, als ich die eine in der Anmut ihrer sechzehn Jahre, die andere in ihrem
kindlichen Liebreiz sah. Ich glaube, dies Vergniigen war zu groff. In der Gegenwart
des Herrn machte ich mir Vorwiirfe deswegen und bekannte ihm meine Oberflich-
lichkeit®4.“ Man wird nicht jedem eine solche Selbstbeobachtung empfehlen. Sie
setzt eine entsprechende Gottverbundenheit und eine grofle Begnadung voraus.
Aber sie kann uns zeigen, worauf die Reinigung unserer Absichten, unserer ,Blidke®
und Neigungen abzielt. '

8. Das sicherste Mittel der Reinigung und zugleich die vollkommenste Einiibung
der Indifferenz ist der Gehorsam, In ihm entsagt der Mensch am offenkundigsten
seinem Eigenwillen. Er hat darum fiir den titigen Christen, der in der stindigen
Begegnung mit der Welt viele Entscheidungen zu treffen hat, eine besondere Be-
deutung. Hier wird selbst die Wahl des Guten einem fremden Willen unterstellt,
damit der Eigenwille nichts mehr hat, woran er sich klammern kénne. Es ist eine
alte Weisheit, dafl die selbstgewahlten Kreuze leichter zu tragen sind, als die im
Gehorsam aufgegebenen. ,Die Eigenliebe bringt es mit sich®, schreibt Franz von

22 Monum, S. J. Monum. Ignatiana IV, 1, 471.

22 Brief an P. Miron, Lissabon (Monum. S. J., Monum. Ignatiana I, 4, 627).

% Tagebudicintragung vom 6. Mai 18838 (Lucie Christine, Geistl. Tagebuck. Ubersetzt von
Romano Guardini, Mainz 1921, 3. Aufl,, S, 119).



338 Friedrich Wulf

N

Sales, ,dafl wir dieses und jenes Gute nach eigener Wahl tun méchten, aber nicht
nach der Wahl anderer im Gehorsam. Wir wollen es so tun, dafl es von uns und nicht
von anderen kommt. Wir suchen immer uns selbst, unseren eigenen Willen und
unsere Eigenlicbe. Wenn wir aber die vollkommene Liebe zu Gott haben, so werden
wir lieber tun, was befohlen ist; denn es kommt dann mehr von Gott und weniger
von uns“®, Wer uns die Moglichkeit der Reinigung des Herzens im Gehorsam und
die damit verbundene gréfiere Gottesliebe aus Erfahrung weifl, wird den Gehorsam
suchen und ihm nicht ausweichen. Dieser Gehorsam wird aber nicht nur dort getbt,
wo er als evangelischer Rat in Form eines Geliibdes oder Versprechens iibernommen
wird, wenn dies auch immer seine christliche Hochform bleibt. Er hat in analoger
Weise auch in Ehe und Familie und tiberhaupt iberall, wo ein berechtigtes und
darum letztlich gottgewolltes Vorgesetzten- und Untergebenenverhiltnis besteht,
seinen Ort. Nicht zu Unrecht gibt es darum religiose Gemeinschaften von Christen in
der Welt, die nach den evangelischen Réten leben und die den ,weltlichen® Gehor-
sam in den religiésen miteingeschlossen wissen wollen.

Dariiber hinaus aber gibt es noch einen inneren Gehorsam, der immer und von
jedem geiibt werden kann. Wer sich ndmlich ernstlich bemiiht, sein Herz, seine Ge-
danken und Blicke, seine Worte und Handlungen im Aufschanen zu Gott immer
wieder zu reinigen, der wird ganz von selbst hellhérig fir die Einsprechungen und
Antriebe des HI. Geistes. Auch diese fordern vom Christen Gehorsam und sind
darum fiir ihn eine neue Quelle der Reinigung. Sie rufen ihn oft genug aus seinem
Planen und damit aus seinem Eigenwillen heraus. Durch ihre Befolgung wird der
Christ in einer Weise zu einem Werkzeug in Gottes Hand, wie es sonst durch keine
andere Ubang mehr erreicht werden kann. Eben deshalb legen Lehrer des geistlichen
Lebens wie Lallemant?6 auf die Beachtung und Befolgung der géttlichen Ein-
sprechungen einen so grofen Wert. Hier zeigt sich, wie nicht nur diejenigen, die
reinen Herzens sind, Gott schauen, sondern auch umgekehrt die Gottesschau die
Reinigung des Herzens nach sich zieht. Wer ndmlich mit Eifer und Treue den inneren
Erleuchtungen und Antrieben nachzukommen pflegt, kann es nur darum, weil er
in allen Dingen Gott findet und Gott ihm aus allem, ihn rufend und einladend, ent-
gegenkommt.

V.

Das Ergebnis unserer Untersuchung ist also, dafl auch in einem tatigen Leben
Reinigung des Herzens und Gottesschau in einem unléslichen Zusammenhang stehen.
Die verschiedenen Weisen der Einiibung der Indifferenz sind zugleich auch Weisen
des Wandels in Gottes Gegenwart. Eines bedingt das andere. Man konnte darum
fisr den Aufweis dieses Zusammenhangs auch umgckehrt vorgehen und zeigen, wie
der Wandel in Gottes Gegenwart den Menschen notwendig aus der selbstsiichtigen
Verhaftung an die Geschopfe 13st. Dabei wiirde sich herausstellen, dafl es, genau
besehen, zwei Wege gibt, auf denen dies geschieht. In einem mehr kontemplativen
Lebensideal bleibt das Bewufitsein des Menschen, der sich aus der Tétigkeit heraus
Gott zuwendet, irgendwie gespalten zwischen Gott, dem sein eigentliches Herz ge-
hort, und der Welt, die nach wie vor seine Aufmerksamkeit beansprucht. Und auch
. 2; Briefe aus dem Jahre 1613 oder 1614 an Schwester Favre, Ordeusfrau der Heimsuchung

on.
" 28 yL:)‘uis Lallemant, Die geistl. Lehre, Luzern 1948



Reinigung des Herzens und Gottesschau 339

dort, wo die Kontemplation nicht ausdriicklich angestrebt wird, erleben innerliche
Menschen fast immer dieses Geteiltsein. Man sieht es daraus, wie sie den Wandel
in Gottes Gegenwart schildern. So schreibt z. B. Ampére einem seiner Freunde:
sStudiere die Dinge dieser Welt, es ist die Pflicht Deines Berufes. Aber schau sie
nur mit einem Auge an; Dein anderes sei bestindig auf das ewige Licht gerichtet!
Hére auf die Gelehrten, aber nur mit einem Ohr! ... Schreibe nur mit einer Hand,
mit der anderen halte Dich am Gewande Gottes, wie ein Kind sich am Gewand
seines Vaters hilt! Ohne diese Vorsicht wiirdest Du unfchlbar Dein Haupt an einem
Fels zerschmettern“??. Fast mit den gleichen Worten mahnt die Stifterin der Ge-
nossenschaft der Schwestern vom armen Kinde Jesu, Clara Fey, ihre Mitschwestern:
»Du hast zwei Augen: mit dem linken sollst du auf deine Geschidfte und Berufs-
arbeiten sehen, das rechte aber soll unverwandt den Brautigam anschauen. Du hast
zwei Hinde: die eine soll wirken aus Liebe im Dienste der Liebe, mit der anderen
aber sollst du an deinem Herrn festhalten, auf ihn dich stiitzen, ohne jemals los-
zulassen. Du hast zwei Ohren: das eine soll offen sein fiir die Bediirfnisse des Néch-
sten, das andere aber soll stets horchen und lauschen auf die Stimme des Geliebten,
der im Innern redet“2. Dieses Bewufitsein des Geteiltseins 148t sich wohl in keinem
Falle ganz vermeiden, nicht nur wegen der Enge des menschlichen Bewufitseins,
sondern weil die Losldsung von den Geschépfen gerade am Anfang des geistlichen
Weges und auch spiter immer wieder als solche empfunden wird. Aber in einem
tatigen und mehr oder weniger apostolischen Leben miifite es auf die Dauer iiber-
wunden werden, falls man nur ,alle ungeordneten Neigungen von sich entfernt®
(Exerzitien, 1. Vorbemerkung) und Gott ,in allen Dingen® findet, mitten in jener
Welt, in der man lebt und arbeitet, Freude und Leid erfahrt und schliefilich den
Tod erwartet. Das ist jedenfalls die feste Meinung des hl. Ignatius von Loyola, der
das apostolische Ideal am konsequentesten durchdacht hat und dafiir auf seine eigene
reiche Erfahrung hinweisen kann.

In der beriihmten Betrachtung zur Erlangung der Liebe schildert er jene Gottes-
schau, zu der die ,Geistlichen Ubungen® den Mensdien fithren wollten. Auf allen vier
Stufen dieser Betrachtung findet der Beter den liebenden Gott in seinen Geschopfen.
Er erwigt zunichst, wie sie von Ihm kommen, und Er in ihnen wohnt und wirkt, um
sie endlich auf der hchsten Stufe in ihrem Hervorgehen aus dem Herzen Gottes zu
schauen. Hier sind die Geschopfe gleichsam zu Gott hin durchsichtig geworden. Sie
offenbaren dem Menschen ihr eigentliches und tiefstes Wesen: sie kiinden ihm von
Gott, aber nicht nur in der Weise des schlufifolgernden Denkens, sondern in einer
gewissen Unmittelbarkeit gnadenhafter Erfahrung; und auch hier nicht in erster
Linie von seiner Schonheit, wie im 10. Buch der Bekenntnisse des hl. Augustinus,
sondern von seiner ,Macht, Gerechtigkeit, Giite, Treue und Barmherzigkeit®. Der
von allem Irdischen geldste Mensch erfahrt im Umgang mit den Geschdpfen nicht
nur die stindige Gegenwart Gottes, sondern wird mit ihm auch in sehr inniger
Weise vertraut; er hort und sieht ihn mit den inneren und dufleren Sinnen als den
»Schopfer und Herrn aller Dinge®, als den Vater, als den Erléser und Freund. So
geht audh fiir ihn das Wort der Verheiflung in Erfillung: ,Selig, die reinen Herzens
sind; denn sie werden Gott schauen.“

27 Nach L. Pfleger, Ampére, der Christ. In: Hochland, Januar 1937, S. 851,
28 Betrachtung vom 18. April 1849 (als Manuskript gedruckt).





