Synagoge und Kirche
Zu Neubegegnungen von Judentum und Katholischer Kirche

Von Heinrich Krauf S. J.,, Lyon

In einer Londoner Rede vom Jahre 1951 wies Martin Buber darauf hin, welch
neue geistige Bedeutung das Judentum in den letzten Jahren fiir viele Menschen
gewonnen habe: ,Das ist ein Neunes, dafl die Welt etwas vom Judentum erwartet.
Viele Jahrhunderte lang war die Tiefe des Judentums unbekannt und unbeachtet:
im Zeitalter des Ghettos, weil die Wirklichkeit der jiidischen Existenz gar nicht ge-
sehen wurde, im Zeitalter des Auszugs aus dem Ghetto, weil nur die Juden, nicht
das Judentum in die Erscheinung trat. Etwas scheint sich da 4ndern zu wollen . . .“1
Auch bei uns Christen scheint sich ein vertieftes Verstindnis des Judentums anzubah-
nen. Nicht nur, dafl die grauenhaften Ereignisse der letzten Judenverfolgung auf ab-
sehbare Zeit einen gedankenlosen Antisemitismus unmédglich machen diirften, es
scheint sogar, dafl das Geschehen dieser Jahre ein neues, religidses Verhiltnis in der
Christenheit unserer Tage zum Judentum hervorgebracht hat. So wie der Drang zur
Assimilation bei den Juden einem bewuflten und betonten Bekenntnis zur Geschichte
und Figenart ibres Volkes Platz macht (allerdings oft unter Verzicht auf jede reli-
giose Bezugnahme), so ist bei den Christen die Finsicht gewachsen, daf eine Un-
terschlagung der Zusammenhénge zwischen Altem und Neuerm Bund, zwischen Syna-

“ goge und Kirche mit innerer Folgerichtigkeit auch zu einer Aushéhlung des eigenen
Glaubens- und Lebensgehaltes fiihrt.

Die Anziehungskraft der katholischen Kirche auf die heutigen Juden

Nirgends sind in der modernen Gesellschaft Religion und Volkstum noch so eng
verbunden wie im Judentum. Das Bewufitsein, ein ,auserwzhltes“ Gottesvolk zu
sein, dem von dem Finen, transzendenten Gott besondere Auftrige und Verheifiun-
gen zuteil geworden sind, hat die Geschichte der Juden von ihren Anfingen an be-
stimmt. Vor wie nach der Zerstérung des Tempels unter Titus war es die religiése
Idee, die das Judentum zusammenhielt und die in der Auseinandersetzung zuerst
mit den Heiden und spater mit den Christen die Grundlage jiidischer Existenz bil-
- dete. Auch heute noch sind — neben den mannigfachen Bestrebungen zur religisen
Erneuverung innerhalb des Judentums selbst — die echten und tiefen Konversionen
vieler Juden zum Katholizismus ein deutliches Zeugnis fiir den Tiefgang der Ausein-
andersetzung, die um die Deutung jiidischen Daseins gefiihrt wird. Dabei wird auch
auf jlidischer Seite der religidse Ursprung solcher Konversionen durchaus zugegeben
und anerkannt: ,Es ist ja ein hochst charakteristisches Faktum, daf in der Friihzeit
der modernen Gesellschaft geistig wichtige Juden sich dem Christentum nicht als der
christlichen Religion, sondern als der christlichen Kultur zugewandt haben, wogegen
heute die bemerkenswerten Sympathien geistiger judischer Menschen fir das Chri-
stentum in einem Gefiibl religiésen Mangels und religiésen Verlangens wurzeln®
(Buber 65).

1 Martin Buber, An der Wende. Reden iiber das Judentum. Koln und Olten, Jakob Heg-
ner 1952, S. 64.



Synagoge und Kirdie , 341

‘Was fast alle modernen jiidischen Konvertiten kennzeichnet, ist neben einer aus-
gesprochenen Leidenschaft fiir die Wahrheit die Auseinandersetzung mit dem Alten
Testament, oder besser gesagt, die tief begliikende und den eigenen Glaubensweg
bestatigende Entdeckung, dafl in Christus und seiner Kirche Israel seine Erfiillung
findet. So war fir Karl Stern? eine Predigt des Miinchner Kardinals Faulhaber vom
Dezember 1933 gegen den Antisemitismus von entscheidender Bedeutung: ,Sie hatte
cinen tiefen, unwiderruflichen Einfluf auf mich. Ich erinnere mich gut, dafl mir der
Kardinal mit den wenigen, kargen Hinweisen auf die Paulinische Idee vom nach-
christlichen Judentum einen véllig neuen Aushlick erdffnete. Mir war wie einem
Kinde, das sein eigenes Haus von innen und vom Garten aus gesehen kennt, und
dem es jetzt zum ersten Mal aus der Ferne als ein Teil der Landschaft gezeigt wird®
(180). Ahnlich bedeutsam wird Léon Bloys Buch ,,Das Heil durch die Juden® fir
Raissa Maritain®: ,Dieses Buch lasen wir im August 1905 auf dem Lande. Es ent-
deckte uns den heiligen Paulus und die wunderbaren Kapitel 9, 10 und 11 seines Ro-
merbriefes. .. Aber schon die erste Zeile dieses... Epos. .. weist auf einen noch
Hoheren hin: Salus ex Judaeis est. Das Heil kommt von den Juden. Dieses Wort
Christi steht im 4. Kapitel des Johannes-Evangelium, Vers 22... Dieses Zeugnis
offenbarte mir zuerst die Einheit der beiden Testamente, die durch Christus mitein-
ander verbunden sind. ER selbst sagt es: ER, DER das Heil ist, kommt von den Ju-
den. Durch IHN ergieflt sich das Alte Testament ins Neue, das zu jenem nicht im
Gegensatz steht, sondern seine Erfiillung und Vollendung ist® (113 {.). Die katholi-
sche Kirche als Erfiilllung des Judentums — dies wird die grundlegende Einsicht, die
den Uhertritt als erlaubt, ja sogar als notwendig erkennen 1at. Und vielleicht war
bei einer Simone Weil das Haupthindernis ihres Ubertritts zur Kirche ihr Unver-
stindnis fiir das Alte Testamentt. Ganz richtig hat Buber (67) gesehen, daf sie im
Gegensatz zu Bergson das Judentum verwarf. Man ist versucht, gerade auf diesen
Umstand die Unfabigkeit Simone Weils zuriickzufiihren, trotz ihrer tiefen Liebe zu
Christuss das Wesen der Kirche zu erfassen. Der Zuwendung zu Christus darf keine
solche Ablehnung und Verwerfung des Judentums als religiéser Haltung vorausge-
hen, wie dies bei Simone Weil der Fall gewesen ist.

2 Karl Stern, heute Nordamerika, stammt aus einer liberaljiidischen Kaufmannsfamilie
des Bayerischen Waldes. Bei seinen Studien auf verschiedenen Universitdten Deutschlands
verliert er den nie tief verwurzelten Glauben, ohne aber jemals ganz vom orthodoxen
Judentum loszukommen. Christliche Freunde, die ihren Glauben tief und edit leben, machen
den jungen Arzt fir christliche Gedanken zuginglich, bis er dann viele Jabre spiter in
der kanadischen Emigration wihrend des zweiten Weltkrieges den Weg zur katholischen
Kirche findet. Vor kurzem erschien seine von ihm selbst verfafite Konversionsgeschichte unter
dem Titel: Die Feuerwolke (The pillar of fire) — Lebensgeschichte und Bekenninis eines
Psydhiaters. Salzburg, Otto-Miiller-Verlag, 1954 (siche auch den Besprechungsteil dieses
Heftes).

3 Raissa Maritain, die Gattin Jaques Maritains, in der Ukraine geboren, hat noch von den
Grofieltern her einen Begriff von echter jiidischer Frommigkeit bekommen. In ihrer frithen
Jugend ziehen die Eltern nach Paris; sie wachst als Franzosin auf, lernt an der Universitit
ibren kiinftigen Gatten kennen, mit dem sie gemeinsam den atheistischen Nihilismus dber-
windet, um katholisch zu werden. Die angefiiirten Zitate sind ihren Lebenserinnerungen
entnommen, die auch in deutscher Ubersetzung vorliegen. — Die grofien Freundschaften,
Heidelberg, F. H. Kerle Verlag, 1954.

4 Simone Weil, Attente de Dieu, Paris 1950, S. 32f.

5 ebd. S. 14, 22.



342 ‘ Heinrich Krauf§
Schwierigkeiten bei der Konversion

Eine der hauptsichlichsten Fragen, die sich dem Juden auf dem Weg zur Kirche
immer wieder stellt, ist die nach der Erlaubtheit eines Ubertrittes. Bedeutet dieser
nicht Verrat am eigenen Volke, zumal zu einer Zeit, in der der Antisemitismus einen
seiner Hohepunkte erreichte? Dafl dies fiir Henri Bergson etwa und Franz Werfel
ein entscheidendes Hindernis wurde, ist bekannt. Beide waren der Kirche sehr nahe
gekommen, ja, hielten sie fiir die rechtméifige Nachfolgerin und Erfiillung Israels.
Werfel hat dies in seinen ,,7 heologumena® unter der Uberschrift ,Uon Christus und
Israel“® deutlich genug ausgesprochen, jedoch die Taufe fiir einen Juden als ,Deser-
tieren® bezeichnet. Bergson schrieb in seinem Testament: ,Meine Uberlegungen ha-
ben mich immer niher zum Katholizismus gefiihrt . .. Ich wire iibergetreten, wenn
ich nicht seit Jabren eine furchtbare antisemitische Welle sich hitte vorbereiten
sehen, . .. ich wollte mich nicht von denen trennen, die schon morgen die Verfolgten
sein werden, aber ich hoffe, dafl ein katholischer Priester . .. die Gebete an meinem
Grabe verrichten moége.“ — Und diese Bitte stellte er, nachdem er noch ausdriicklich
Zeugnis fir sein Judentum abgelegt hatte: ,Als im ,Etat francais‘ das Judenstatut
verkiindet war, bot die Regierung seines Landes dem grofien Biirger jiidischer Ab-
kunft und judischen Glaubens, dessen Ruhm in den hohen Schulen und Studierstu-
ben der ganzen Erde seine Heimat hat, in einer Art verlegener Scham . .. eine Aus-
nahmebehandlung an. Aber Bergson weigerte sich, aus solcher Hand ein solches Ge-
schenk zu empfangen . .. Und als kranker Greis in seinem 80. Jahr ging er hin — im
Schlafrock und in Pantoffeln, wie man berichtet, und von einem Diener gefiihrt,
um als Jude eingetragen zu werden .. .“7.

Auch Karl Stern hat mit diesem Problem gerungen: ,Lange Zeit dachte ich, es sei
moglich, Jude zu bleiben und doch das Geheimnis Jesu in sich zu bewahren. Ich weifi,
daf} viele in diesem eigentiimlichen Zustand verbleiben . .. Es schien mir unméglich,
daf} Christus in diesem Augenblick der Todespein unseres Volkes von einem von uns
fordern wiirde, fahnenfliichtig zu werden. Die meisten Juden, die mit einem Fuf auf
der Schwelle der Kirche bleiben, fithlen, dafl in einem derartigen geschichtlichen
Augenblick sogar Jesus die leidende judische Gemeinschaft nicht verlassen hitte . . .“
(256). Aber tiber die Furcht vor dem Verrat hinaus ist es noch etwas anderes, was
manche Juden vor dem letzten Schritt in die Kirche zuriickhilt. Es ist eine geheim-
nisvolle, geradezu metaphysische Angst. Sie rithrt an die heilsgeschichtliche Stellung
des jiidischen Volkes. Nachdem es seine erste Berufung zum Heil verraten hat, ist
es ort- und ziellos geworden. Wie Kain, der Brudermoérder, irrt es in der Welt um-
her, nirgends sicher, nirgends zu Hause. Sein Leben durch die Jahrhunderte gleicht
einem stindigen Sterben. Eben dieses Schicksal kommt dem Konvertierenden im
Augenblick seines Ubertrittes irgendwie zum BewuStsein. Er erleidet in zusammenge-
driangter Weise die heilsgeschichtliche Situation seines Volkes. Er kommt sich darin
wie im Todeskampf vor. ,Die Juden sind da, sie leben, wihrend doch der endliche
Sinn ihrer Existenz als Volk der ist, sich zu transzendieren. Dies mag der Grund

¢ Franz Werfel, Zwischen Oben und Unten, Stockholm, Hermann-Fischer-Verlag, 1946,
S. 280 4f.
7 vgl. Rhein. Merkur v. 15. 11. 1946.



Synagoge und Kirche 343

sein, warum nicht selten Juden, die sich Christus ndhern, sich stirker gegen sein
endgiltiges Umfangen strduben als andere sonst. Bei allen Juden, die ich der Kirche
sich zukehren sah, mit einem Fufl noch auf der Schwelle zbgernd, bestand auler tausen-
den von natirlichen Hindernissen, aufer der Furcht eines feigen Verrats, der Angst
vor der Isolation, noch etwas anderes: ein anscheinend unbezwingliches Grauen, das
bis tief in die sozialen und biologischen Persénlichkeitsschichten hinabreicht, so daf§
der Puls zu stocken und das Blut in den Adern zu gerinnen scheint; eine kosmische
Angst, eine Panik vor Tod und Auflésung. Die Agonie eines ganzen Volkes wird
gleichsam in den Raum eines individuellen Daseins geprefit...“ (194).

Bei Edith Steins Bekehrung scheint diese Angst eine geringere Rolle gespielt zu
haben. Doch wurde sie bald schmerzhaft auf den ,kosmischen Abgrund® (Stern) zwi-
schen dem jidischen Volk und der katholischen Kirche hingevﬂiesen, als sie ihrer
Mutter ihre Konversion mitzuteilen hatte. ,Kirche und Synagoge standen sich gegen-
tiber” deutet Hilda Graef diese Begegnung: ,Es gibt im Menschenleben Situationen,
die von héchstem Symbolgehalt erfiillt sind; Begegnungen, wo zwei Menschen sich
nicht nur als Individuen gegeniiberstehen, sondern als Vertreter zweier Weltalter,
zweier Volker, zweier Religionen. Solche Begegnungen entbehren fast nie der Tra-
gik, und wenn die Menschen, die sich so gegeniibertreten, durch Bande des Blutes
oder der Freundschaft verbunden sind, ist die Tragik fast unvermeidlich. In Edith
Stein und jhrer Mutter standen sich Kirche und Synagoge gegeniiber, denn die Kir-
che ist die Tochter der Synagoge. Die Szene zwischen den beiden Frauen war niich-
tern einfach, ohne jede Theatralik. Der Heilige Geist gab Edith die Kraft und die
Weisheit, der Mutter nichts als die bloBe Tatsache mitzuteilen. Vor ihr kniend sagte
sie nur: ,Mutter, ich bin katholisch’. — Die Wirkung dieser wenigen Worte war er-
schiitternd. Edith hatte eine Szene erwartet, Vorwiirfe, womdglich sogar Ausstoung
aus dem Elternhaus. Nichts von alledem geschah, aber etwas viel Unertriglicheres:
die starke, tiichtige Frau, die sich nie zuvor von ihren Gefiihlen hatte {ibermannen
lassen, legte den Kopf in die Hande und weinte. Auch Edith weinte; denn beide
Frauen schmerzte die innere Trennung, die Ediths Entschlufl notwendigerweise mit
sich brachte, gleich tief. In ihren Seelen wiederholte sich das alte Drama vom Un-
verstindnis der Synagoge, die ihren Glauben verraten wahnt, und dem Unvermo-
gen der Kirche, das einst Paulus so schmerzlich gefiihlt hatte, der Synagoge die
Augen fir das neue Licht der Menschwerdung Gottes zu 6ffnen“s.

Karl Stern fand die Lésung dieses Zwiespaltes nicht nur in der Tatsache, dafl mit
Hitler die Juden ,zum ersten Mal in der Geschichte seit Christi Erscheinen“ (256)
verfolgt wurden, ganz ohne Riicksicht, ob sie getauft waren oder nicht, sondern noch
mehr durch ein Gesprach mit einer Klosterfrau, mit der er sich damals oft iiber geist-
liche Fragen unterhielt: ,Ich hitte mir einmal geschworen, sagte ich, fiir den Rest
meines Lebens alles zu tun, um den Juden zu helfen, wenn ich aus Deutschland ent-
kommen wiirde . . . Die Nonne meinte, dal der Vorsatz, ,den Juden zu helfen’, kein
Problem sei, das auf einer rein natirlichen Ebene gelost werden kénne. Es wiirde
sehr beschrankt von mir sein, zu glauben, ich konnte den Juden nur dadurch helfen,
daf ich in Palidstina Landarbeit verrichtete, oder in der Offentlichkeit fiir Rassen-

8 Hilda Graef, Leben unter dem Kreuz. Eine Studie iiber Edith Stein. Frankfurt/Main,
Verlag Josef Knecht, 1954, S. 52f.



344 ) Heinrich Krauf§

gerechtigkeit eintrite, oder ein grofier zionistischer Fiihrer wiirde. Hitte ich wirk-
lich die Welt cines heiligen Thomas'und eines heiligen Augustinus, eines Newman
oder Pascal erfaflt, dann miisse ich etwas zugeben, nimlich, daR die seelische Pein
und Bewufitseinstritbung, die ich gerade jetzt durchmache, geniigen wiirden, ,den
Juden zu helfen’, und zwar sehr viel mehr, als ich in der praktischen Ordnung der
Dinge erreichen konne. Verstiinde ich dies nicht, dann sollte ich lieber den heiligen
Thomas und den heiligen Augustinus, Newman und Pascal in Ruhe lassen* (257 f.).

Sollte hier nicht anch der tiefste Sinn von Edith Steins Sendung gesucht werden?
Schon 1932 hatte sie in einer Rede gesprochen ,von dem Fluch, der auf dem jiidi-
schen Volke lag, das den Messias ans Kreuz gebracht hatte; dafl Siihne geschehen
miifite — Sithne nicht vom einzelnen, sondern von der Rasse her* (Graef 129). Und
anlifllich des Judenprogroms von 1938 sagte sie: ,Das ist der Schatten des Kreuzes,
der auf mein Volk fillt. O wenn es doch zur Einsicht kime! Das ist die Erfiillung
des Fluches, den mein Volk auf sich herabgerufen hat .. .“ (248). Wenn es zu fragen
erlaubt ist, worin der Auftrag Gottes bestand, den Edith Stein fiir ihre Zeit zu er-
fiillen hatte, so ist er wohl nicht so sehr in ihren philosophischen Schriften zu suchen,
als vielmehr in der klaren und bewufiten Annahme des Leidens und Sterbens als
Glied jenes Volkes, dem sie ,dem Fleisch nach“ entstammte. Trotz ihrer scheinba-
ren Flucht ans dem Judentum durfte sie gerade darum sterben, weil sic Jiidin war,
als ob sich in ihr jener Wunsch erfiillen sollte, den Paulus in so erschiitternden Wor-
ten ausgesprochen hat, als er den auof seinen Stammesbriidern liegenden Fluch auf
sich nehmen wollte: ,Wahrheit rede ich in Christus, ich lige nicht, mein Gewissen
bezeugt es mir im Heiligen Geiste, dafl ich grofle Trauer habe und unaufhérlichen
Schmerz in meinem Herzen. Denn ich wiinschte, ich ware selber verflucht von Chri-
stus weg an Stelle meiner Briider, meiner Verwandten dem Fleische nach. Sie sind
Isrcaliten, thnen gehéren die Sohnschaft und die Herrlichkeit und die Bundesschliisse
und die Gesetzgebung und der Gottesdienst und die Verheilungen — und sie besit-
zen die Viter, aus denen Christus dem Fleische nach stammt, der iiber allem ist, Gott,
gepriesen in Ewigkeit, Amen“ (Rém 9, 1—5).

»Sie sind Juden: auch ich”

Durch dieses Verantwortungsbewuftsein fiir ,die Briider® kommt es auch, daff
sich jiidische Konvertiten keineswegs aus ihrem Volk einfachhin ausgeschlossen fiih-
len, mdgen auch ihre bisherigen jiidischen Freunde den Ubertritt so empfinden.
»Wenn ich einen Freund treffe”, sagt Stern, ,mit dem ich einst in der zionistischen
Jugendbewegung oder in einer Gruppe von radikalen Studenten gearbeitet habe,
beobachte ich die merkwiirdige Tatsache, dal ich im Grunde gar nicht von ihren
Idealen abgewichen bin. Den Kern ihrer Uberzeugungen teile ich nach wie vor mit
ihnen. Er ist in meinem Glauben enthalten. Was ihnen als Verrat vorkommen muf3,
ist fiir mich Erfiillung. Ich verstehe immer noch alles das, wovon sie reden, aber
sie kénnen mich unmoglich verstehen. Gerade das macht solche Szenen als mensch-
liche Begegnung, als das Wiedersehen mit Freunden so schmerzlich . ..“ (8). Dieses
Gefiihl der Gemeinsamkeit kann sogar noch weiter gehen: ,Der verstorbene Pater
Daniel Feuling OSB hat ein kleines Erlebnis aufgezeichnet, das (Edith Steins) star-



Synagoge und Kirche 345

kes Zusammengehérigkeitsgefithl mitihrem Volk beleuchtet. Eines Tages ging er mit
ihr und dem jidischen Professor Koyré (in Paris) den Montmartre hinauf zum Sacré
Coeur und dabei sprach sie mit Koyré von allerlei, besonders von jiidischen Philo-
sophen — auch Husserl war ja jidischen Blutes, ebenso Henri Bergson und Meyer-
son in Paris. ,Auch der ist einer der unsrigen®, hief es verschiedentlich. Mich belustigte
ein wenig die Weise Koyrés und Edith Steins, die von Juden und Jiidischem redend,
einfach ,wir’ sagten. Ich erlebte stark die Blutsgemeinschaft, die so lebendig in Edith
war und einst im heiligen Paulus, der mit Stolz und Nachdruck sein .Hebraei sunt: et
ego! — Sie sind Hebrier: ich bin es auch!‘ sprach. Da wurde ich ein wenig boshaft
und frug mit ernster Miene: ,Ja, wohin tun Sie denn mich?* Ganz betroffen schau-
ten sie mich an und frugen: ,Ja, sind Sie denn von uns? Bis ich sie beruhigte und
ihnen anderen Bescheid gab“ (Graef 100 f.). So findet sich also beides im Bewuft-
sein des konvertierten Juden: ein Verlieren seiner Briider und ein Finden. Gerade
in der Aufgabe seines Volkes findet er dieses erst richtig; wer anders empfinde, wire
im Grunde nie Jude, sondern Atheist und Heide gewesen. ,Heute weil ich*, schreibt
Karl Stern, ,daf ich in Wirklichkeit nichts aufzugeben brauchte. Auf einer geistigen
Ebene ist Christentum Judentum, das zu seiner Erfilllung gebracht wurde. Der Christ
leugnet keine einzige wesentliche Wahrheit des Alten Testaments“ (197). Ahnlich
gesteht Frau Maritain, sie habe erst ,,durch den Ubertritt zum Christentum die Grofle
und den Sinn der Berufung Israels zu ahnen begonnen“ (269).

Die Bereicherung der heutigen Christen durch die bekehrten Juden

Inseinem Lebensbericht erzihlt Karl Stern, welche Uberraschung es fiir ihn bedeute-
te, bei seinen christlichen Freunden eine so tiefe innere Beziehung zu jiidischem Denken
und Fihlen zu finden: ,Wir saflen zusammen, ein protestantisches (japanisches)
Ehepaar, eine Katholikin und ein Jude; und immer, wenn wir nicht gerade mikro-
skopische Schnitte ansahen oder die Weltpolitik besprachen, redeten wir iiber Re-
ligion. Diese Menschen waren eine Insel fiir mich; denn sie hatten sich ihre mensch-
liche Anstindigkeit erhalten. Schon an und fiir sich war das ein Trost; dennoch be-
deutete die Situation fiir mich, in einem Zustand der geistigen Unruhe, gleichzeitig
eine undeutliche Herausforderung. Da dachten Japaner und Deutsche die gleichen
Gedanken, hegten die gleichen Gefithle, — véllig verschieden von den Heiden um
uns, aber auch verschieden von denjenigen meiner jiidischen Mitbriider, die Agno-
stiker oder irreligiés waren. Hier war ich, mitten in einem Meer von Verrat, Heim-
tiicke, Niedertrichtigkeit und Gransamkeit; Tausende von Meilen vom Lande Ka-
naan und zweitausend Jahre von dem Zweiten Tempel getrennt, -— und ich hatte
Menschen aus fremden Nationen gefunden, denen die Worte Davids und Isaias im
Herzen eingegraben waren. Es war ein Wunder. Ich fiiblte es tief im Innern. .. Es
war wirklich der Geist des Judentums, den ich ini diesem seltsamen Milieu neu ent-
deckte; aber er war durch Menschen einer villig anderen Sphire bereichert und von
scinen rein ethnischen Elementen gereinigt . . . Ich erinnere mich sebr gut, daf} (sie)
die Welt des frommen Judentums liebten und verstanden und mir sehr zuredeten,
mich der Orthodoxie zuzuwenden. Was fiir ein merkwiirdiges Phinomen. .. “ (186 f.).

Mit der Erkenntnis der eigenen Bereicherung war aber fiir Stern noch eine zweite,



346 Heinrich Krauf§

nicht weniger grofle Entdeckung gegeben. Die Christen, mit denen er Umgang hatte,
glaubten zu seiner Uberraschung auch von ihm zu lernen; sie begannen sein Wissen
um das Alte Testament ,als eine Quelle lebenswichtiger und aufregender Informa-
tion zu betrachten® (177). Es ist in der Tat eine Bereicherung, die der Christ erfahrt,
wenn ein gebiirtiger Jude zu Christus findet, in einer Art Vorwegnahme dessen,
was sich in der Endzeit ereignen wird: ,Denn wenn schon ihre Verwerfung die Ver-
sohnung der Welt bedeutete, was wird dann erst ihre Wiederaufnahme anders be-
deuten als Leben aus den Toten® (Rom 11, 15).

Ist nicht das Ringen der sich bekehrenden Juden um die richtige Deutung der ji-
dischen Sendung dazu angetan, auch unser christliches Verstindnis vom Wesen der
Kirche zu vertiefen? Rufen sie uns nicht in sehr anschaulicher und geradezu hand-
greiflicher Weise ins Gedachtnis, daf wir das neue Gottesvolk sind? Es ist doch
keine Frage, dafl wir Christen von heute weithin die geschichtliche Dimension
der Kirche aus unserem Bewuftsein verloren haben. Was bedentet es uns schon, daff
wir Abendlidnder, die wir uns als die berufenen Trédger und Hiiter der christlichen
Botschaft betrachten, Dazugekommene sind, daf wir von den Gassen und Ziunen
gerufen wurden, wie Bettler und urspriinglich Ubergangene? Haben wir nicht eine
viel zu statische Auffassung vom Geheimnis des Corpus Christi mysticum? Die ,aus-
gebrochenen Zweige“ (Rom 4,19) der ungliubigen Juden sagen uns ebenso wie der
sgerettete Rest® (R6m 9, 27; 11, 5) der glaubig gewordenen, daf dieses Geheimnis
weitaus dynamischer und vielschichtiger ist.

Diese Einsicht 1afit uns zugleich die Art und Weise der Erlosung, vor allem in
ihrer geschichtlichen Dimension, besser verstehen. Die jiidischen Konvertiten mah-
nen uns an die Tatsache, dafl die Vollendung der Kirche noch aussteht und in dieser
Zeit immer nur Einzelne zu ihr finden. In dem erschiitternden Schlufiteil seines Bn-
ches (277—314) schreibt Karl Stern seinem Bruder, der in einem paldstinensischen
Kibbuz (Agrarsiedlung ohne Privateigentum) als Lehrer titig ist: , Vielleicht wiir-
dest du sagen: ,Leben wir denn in einem messianischen Zeitalter? .. .". Eine lange
Zeit sagte ich dies auch. Die Geschichte, die ich von dem Rabbiner erzahlte, der aus
dem Fenster schaut, als der Messias angeklindigt wird, und sagt: ,Ich sehe keine
Veranderung®, ist die ganze geistige Geschichte der Juden in den leizten zweitau-
send Jahren... Ich stimme nicht der Bemerkung des Rabbiners bei. Die Prophezeiungen
wurden erfillt. Christusistin der historischen Gestalt des Jesus von Nazareth auf Er-
den gewesen. Doch mit seinem Erscheinen schlechthin kann die Gesellschaft nicht plétz-
lich umgewandelt werden. Dies wiirde eine merkwiirdig mechanistische Geschichts-
auffassung voraussetzen. Die innere Freiheit, welche mehr als alles andere den Men-
schen gottihnlich macht, wiirde verleugnet werden, koénnte das Auftreten des Mes-
sias die Welt mit einem Male in eine Welt des Friedens und der Liebe umwandeln,
so wie der Druck auf einen Knopf ein Zimmer erhellt. Wir wiirden den Marionet-
ten in einem Ballett gleichen, die automatisch im Takt der Musik tanzen und leblos
umsinken, sobald die Musik aufhort. Das ganze Drama der jidischen Geschichte bis
zum Erscheinen eines solchen Messias (und sollte es sich auch erst zwanzigtausend
Jahre von heute an ereignen) wiirde vollig bedeutungslos sein. In Wirklichkeit ist
der einzige Christus, der mit einem jndaischen Konzept der Geschichte vereinbar



Synagoge und Kirche 347

ist, der Christus, der lebte und gekreuzigt wurde, der fleischgewordene Gott, der von
Parteipolitikern und rémischen Imperialisten verfolgt, zur Strecke gebracht und
schmachvoll hingerichtet wurde. Sein Frieden nnd Seine Gerechtigkeit verwandel-
ten die Welt nicht automatisch, von unserem Willen unabhangig; aber sie verklar-
ten die verborgenen Tiefen einzelner Seelen. Wenn Christus von der Wirkung sei-
nes ersten Kommens spricht, wahlt er bildliche Vergleiche wie ,Sauerteig’ oder ,Sa-
men’; in anderen Worten, Er spricht von Verdnderungen, die sich langsam im Ver-
borgenen oder verstreut vollziehen. Dies bedeutet nicht, dafl wir nicht avs dem
Blickpunkt des Christentums iiber Gesellschaft und Politik denken sollten, es bedeu-
tet nur, dafl jeder zuerst das Reich Gottes {das nicht von dieser Welt ist) suchen
sollte, und dafl alle anderen Dinge uns zufallen werden® (293 ff.).

Die schicksalsmifiige Oerflochtenheit von Kirche und Judentum

Franz Werfel beschreibt in seinem Roman ,Der Stern der Ungeborenen® eine
phantastische Zukunft nach vielen hundert Jahren, in der alle jetzt bestehenden
Volker und Institutionen verschwunden und durch andere ersetzt sind, aufler der
katholischen Kirche — und den Juden. Dies soll wohl nicht nur der Paulinischen
Prophezeiung im 11. Kapitel des Rémerbriefes entsprechen, sondern dariber hin-
aus auch das Nebeneinander von Judentum und Christentum in der Geschichte auf-
zeigen. Das Christentum hat das Judentum nicht einfach ,abgeldst in der Weise,
wie eine mit Méngeln behaftete Institution von einem grofien Reformator durch bes-
sere Einrichtungen ersetzt wird. Jesus hat nie den Geist des rechten Judentums ver-
worfen, wie er sich aussprach in den Patriarchen, in Moses, in den Propheten bis hin
zu Simeon und Anna, die mit vielen anderen noch zu seiner Zeit das Reich Gottes er-
warteten. Wir stoflen hier auf eine Tatsache, die auch uns Christen vielleicht viel zu
wenig klar ist: ,Jesus war nicht als ,Begrinder des Christentums‘, der ,Tochter-
religion’, gekommen; er war vor allen Dingen mit dem Anspruch, der Messias, def
Sohn des Lebendigen Gottes zu sein, zu uns Juden gekommen® (Stern 182). Er selbst
hat sich ausdriicklich als zu den Juden allein gesandt bezeichnet: ,Ich bin nur zu den
verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt®, antwortet er der Kananderin (Mt
15, 24). Er hat den Zwdlfen bei ihrer ersten Aussendung verboten, zu den Heiden
zu gehen (Mt 10,5). Erst die Weigerung der Juden, ihn als ihren Messias anzuerken-
nen, machte ihn zum Messias der Heiden und die Kirche zur Kirche der Heiden:
»- + - durch ihre Verfehlung kam das Heil zu den Heiden® (R6m 11, 11). Christus ist
in Wabhrheit Rex Judaeorum; nicht allein in dem Sinne, wie wir heute unser Christ-
konigsfest feiern, sondern auch im ganz buchstdblichen Sinne. , Jesus von Nazareth,
Konig der Juden®, diesen Titel mufiten die Juden iiber dem Krenz hinnehmen, weil
er eine Wahrheit aussprach, der sie sich nicht entziehen konnten. Sie sind und blei-
ben das Volk des Messias, ob sie wollen oder nicht.

Weil man nun eine Berufung Gottes zwar verlengnen und verraten kann, aber
trotzdem immer irgendwie unter ihrem Gesetz stehen wird — ,unwiderruflich sind
die Gnadengaben und die Bernfung Gottes* (Rém 11, 20) —, so fihrt uns dieses
»doppelte® Konigtum — um es einmal so zu nennen, obwohl es in Wahrheit ja ein

% Ein Reiseroman, Stodkholm 1946.



348 Heinrich Krauf§

einziges ist — auf die jiidisch-christliche Verflochtenheit auch im Unterworfensein
unter Verfolgung und Leid. Léon Bloy behauptet, ,die Juden seien ebenso mit dem
Zeichen des Kreuzes gezeichnet wie die Christen, wenn auch ,auf eine ganz andere
und eigene Weise“!%. Wenn dem so ist, dann ist auch der Gedanke von Raissa Mari-
tain, daf ,Israels Passion“ die vom Herrn selbst prophezeite Verfolgung der Kirche
»widerspiegeln“ wird (127), geschichtstheologisch durchaus vertretbar, wenn damit
auch keineswegs die Judenverfolgungen der Geschichte erschopfend erklirt sind.

Esist bestiirzend, wie Edith Stein das schon 1933 gewufit und von da an gelebt hat.
Auf einer Reise verbrachte sie in diesem Jahr die sog. Heilige Stunde vor dem
ersten Freitag im April in der Kapelle des Kélner Karmel. Sie selbst beschreibt ihr
Gebet dort ciner Freundin: ,Ich sprach mit dem Heiland und sagte ihm, ich wiilte,
dafl es sein Kreuz sei, das jetzt auf das jiidische Volk gelegt wurde. Die meisten
verstiinden es nicht; aber die es verstiinden, die miifiten es im Namen aller bereit-
willig auf sich nehmen. Ich wollte das tun, er sollte mir nur zeigen wie. Als die An-
dacht zu Ende war, hatte ich die innere Gewifiheit, daf ich erhort sei. Aber worin das
Kreuztragen bestehen sollte, das wuflte ich noch nicht“ (Graef 181). Denselben Ge-
danken teilte sie auch vor ihrem Eintritt ins Kloster einer Nichte mit als Motiv
dieses Schrittes (148). — Werfel geht sogar einmal so weit, die von Leiden und
Verfolgungen erfiillte Geschichte des jiidischen Volkes in den letzten zwei Jahr-
tausenden als ein notwendiges Zeichen fiir die Tatsache der Inkarnation anzuspre-
chen: ,Wenn der Christus die Wahrheit und das Leben ist, dann sind die Juden un-
verwilstliches Zeugnis dieser Wahrheit im Fleische. Ohne dieses lebendige Zeugnis,
das verfolgt und gegeiflelt durch die ganze Welt geht, sinke Christus zu einem
blolen Mythos hinab, gleich dem Apoll oder Dionysos (280).

Hintergriinde des Antisemitismus

In der ersten der schon erwihnten Reden meint Martin Buber (24 ff.), der Grund
des andauernden Hasses gegen die Juden sei der, dafl den Christen in ihrer ,Bestrei-
tung der Thora“ die Weiterexistenz dieses Volkes ein stindiger Vorwurf sei, und
er schliefit diesen Gedanken mit dem Wort eines mittelalterlichen hebriischen Dich-
ters, der zu Gott spricht: , Wir werden gehafit, weil wir dich licben, Heiliger!“

Das ist richtig und falsch zugleich. Falsch ist zunichst schon, wenn Buber hier be-
hauptet, dafl es Ansicht der christlichen Theologen sei, ,Gott habe dieses Volk ver-
worfen, das kein Erbe mehr habe(!), da sein Erbe an die Christenheit iibergegan-
gen sei”, denn das steht im Widerspruch zur ganzen theologischen Tradition, die sich
anf Paulus beruft!’. Die Juden bleiben trotz ihres Unglaubens nach dem Apostel ,im
Hinblick auf die Erwihlung geliebt um der Viter willen* (Rém 11, 28). Falsch ist
auch, daf} die Christen die Thora einfachhin ,bestreiten® und dafl hieraus der Ju-
denhaf entstanden sei. Ganz verschwiegen wird ferner die Tatsache, daf die ,un-
gliubigen Juden® sich selbst aufgrund ihrer Geschichte als die ersten Feinde des
christlichen Glaubens und der Person Christi ausgeben miissen. Der Schlufl aber:

10 Léon Bloy, Das Heil und die Armut. Das Blut des Armen. Das Heil durch die Juden.
Mit Beitridgen von Georges Bernanos, Raissa Maritain und Karl Pfleger. Heidelberg, F. H.
Kerle Verlag, 1953, S. 365, 363.

U Vgl. Fr. W. Maier, Israel in der Heilsgeschichte nach Rom. 9—11, Minster 1929.



Synagoge und Kirche 849

» Wir werden gehafit, weil wir dich lieben, Heiliger!“ enthilt trotzdem einen rich-
tigen Kern, der nicht iibersechen werden darf.

Die Tatsache ndmlich, dafl hier ein Volk Anspruch auf eine besondere gottliche
Auserwihlung erhebt, muf} ja nach allem, was unsere Erfahrung fiber die mensch-
liche Natur sagt, neben einer Anziehungskraft anch ganz elementare Krifte der Ab-
stoflung und des Hasses hervorrufen. Das erklirt anch, warum es Antisemitismus
schon gab, bevor es iiberhaupt Christen gab, und warum heutzutage Antisemiten
s0 oft mit dem gleichen Haf} die katholische Kirche verfolgen, die in die Verheiflun-
gen und Anspriiche Israels eingetreten ist. Jude sein und Katholik sein, auf nichts
reagiert die ,Welt“ so heftig, oft mit Abscheu und Abneigung, aus dem tiefsten
Inneren heraus, was nur dadurch erklirt werden kann, dafl es hier um eine letzte
Stellungnahme geht.
 Darum hat Stern recht, wenn er meint, daf} das Schicksal der Juden unter Hitler
nur dadurch erklirt werden konne, dafl es ,transzendentaler Natur“ sei (170), und
ebenso Werfel, wenn er sagt: ,Der Antisemitismus ist . .. kein menschliches Gebre-
chen nur, wie der Rassenhafl zum Beispiel zwischen Weillen und Farbigen, sondern
ein metaphysisches Phanomen. Es ist eine Form des Widerstandes gegen Christus,
gerichtet gegen den locus minoris resistentiae. Die Mission Israels lag von Anfang
ber darin, den Vilkern das groe Paradox aufzuzwingen, die Verkehrung der heid-
nisch-naiven Werte, die grofle Forderung: Lebe gegen deine gefallene Natur! Jesus
Christus ist, neben allem andern, was er ist, auch die Vollendung dieser Mission
Israels® (2851£.). Oder noch deutlicher: ,Israels Seele war und ist der Hohlspiegel,
der die Strahlen dieser Gottheit aus einer geheimnisvollen Konformitdt hinaus in
die Dunkelkammer dieser Welt reflektiert. Die empirische Fehlerhaftigkeit, Schwia-
che, Verstocktheit, ja temporare Verworfenheit des Judentums andert an dieser in-
telligiblen Tatsache nichts . . . Der Hafl gegen Israel ist demnach kein Hafl gegen die
schlechten Eigenschaften einer bestimmten Menschengattung, sondern nimmt, vom
Neide getrieben, diese nur zum Anlafl, um Israel zu hassen als den verursachten
Verursacher des unertriglichen Paradoxes von Sinai zu Golgatha. In einem Chri-
sten also haflt die mechanisch getaufte, aber essentiell unbekehrte und unbeschnit-
tene Natur ihren Messias, ihren Erloser (287). Hier ist wohl auch der tiefere Grund
fiir den Hinweis zu suchen, den Stern iiber ,eine merkwiirdige Ahnlichkeit zwischen
dem jiidischen Volk und der Kirche (macht): die Vergehen eines Mitglieds werden
mehr kolportiert als die Heiligkeit von hundert anderen® (258). Es geht eben nicht
so sehr um den Finzelnen als um die Gemeinschaft als solche. Von hierher gesehen
wire es wohl einer eingehenden Untersuchung wert, den Griinden fiir den Anti-
semitismus bei Leuten nachzuforschen, die sich fiir echte Christen hielten. Sollte nicht
auch hier der versteckte Widerspruch des Geistmenschen dahinterstehen, der sich so
oft auch gegen die ,leibhaftige” Kirche erhob, weil ihm jede ,Inkarnation des Gott-
lichen zum Skandalon wurde, oder sogar die Auflehnung des naturhaften Menschen
gegen den supranaturalen Anspruch der Offenbarungsreligion iberhaupt? Sicher
ist, daf gerade die institutionelle Kirche (besonders die Pépste!) im Mittelalter die
Juden eher beschiitzt hat und dafl zu sektiererisch-schwirmerischen Bewegungen oft
Judenverfolgungen parallel liefen.

Wozu der Geist Christi {reiben kann, zeigt uns in ergreifender Weise Ignatius von



850 Heinrich Krauf§

Loyola, der von sich sagen konnte, ,er wiirde es als eine besondere Gnade ansehen,
judischer Abkunft zu sein, um so dem Heiland auch in dieser Hinsicht dhnlicher
und gleichsam stammesverwandt zu sein“!2. Christus ,ihnlich werden®! Ist er nicht
selbst in seiner Passion das Opfer eines ,antisemitischen Aktes“ geworden: der Dor-
nenkrénung, ohne Befehl und Auftrag ausgefithrt von syrisch-samaritanischen
Soldnern, die gerade wegen ihrer jugendfeindlichen Einstellung als Garnison nach
Jerusalem gekommen waren?13 fidde

Der Christ, der za Jesus, zu seiner heiligen Mautter, zu den Aposteln gehoéren will,
kann nicht iibersehen, dafl diese alle ,dem Fleische nach“ Juden waren. Wenn er
dabei auch weif}, dal alles Leid, das seit Golgatha iiber dieses Volk gekommen ist,
Strafe und Sihne ist firr den Gottesmord, so darf er sich dennoch nie anmaflen, selbst
Richter oder gar ein Vollstrecker dieses Urteils sein zu wollen. Er wird sich bei An-
griffen auf die Juden mit ihnen solidarisch fithlen in dem Sinne, in dem Papst
Pius X1. (im September 1938 zu belgischen Pilgern) sagen konnte: ,Durch Christus
und in Christus sind wir die geistige Nachkommenschaft Abrahams. Nein, es ist
den Christen nicht mdglich, sich in irgendeiner Weise am Antisemitismus zu beteili-
gen ... Wir sind vom Geiste her Semiten®.

» Was wire Israel ohne die Kirche? Und was wire die Kirche ohne Israel?“ (Wer-
fel 291). Knapper 148t sich wohl kaum die innere Verflochtenheit beider ausdriik-
ken. Daf} die endgiiltige Rettung der Juden erst dann moglich ist, wenn ,die Voll-
zahl der Heiden® gerettet ist (Rom 11, 26, 27), hat seine Entsprechung in der heils-
geschichtlichen Tatsache, dafl die Erwihlung des neuen Gottesvolkes auf die Erwih-
lung des alten Gottesvolkes zuriickgeht; denn ,wenn die Wurzel heilig ist, dann sind
es auch die Zweige“ (R6m 11, 16). Wenn wir an den Kathedralen des Mittelalters
immer wieder nebeneinander oder sich gegenuberstehend die Figuren der Kirche
und der ,blinden“ Synagoge finden, so ist diese Symbolik ein deutlicher Hinweis auf
ihren wesentlichen und unaufhebbaren inneren Zusammenhang. Synagoge und Kir-
che, ,sie gehoren bis zum Jingsten Tag zusammen“13, beide stehen im Heilsplan Got-
tes! Auch die verstockte Synagoge findet ihr Heil dereinst im selben Christus, auf
dessen Wiederkunft die Kirche noch harrt. Dieses Geheimnis konnte nicht nur unser
Verhidltnis zum jiidischen Volk bestimmen, sondern auch unserer Frommig-
keit einen grofleren Horizont geben und neue Impulse verleihen. Wir Christen
mifiten die Liebe des ,sich erbarmenden Gottes® (Rom 9, 16) uns zu eigen machen,
miifiten auch im gehafiten und verfolgten Juden den leidenden Herrn lieben und in
der Demut des erlosten und begnadeten Menschen eingestehen: , Nicht du tragst die
Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich® (Rém 11, 19).

12 Zitiert bei Anton Huonder, Ignatius von Loyola, Kéln 1932, S. 20.
13 Vgl. Joseph Ricciotti, Das Leben Jesu, Basel 1949, S. 636.
14 Erik Peterson, Die Kirche aus Juden und Heiden, Salzburg 1933, S. 34.





