
Synagoge und Kirche 
Zu Neubegegnungen von Judentum und Katholisdier Kirche 

Von Heinrich K r a u ß S. J., Lyon 

In einer Londoner Rede vom Jahre 1951 wies Martin Buber darauf hin, welch 
neue geistige Bedeutung das Judentum in den letzten Jahren für viele Menschen 
gewonnen habe: •Das ist ein Neues, daß die Welt etwas vom Judentum erwartet. 
Viele Jahrhunderte lang war die Tiefe des Judentums unbekannt und unbeachtet: 
im Zeitalter des Ghettos, weil die Wirklichkeit der jüdischen Existenz gar nidit ge- 
sehen wurde, im Zeitalter des Auszugs aus dem Ghetto, weil nur die Juden, nicht 
das Judentum in die Erscheinung trat. Etwas scheint sich da ändern zu wollen "*. 
Auch bei uns Christen scheint sich ein vertieftes Verständnis des Judentums anzubah- 
nen. Nicht nur, daß die grauenhaften Ereignisse der letzten Judenverfolgung auf ab- 
sehbare Zeit einen gedankenlosen Antisemitismus unmöglich machen dürften, es 
scheint sogar, daß das Geschehen dieser Jahre ein neues, religiöses Verhältnis in der 
Christenheit unserer Tage zum Judentum hervorgebracht hat. So wie der Drang zur 
Assimilation bei den Juden einem bewußten und betonten Bekenntnis zur Geschichte 
und Eigenart ihres Volkes Platz macht (allerdings oft unter Verzicht auf jede reli- 
giöse Bezugnahme), so ist bei den Christen die Einsicht gewachsen, daß eine Un- 
terschlagung der Zusammenhänge zwischen Altem und Neuem Bund, zwischen Syna- 
goge und Kirche mit innerer Folgerichtigkeit auch zu einer Aushöhlung des eigenen 
Glaubens- und Lebensgehaltes führt. 

Die Anziehungskraft der katholischen Kirche auf die heutigen Juden 

Nirgends sind in der modernen Gesellschaft Religion und Volkstum noch so eng 
verbunden wie im Judentum. Das Bewußtsein, ein •auserwähltes" Gottesvolk zu 
sein, dem von dem Einen, transzendenten Gott besondere Aufträge und Verheißun- 
gen zuteil geworden sind, hat die Geschichte der Juden von ihren Anfängen an be- 
stimmt. Vor wie nach der Zerstörung des Tempels unter Titus war es die religiöse 
Idee, die das Judentum zusammenhielt und die in der Auseinandersetzung zuerst 
mit den Heiden und später mit den Christen die Grundlage jüdischer Existenz bil- 
dete. Auch heute noch sind • neben den mannigfachen Bestrebungen zur religiösen 
Erneuerung innerhalb des Judentums selbst • die echten und tiefen Konversionen 
vieler Juden zum Katholizismus ein deutliches Zeugnis für den Tiefgang der Ausein- 
andersetzung, die um die Deutung jüdischen Daseins geführt wird. Dabei wird auch 
auf jüdischer Seite der religiöse Ursprung solcher Konversionen durchaus zugegeben 
und anerkannt: •Es ist ja ein höchst charakteristisches Faktum, daß in der Frühzeit 
der modernen Gesellschaft geistig wichtige Juden sich dem Christentum nicht als der 
christlichen Religion, sondern als der christlichen Kultur zugewandt haben, wogegen 
heute die bemerkenswerten Sympathien geistiger jüdischer Menschen für das Chri- 
stentum in einem Gefühl religiösen Mangels und religiösen Verlangens wurzeln" 
(Buber 65). 

1 Martin Buber, An der Wende. Reden über das Judentum. Köln und Ölten, Jakob Heg- 
ner 1952, S. 64. 



Synagoge und Kirche 341 

Was fast alle modernen jüdischen Konvertiten kennzeichnet, ist neben einer aus- 
gesprochenen Leidenschaft für die Wahrheit die Auseinandersetzung mit dem Alten 
Testament, oder besser gesagt, die tief beglückende und den eigenen Glaubensweg 
bestätigende Entdeckung, daß in Christus und seiner Kirche Israel seine Erfüllung 
findet. So war für Karl Stern2 eine Predigt des Münchner Kardinals Faulhaber vom 
Dezember 1933 gegen den Antisemitismus von entscheidender Bedeutung: •Sie hatte 
einen tiefen, unwiderruflichen Einfluß auf mich. Ich erinnere mich gut, daß mir der 
Kardinal mit den wenigen, kargen Hinweisen auf die Paulinische Idee vom nach- 
christlichen Judentum einen völlig neuen Ausblick eröffnete. Mir war wie einem 
Kinde, das sein eigenes Haus von innen und vom Garten aus gesehen kennt, und 
dem es jetzt zum ersten Mal aus der Ferne als ein Teil der Landschaft gezeigt wird" 
(180). Ähnlich bedeutsam wird Leon Bloys Buch •Das Heil durch die Juden" für 
Raissa Maritain8: •Dieses Buch lasen wir im August 1905 auf dem Lande. Es ent- 
deckte uns den heiligen Paulus und die wunderbaren Kapitel 9, 10 und 11 seines Rö- 
merbriefes ... Aber schon die erste Zeile dieses ... Epos... weist auf einen noch 
Höheren hin: Salus ex Judaeis est. Das Heil kommt von den Juden. Dieses Wort 
Christi steht im 4. Kapitel des Johannes-Evangelium, Vers 22 ... Dieses Zeugnis 
offenbarte mir zuerst die Einheit der beiden Testamente, die durch Christus mitein- 
ander verbunden sind. ER selbst sagt es: ER, DER das Heil ist, kommt von den Ju- 
den. Durch IHN ergießt sich das Alte Testament ins Neue, das zu jenem nicht im 
Gegensatz steht, sondern seine Erfüllung und Vollendung ist" (113 f.). Die katholi- 
sche Kirche als Erfüllung des Judentums • dies wird die grundlegende Einsicht, die 
den Übertritt als erlaubt, ja sogar als notwendig erkennen läßt. Und vielleicht war 
bei einer Simone Weil das Haupthindernis ihres Übertritts zur Kirche ihr Unver- 
ständnis für das Alte Testament4. Ganz richtig hat Buber (67) gesehen, daß sie im 
Gegensatz zu Bergson das Judentum verwarf. Man ist versucht, gerade auf diesen 
Umstand die Unfähigkeit Simone Weils zurückzuführen, trotz ihrer tiefen Liebe zu 
Christus5 das Wesen der Kirche zu erfassen. Der Zuwendung zu Christus darf keine 
solche Ablehnung und Verwerfung des Judentums als religiöser Haltung vorausge- 
hen, wie dies bei Simone Weil der Fall gewesen ist. 

2 Karl Stern, heute Nordamerika, stammt aus einer liberaljüdischen Kaufmannsfamilie 
des Bayerischen Waldes. Bei seinen Studien auf verschiedenen Universitäten Deutschlands 
verliert er den nie tief verwurzelten Glauben, ohne aber jemals ganz vom orthodoxen 
Judentum loszukommen. Christliche Freunde, die ihren Glauben tief und echt leben, machen 
den jungen Arzt für christliche Gedanken zugänglich, bis er dann viele Jahre später in 
der kanadischen Emigration während des zweiten Weltkrieges den Weg zur katholischen 
Kirche findet. Vor kurzem erschien seine von ihm selbst verfaßte Konversionsgeschichte unter 
dem Titel: Die Feuerwolke (The pillar of fire) • Lebensgeschichte und Bekenntnis eines 
Psychiaters. Salzburg, Otto-Müller-Verlag, 1954 (siehe auch den Besprechungsteil dieses 
Heftes). 

3 Raissa Maritain, die Gattin Jaques Maritains, in der Ukraine geboren, hat noch von den 
Großeltern her einen Begriff von echter jüdischer Frömmigkeit bekommen. In ihrer frühen 
Jugend ziehen die Eltern nach Paris; sie wächst als Französin auf, lernt an der Universität 
ihren künftigen Gatten kennen, mit dem sie gemeinsam den atheistischen Nihilismus über- 
windet, um katholisch zu werden. Die angeführten Zitate sind ihren Lebenserinnerungen 
entnommen, die auch in deutscher Übersetzung vorliegen. • Die großen Freundschaften, 
Heidelberg, F. H. Kerle Verlag, 1954. 

4 Simone Weil, Attente de Dieu, Paris 1950, S. 32 f. 
e ebd. S. 14, 22. 



342 Heinrich Krauß 

Schwierigkeiten bei der Konversion 

Eine der hauptsächlichsten Fragen, die sich dem Juden auf dem Weg zur Kirche 
immer wieder stellt, ist die nach der Erlaubtheit eines Übertrittes. Bedeutet dieser 
nicht Verrat am eigenen Volke, zumal zu einer Zeit, in der der Antisemitismus einen 
seiner Höhepunkte erreichte? Daß dies für Henri Bergson etwa und Franz Werfel 
ein entscheidendes Hindernis wurde, ist bekannt. Beide waren der Kirche sehr nahe 
gekommen, ja, hielten sie für die rechtmäßige Nachfolgerin und Erfüllung Israels. 
Werfel hat dies in seinen •Theologumena" unter der Überschrift •Von Christus und 
Israel"6 deutlich genug ausgesprochen, jedoch die Taufe für einen Juden als •Deser- 
tieren" bezeichnet. Bergson schrieb in seinem Testament: •Meine Überlegungen ha- 
ben mich immer näher zum Katholizismus geführt... Ich wäre übergetreten, wenn 
ich nicht seit Jahren eine furchtbare antisemitische Welle sich hätte vorbereiten 
sehen, ... ich wollte mich nicht von denen trennen, die schon morgen die Verfolgten 
sein werden, aber ich hoffe, daß ein katholischer Priester ... die Gebete an meinem 
Grabe verrichten möge." • Und diese Bitte stellte er, nachdem er noch ausdrücklich 
Zeugnis für sein Judentum abgelegt hatte: •Als im ,Etat francais' das Judenstatut 
verkündet war, bot die Regierung seines Landes dem großen Bürger jüdischer Ab- 
kunft und jüdischen Glaubens, dessen Ruhm in den hohen Schulen und Studierstu- 
ben der ganzen Erde seine Heimat hat, in einer Art verlegener Scham ... eine Aus- 
nahmebehandlung an. Aber Bergson weigerte sich, aus solcher Hand ein solches Ge- 
schenk zu empfangen ... Und als kranker Greis in seinem 80. Jahr ging er hin • im 
Schlafrock und in Pantoffeln, wie man berichtet, und von einem Diener geführt, 
um als Jude eingetragen zu werden .. ."7. 

Auch Karl Stern hat mit diesem Problem gerungen: •Lange Zeit dachte ich, es sei 
möglich, Jude zu bleiben und doch das Geheimnis Jesu in sich zu bewahren. Ich weiß, 
daß viele in diesem eigentümlichen Zustand verbleiben ... Es schien mir unmöglich, 
daß Christus in diesem Augenblick der Todespein unseres Volkes von einem von uns 
fordern würde, fahnenflüchtig zu werden. Die meisten Juden, die mit einem Fuß auf 
der Schwelle der Kirche bleiben, fühlen, daß in einem derartigen geschichtlichen 
Augenblick sogar Jesus die leidende jüdische Gemeinschaft nicht verlassen hätte ..." 
(256). Aber über die Furcht vor dem Verrat hinaus ist es noch etwas anderes, was 
manche Juden vor dem letzten Schritt in die Kirche zurückhält. Es ist eine geheim- 
nisvolle, geradezu metaphysische Angst. Sie rührt an die heilsgeschichtliche Stellung 
des jüdischen Volkes. Nachdem es seine erste Berufung zum Heil verraten hat, ist 
es ort- und ziellos geworden. Wie Kain, der Brudermörder, irrt es in der Welt um- 
her, nirgends sicher, nirgends zu Hause. Sein Leben durch die Jahrhunderte gleicht 
einem ständigen Sterben. Eben dieses Schicksal kommt dem Konvertierenden im 
Augenblick seines Übertrittes irgendwie zum Bewußtsein. Er erleidet in zusammenge- 
drängter Weise die heilsgeschichtliche Situation seines Volkes. Er kommt sich darin 
wie im Todeskampf vor. •Die Juden sind da, sie leben, während doch der endliche 
Sinn ihrer Existenz als Volk der ist, sich zu transzendieren. Dies mag der Grund 

6 Franz Werfel, Zwischen Oben und Unten, Stockholm, Hermann-Fischer-Verlag, 1946, 
S. 280 ff. 

7 vgl. Rhein. Merkur v. 15. 11. 1946. 



Synagoge und Kirche 343 

sein, warum nicht selten Juden, die sich Christus nähern, sich stärker gegen sein 
endgültiges Umfangen sträuben als andere sonst. Bei allen Juden, die ich der Kirche 
sich zukehren sah, mit einem Fuß noch auf der Schwelle zögernd, bestand außer tausen- 
den von natürlichen Hindernissen, außer der Furcht eines feigen Verrats, der Angst 
vor der Isolation, noch etwas anderes: ein anscheinend unbezwingliches Grauen, das 
bis tief in die sozialen und biologischen Persönlichkeitsschichten hinabreicht, so daß 
der Puls zu stocken und das Blut in den Adern zu gerinnen scheint; eine kosmische 
Angst, eine Panik vor Tod und Auflösung. Die Agonie eines ganzen Volkes wird 
gleichsam in den Raum eines individuellen Daseins gepreßt..." (194). 

Bei Edith Steins Bekehrung scheint diese Angst eine geringere Rolle gespielt zu 
haben. Doch wurde sie bald schmerzhaft auf den •kosmischen Abgrund" (Stern) zwi- 
schen dem jüdischen Volk und der katholischen Kirche hingewiesen, als sie ihrer 
Mutter ihre Konversion mitzuteilen hatte. •Kirche und Synagoge standen sich gegen- 
über" deutet Hilda Graef diese Begegnung: •Es gibt im Menschenleben Situationen, 
die von höchstem Symbolgehalt erfüllt sind; Begegnungen, wo zwei Menschen sich 
nicht nur als Individuen gegenüberstehen, sondern als Vertreter zweier Weltalter, 
zweier Völker, zweier Religionen. Solche Begegnungen entbehren fast nie der Tra- 
gik, und wenn die Menschen, die sich so gegenübertreten, durch Bande des Blutes 
oder der Freundschaft verbunden sind, ist die Tragik fast unvermeidlich. In Edith 
Stein und ihrer Mutter standen sich Kirche und Synagoge gegenüber, denn die Kir- 
che ist die Tochter der Synagoge. Die Szene zwischen den beiden Frauen war nüch- 
tern einfach, ohne jede Theatralik. Der Heilige Geist gab Edith die Kraft und die 
Weisheit, der Mutter nichts als die bloße Tatsache mitzuteilen. Vor ihr kniend sagte 
sie nur: ,Mutter, ich bin katholisch'. • Die Wirkung dieser wenigen Worte war er- 
schütternd. Edith hatte eine Szene erwartet, Vorwürfe, womöglich sogar Ausstoßung 
aus dem Elternhaus. Nichts von alledem geschah, aber etwas viel Unerträglicheres: 
die starke, tüchtige Frau, die sich nie zuvor von ihren Gefühlen hatte übermannen 
lassen, legte den Kopf in die Hände und weinte. Auch Edith weinte; denn beide 
Frauen schmerzte die innere Trennung, die Ediths Entschluß notwendigerweise mit 
sich brachte, gleich tief. In ihren Seelen wiederholte sich das alte Drama vom Un- 
verständnis der Synagoge, die ihren Glauben verraten wähnt, und dem Unvermö- 
gen der Kirche, das einst Paulus so schmerzlich gefühlt hatte, der Synagoge die 
Augen für das neue Licht der Menschwerdung Gottes zu öffnen"8. 

Karl Stern fand die Lösung dieses Zwiespaltes nicht nur in der Tatsache, daß mit 
Hitler die Juden •zum ersten Mal in der Geschichte seit Christi Erscheinen" (256) 
verfolgt wurden, ganz ohne Rücksicht, ob sie getauft waren oder nicht, sondern noch 
mehr durch ein Gespräch mit einer Klosterfrau, mit der er sich damals oft über geist- 
liche Fragen unterhielt: •Ich hätte mir einmal geschworen, sagte ich, für den Rest 
meines Lebens alles zu tun, um den Juden zu helfen, wenn ich aus Deutschland ent- 
kommen würde ... Die Nonne meinte, daß der Vorsatz, ,den Juden zu helfen', kein 
Problem sei, das auf einer rein natürlichen Ebene gelöst werden könne. Es würde 
sehr beschränkt von mir sein, zu glauben, ich könnte den Juden nur dadurch helfen, 
daß ich in Palästina Landarbeit verrichtete, oder in der Öffentlichkeit für Rassen- 

8 Hilda Graef, Leben unter dem Kreuz. Eine Studie über Edith Stein. Frankfurt/Main, 
Verlag Josef Knecht, 1954, S. 52 f. 



344 Heinrich Krauß 

gereditigkeit einträte, oder ein großer zionistischer Führer würde. Hätte ich wirk- 
lich die Welt eines heiligen Thomas und eines heiligen Augustinus, eines Newman 
oder Pascal erfaßt, dann müsse ich etwas zugeben, nämlich, daß die seelische Pein 
und Bewußtseinstrübung, die ich gerade jetzt durchmache, genügen würden, ,den 
Juden zu helfen', und zwar sehr viel mehr, als ich in der praktischen Ordnung der 
Dinge erreichen könne. Verstünde ich dies nicht, dann sollte ich lieber den heiligen 
Thomas und den heiligen Augustinus, Newman und Pascal in Ruhe lassen" (257 f.). 

Sollte hier nicht auch der tiefste Sinn von Edith Steins Sendung gesucht werden? 
Schon 1932 hatte sie in einer Rede gesprochen •von dem Fluch, der auf dem jüdi- 
schen Volke lag, das den Messias ans Kreuz gebracht hatte; daß Sühne geschehen 
müßte • Sühne nicht vom einzelnen, sondern von der Rasse her" (Graef 129). Und 
anläßlich des Judenprogroms von 1938 sagte sie: •Das ist der Schatten des Kreuzes, 
der auf mein Volk fällt. O wenn es doch zur Einsicht käme! Das ist die Erfüllung 
des Fluches, den mein Volk auf sich herabgerufen hat..." (248). Wenn es zu fragen 
erlaubt ist, worin der Auftrag Gottes bestand, den Edith Stein für ihre Zeit zu er- 
füllen hatte, so ist er wohl nicht so sehr in ihren philosophischen Schriften zu suchen, 
als vielmehr in der klaren und bewußten Annahme des Leidens und Sterbens als 
Glied jenes Volkes, dem sie •dem Fleisch nach" entstammte. Trotz ihrer scheinba- 
ren Flucht aus dem Judentum durfte sie gerade darum sterben, weil sie Jüdin war, 
als ob sich in ihr jener Wunsch erfüllen sollte, den Paulus in so erschütternden Wor- 
ten ausgesprochen hat, als er den auf seinen Stammesbrüdern liegenden Fluch auf 
sich nehmen wollte: •Wahrheit rede ich in Christus, ich lüge nicht, mein Gewissen 
bezeugt es mir im Heiligen Geiste, daß ich große Trauer habe und unaufhörlichen 
Schmerz in meinem Herzen. Denn ich wünschte, ich wäre selber verflucht von Chri- 
stus weg an Stelle meiner Brüder, meiner Verwandten dem Fleische nach. Sie sind 
Isrealiten, ihnen gehören die Sohnschaft und die Herrlichkeit und die Bundesschlüsse 
und die Gesetzgebung und der Gottesdienst und die Verheißungen • und sie besit- 
zen die Väter, aus denen Christus dem Fleische nach stammt, der über allem ist, Gott, 
gepriesen in Ewigkeit, Amen" (Rom 9, 1•5). 

•Sie sind Juden: auch ich" 

Durch dieses Verantwortungsbewußtsein für •die Brüder" kommt es auch, daß 
sich jüdische Konvertiten keineswegs aus ihrem Volk einfachhin ausgeschlossen füh- 
len, mögen auch ihre bisherigen jüdischen Freunde den Übertritt so empfinden. 
•Wenn ich einen Freund treffe", sagt Stern, •mit dem ich einst in der zionistischen 
Jugendbewegung oder in einer Gruppe von radikalen Studenten gearbeitet habe, 
beobachte ich die merkwürdige Tatsache, daß ich im Grunde gar nicht von ihren 
Idealen abgewichen bin. Den Kern ihrer Überzeugungen teile ich nach wie vor mit 
ihnen. Er ist in meinem Glauben enthalten. Was ihnen als Verrat vorkommen muß, 
ist für mich Erfüllung. Ich verstehe immer noch alles das, wovon sie reden, aber 
sie können mich unmöglich verstehen. Gerade das macht solche Szenen als mensch- 
liche Begegnung, als das Wiedersehen mit Freunden so schmerzlich ..." (8). Dieses 
Gefühl der Gemeinsamkeit kann sogar noch weiter gehen: •Der verstorbene Pater 
Daniel Feuling OSB hat ein kleines Erlebnis aufgezeichnet, das (Edith Steins) star- 



Synagoge und Kirche 345 

kes Zusammengehörigkeitsgefühl mit ihrem Volk beleuchtet. Eines Tages ging er mit 
ihr und dem jüdischen Professor Koyr6 (in Paris) den Montmartre hinauf zum Sacre 
Coeur und dabei sprach sie mit Koyre von allerlei, besonders von jüdischen Philo- 
sophen • auch Husserl war ja jüdischen Blutes, ebenso Henri Bergson und Meyer- 
son in Paris. ,Auch der ist einer der unsrigen', hieß es verschiedentlich. Mich belustigte 
ein wenig die Weise Koyres und Edith Steins, die von Juden und Jüdischem redend, 
einfach ,wir' sagten. Ich erlebte stark die Blutsgemeinschaft, die so lebendig in Edith 
war und einst im heiligen Paulus, der mit Stolz und Nachdruck sein Mebraei sunt: et 
ego! • Sie sind Hebräer: ich bin es auch!' sprach. Da wurde ich ein wenig boshaft 
und frug mit ernster Miene: Ja, wohin tun Sie denn midi?' Ganz betroffen schau- 
ten sie mich an und frügen: Ja, sind Sie denn von uns?' Bis ich sie beruhigte und 
ihnen anderen Bescheid gab" (Graef 100 f.). So findet sich also beides im Bewußt- 
sein des konvertierten Juden: ein Verlieren seiner Brüder und ein Finden. Gerade 
in der Aufgabe seines Volkes findet er dieses erst richtig; wer anders empfände, wäre 
im Grunde nie Jude, sondern Atheist und Heide gewesen. •Heute weiß ich", schreibt 
Karl Stern, •daß ich in Wirklichkeit nichts aufzugeben brauchte. Auf einer geistigen 
Ebene ist Christentum Judentum, das zu seiner Erfüllung gebracht wurde. Der Christ 
leugnet keine einzige wesentliche Wahrheit des Alten Testaments" (197). Ähnlich 
gesteht Frau Maritain, sie habe erst •durch den Übertritt zum Christentum die Größe 
und den Sinn der Berufung Israels zu ahnen begonnen" (269). 

Die Bereicherung der heutigen Christen durch die bekehrten Juden 

In seinem Lebensbericht erzählt Karl Stern, welche Überraschung es für ihn bedeute- 
te, bei seinen christlichen Freunden eine so tiefe innere Beziehung zu jüdischem Denken 
und Fühlen zu finden: •Wir saßen zusammen, ein protestantisches (japanisches) 
Ehepaar, eine Katholikin und ein Jude; und immer, wenn wir nicht gerade mikro- 
skopische Schnitte ansahen oder die Weltpolitik besprachen, redeten wir über Re- 
ligion. Diese Menschen waren eine Insel für mich; denn sie hatten sich ihre mensch- 
liche Anständigkeit erhalten. Schon an und für sich war das ein Trost; dennoch be- 
deutete die Situation für mich, in einem Zustand der geistigen Unruhe, gleichzeitig 
eine undeutliche Herausforderung. Da dachten Japaner und Deutsche die gleichen 
Gedanken, hegten die gleichen Gefühle, • völlig verschieden von den Heiden um 
uns, aber auch verschieden von denjenigen meiner jüdischen Mitbrüder, die Agno- 
stiker oder irfeligiös waren. Hier war ich, mitten in einem Meer von Verrat, Heim- 
tücke, Niederträchtigkeit und Grausamkeit; Tausende von Meilen vom Lande Ka- 
naan und zweitausend Jahre von dem Zweiten Tempel getrennt, • und ich hatte 
Menschen aus fremden Nationen gefunden, denen die Worte Davids und Isaias im 
Herzen eingegraben waren. Es war ein Wunder. Ich fühlte es tief im Innern... Es 
war wirklich der Geist des Judentums, den ich in diesem seltsamen Milieu neu ent- 
deckte; aber er war durch Menschen einer völlig anderen Sphäre bereichert und von 
seinen rein ethnischen Elementen gereinigt... Ich erinnere mich sehr gut, daß (sie) 
die Welt des frommen Judentums liebten und verstanden und mir sehr zuredeten, 
mich der Orthodoxie zuzuwenden. Was für ein merkwürdiges Phänomen... " (186 f.). 

Mit der Erkenntnis der eigenen Bereicherung war aber für Stern noch eine zweite, 



346 Heinridi Krauß 

nicht weniger große Entdeckung gegeben. Die Christen, mit denen er Umgang hatte, 
glaubten zu seiner Überraschung auch von ihm zu lernen; sie begannen sein Wissen 
um das Alte Testament •als eine Quelle lebenswichtiger und aufregender Informa- 
tion zu betrachten" (177). Es ist in der Tat eine Bereicherung, die der Christ erfährt, 
wenn ein gebürtiger Jude zu Christus findet, in einer Art Vorwegnahme dessen, 
was sich in der Endzeit ereignen wird: •Denn wenn schon ihre Verwerfung die Ver- 
söhnung der Welt bedeutete, was wird dann erst ihre Wiederaufnahme anders be- 
deuten als Leben aus den Toten" (Rom 11, 15). 

Ist nicht das Ringen der sich bekehrenden Juden um die richtige Deutung der jü- 
dischen Sendung dazu angetan, auch unser christliches Verständnis vom Wesen der 
Kirche zu vertiefen? Rufen sie uns nicht in sehr anschaulicher und geradezu hand- 
greiflicher Weise ins Gedächtnis, daß wir das neue Gottesvolk sind? Es ist doch 
keine Frage, daß wir Christen von heute weithin die geschichtliche Dimension 
der Kirche aus unserem Bewußtsein verloren haben. Was bedeutet es uns schon, daß 
wir Abendländer, die wir uns als die berufenen Träger und Hüter der christlichen 
Botschaft betrachten, Dazugekommene sind, daß wir von den Gassen und Zäunen 
gerufen wurden, wie Bettler und ursprünglich Ubergangene? Haben wir nicht eine 
viel zu statische Auffassung vom Geheimnis des Corpus Christi mysticum? Die •aus- 
gebrochenen Zweige" (Rom 4,19) der ungläubigen Juden sagen uns ebenso wie der 
•gerettete Rest" (Rom 9, 27; 11,5) der gläubig gewordenen, daß dieses Geheimnis 
weitaus dynamischer und vielschichtiger ist. 

Diese Einsicht läßt uns zugleich die Art und Weise der Erlösung, vor allem in 
ihrer geschichtlichen Dimension, besser verstehen. Die jüdischen Konvertiten mah- 
nen uns an die Tatsache, daß die Vollendung der Kirche noch aussteht und in dieser 
Zeit immer nur Einzelne zu ihr finden. In dem erschütternden Schlußteil seines Bu- 
ches (277•314) schreibt Karl Stern seinem Bruder, der in einem palästinensischen 
Kibbuz (Agrarsiedlung ohne Privateigentum) als Lehrer tätig ist: •Vielleicht wür- 
dest du sagen: ,Leben wir denn in einem messianischen Zeitalter? .. .'. Eine lange 
Zeit sagte ich dies auch. Die Geschichte, die ich von dem Rabbiner erzählte, der aus 
dem Fenster schaut, als der Messias angekündigt wird, und sagt: ,Ich sehe keine 
Veränderung', ist die ganze geistige Geschichte der Juden in den letzten zweitau- 
send Jahren... Ich stimme nicht der Bemerkung des Rabbiners bei. Die Prophezeiungen 
wurden erfüllt. Christus ist in der historischen Gestalt des Jesus von Nazareth auf Er- 
den gewesen. Doch mit seinem Erscheinen schlechthin kann die Gesellschaft nicht plötz- 
lich umgewandelt werden. Dies würde eine merkwürdig mechanistische Geschichts- 
auffassung voraussetzen. Die innere Freiheit, welche mehr als alles andere den Men- 
schen gottähnlich macht, würde verleugnet werden, könnte das Auftreten des Mes- 
sias die Welt mit einem Male in eine Welt des Friedens und der Liebe umwandeln, 
so wie der Druck auf einen Knopf ein Zimmer erhellt. Wir würden den Marionet- 
ten in einem Ballett gleichen, die automatisch im Takt der Musik tanzen und leblos 
umsinken, sobald die Musik aufhört. Das ganze Drama der jüdischen Geschichte bis 
zum Erscheinen eines solchen Messias (und sollte es sich auch erst zwanzigtausend 
Jahre von heute an ereignen) würde völlig bedeutungslos sein. In Wirklichkeit ist 
der einzige Christus, der mit einem judäischen Konzept der Geschichte vereinbar 



Synagoge und Kirche 347 

ist, der Christus, der lebte und gekreuzigt wurde, der fleischgewordene Gott, der von 
Parteipolitikern und römischen Imperialisten verfolgt, zur Strecke gebracht und 
schmachvoll hingerichtet wurde. Sein Frieden und Seine Gerechtigkeit verwandel- 
ten die Welt nicht automatisch, von unserem Willen unabhängig; aber sie verklär- 
ten die verborgenen Tiefen einzelner Seelen. Wenn Christus von der Wirkung sei- 
nes ersten Kommens spricht, wählt er bildliche Vergleiche wie ,Sauerteig' oder ta- 
rnen'; in anderen Worten, Er spricht von Veränderungen, die sich langsam im Ver- 
borgenen oder verstreut vollziehen. Dies bedeutet nicht, daß wir nicht aus dem 
Blickpunkt des Christentums über Gesellschaft und Politik denken sollten, es bedeu- 
tet nur, daß jeder zuerst das Reich Gottes (das nicht von dieser Welt ist) suchen 
sollte, und daß alle anderen Dinge uns zufallen werden" (293 ff.). 

Die schicksalsmäßige Verflochtenheit von Kirche und Judentum 

Franz Werfel beschreibt in seinem Roman •Der Stern der Ungeborenen"9 eine 
phantastische Zukunft nach vielen hundert Jahren, in der alle jetzt bestehenden 
Völker und Institutionen verschwunden und durch andere ersetzt sind, außer der 
katholischen Kirche • und den Juden. Dies soll wohl nicht nur der Paulinischen 
Prophezeiung im 11. Kapitel des Römerbriefes entsprechen, sondern darüber hin- 
aus auch das Nebeneinander von Judentum und Christentum in der Geschichte auf- 
zeigen. Das Christentum hat das Judentum nicht einfach •abgelöst" in der Weise, 
wie eine mit Mängeln behaftete Institution von einem großen Reformator durch bes- 
sere Einrichtungen ersetzt wird. Jesus hat nie den Geist des rechten Judentums ver- 
worfen, wie er sich aussprach in den Patriarchen, in Moses, in den Propheten bis hin 
zu Simeon und Anna, die mit vielen anderen noch zu seiner Zeit das Reich Gottes er- 
warteten. Wir stoßen hier auf eine Tatsache, die auch uns Christen vielleicht viel zu 
-wenig klar ist: •Jesus war nicht als .Begründer des Christentums', der ,Tochter- 
religion', gekommen; er war vor allen Dingen mit dem Anspruch, der Messias, der 
Sohn des Lebendigen Gottes zu sein, zu uns Juden gekommen" (Stern 182). Er selbst 
hat sich ausdrücklich als zu den Juden allein gesandt bezeichnet: •Ich bin nur zu den 
verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt", antwortet er der Kananäerin (Mt 
15, 24). Er hat den Zwölfen bei ihrer ersten Aussendung verboten, zu den Heiden 
zu gehen (Mt 10,5). Erst die Weigerung der Juden, ihn als ihren Messias anzuerken- 
nen, machte ihn zum Messias der Heiden und die Kirche zur Kirche der Heiden: 
•... durch ihre Verfehlung kam das Heil zu den Heiden" (Rom 11, 11). Christus ist 
in Wahrheit Rex Judaeorum,* nicht allein in dem Sinne, wie wir heute unser Christ- 
königsfest feiern, sondern auch im ganz buchstäblichen Sinne. •Jesus von Nazareth, 
König der Juden", diesen Titel mußten die Juden über dem Kreuz hinnehmen, weil 
er eine Wahrheit aussprach, der sie sich nicht entziehen konnten. Sie sind und blei- 
ben das Volk des Messias, ob sie wollen oder nicht. 

Weil man nun eine Berufung Gottes zwar verleugnen und verraten kann, aber 
trotzdem immer irgendwie unter ihrem Gesetz stehen wird • •unwiderruflich sind 
die Gnadengaben und die Berufung Gottes" (Rom 11,20) •, so führt uns dieses 
•doppelte" Königtum • um es einmal so zu nennen, obwohl es in Wahrheit ja ein 

9 Ein Reiseroman, Stockholm 1946. 



348 Heinrich Krauß 

einziges ist • auf die jüdisch-christliche Verflochtenheit auch im Unterworfensein 
unter Verfolgung und Leid. Leon Bloy behauptet, •die Juden seien ebenso mit dem 
Zeichen des Kreuzes gezeichnet wie die Christen", wenn auch •auf eine ganz andere 
und eigene Weise"10. Wenn dem so ist, dann ist auch der Gedanke von Raissa Mari- 
tain, daß •Israels Passion" die vom Herrn selbst prophezeite Verfolgung der Kirche 
•widerspiegeln" wird (127), geschichtstheologisch durchaus vertretbar, wenn damit 
auch keineswegs die Judenverfolgungen der Geschichte erschöpfend erklärt sind. 

Es ist bestürzend, wie Edith Stein das schon 1933 gewußt und von da an gelebt hat. 
Auf einer Reise verbrachte sie in diesem Jahr die sog. Heilige Stunde vor dem 
ersten Freitag im April in der Kapelle des Kölner Karmel. Sie selbst beschreibt ihr 
Gebet dort einer Freundin: •Ich sprach mit dem Heiland und sagte ihm, ich wüßte, 
daß es sein Kreuz sei, das jetzt auf das jüdische Volk gelegt wurde. Die meisten 
verstünden es nicht; aber die es verstünden, die müßten es im Namen aller bereit- 
willig auf sich nehmen. Ich wollte das tun, er sollte mir nur zeigen wie. Als die An- 
dacht zu Ende war, hatte ich die innere Gewißheit, daß ich erhört sei. Aber worin das 
Kreuztragen bestehen sollte, das wußte ich noch nicht" (Graef 131). Denselben Ge- 
danken teilte sie auch vor ihrem Eintritt ins Kloster einer Nichte mit als Motiv 
dieses Schrittes (148). • Werfel geht sogar einmal so weit, die von Leiden und 
Verfolgungen erfüllte Geschichte des jüdischen Volkes in den letzten zwei Jahr- 
tausenden als ein notwendiges Zeichen für die Tatsache der Inkarnation anzuspre- 
chen: •Wenn der Christus die Wahrheit und das Leben ist, dann sind die Juden un- 
verwüstliches Zeugnis dieser Wahrheit im Fleische. Ohne dieses lebendige Zeugnis, 
das verfolgt und gegeißelt durch die ganze Welt geht, sänke Christus zu einem 
bloßen Mythos hinab, gleich dem Apoll oder Dionysos" (280). 

Hintergründe des Antisemitismus 

In der ersten der schon erwähnten Reden meint Martin Buber (24 ff.), der Grund 
des andauernden Hasses gegen die Juden sei der, daß den Christen in ihrer •Bestrei- 
tung der Thora" die Weiterexistenz dieses Volkes ein ständiger Vorwurf sei, und 
er schließt diesen Gedanken mit dem Wort eines mittelalterlichen hebräischen Dich- 
ters, der zu Gott spricht: •Wir werden gehaßt, weil wir dich lieben, Heiliger!" 

Das ist richtig und falsch zugleich. Falsch ist zunächst schon, wenn Buber hier be- 
hauptet, daß es Ansicht der christlichen Theologen sei, •Gott habe dieses Volk ver- 
worfen, das kein Erbe mehr habe(!), da sein Erbe an die Christenheit übergegan- 
gen sei", denn das steht im Widerspruch zur ganzen theologischen Tradition, die sich 
auf Paulus beruft11. Die Juden bleiben trotz ihres Unglaubens nach dem Apostel •im 
Hinblick auf die Erwählung geliebt um der Väter willen" (Rom 11, 28). Falsch ist 
auch, daß die Christen die Thora einfachhin •bestreiten" und daß hieraus der Ju- 
denhaß entstanden sei. Ganz verschwiegen wird ferner die Tatsache, daß die •un- 
gläubigen Juden" sich selbst aufgrund ihrer Geschichte als die ersten Feinde des 
christlichen Glaubens und der Person Christi ausgeben müssen. Der Schluß aber: 

10 Leon Bloy, Das Heil und die Armut. Das Blut des Armen. Das Heil durch die Juden. 
Mit Beiträgen von Georges Bernanos, Raissa Maritain und Karl Pfleger. Heidelberg, F. H. 
Kerle Verlag, 1953, S. 365, 363. 

11 Vgl. Fr. W. Maier, Israel in der Heilsgeschichte nach Rom. 9•11, Münster 1929. 



Synagoge und Kirche 349 

•Wir werden gehaßt, weil wir dich lieben, Heiliger!" enthält trotzdem einen rich- 
tigen Kern, der nicht übersehen werden darf. 

Die Tatsache nämlich, daß hier ein Volk Anspruch auf eine besondere göttliche 
Auserwählung erhebt, muß ja nach allem, was unsere Erfahrung über die mensch- 
liche Natur sagt, neben einer Anziehungskraft auch ganz elementare Kräfte der Ab- 
stoßung und des Hasses hervorrufen. Das erklärt auch, warum es Antisemitismus 
schon gab, bevor es überhaupt Christen gab, und warum heutzutage Antisemiten 
so oft mit dem gleichen Haß die katholische Kirche verfolgen, die in die Verheißun- 
gen und Ansprüche Israels eingetreten ist. Jude sein und Katholik sein, auf nichts 
reagiert die •Welt" so heftig, oft mit Abscheu und Abneigung, aus dem tiefsten 
Inneren heraus, was nur dadurch erklärt werden kann, daß es hier um eine letzte 
Stellungnahme geht. 

Darum hat Stern recht, wenn er meint, daß das Schicksal der Juden unter Hitler 
nur dadurch erklärt werden könne, daß es •transzendentaler Natur" sei (170), und 
ebenso Werfel, wenn er sagt: •Der Antisemitismus ist... kein menschliches Gebre- 
chen nur, wie der Rassenhaß zum Beispiel zwischen Weißen und Farbigen, sondern 
ein metaphysisches Phänomen. Es ist eine Form des Widerstandes gegen Christus, 
gerichtet gegen den locus minoris resistentiae. Die Mission Israels lag von Anfang 
her darin, den Völkern das große Paradox aufzuzwingen, die Verkehrung der heid- 
nisch-naiven Werte, die große Forderung: Lebe gegen deine gefallene Natur! Jesus 
Christus ist, neben allem andern, was er ist, auch die Vollendung dieser Mission 
Israels" (285 f.). Oder noch deutlicher: •Israels Seele war und ist der Hohlspiegel, 
der die Strahlen dieser Gottheit aus einer geheimnisvollen Konformität hinaus in 
die Dunkelkammer dieser Welt reflektiert. Die empirische Fehlerhaftigkeit, Schwä- 
che, Verstocktheit, ja temporäre Verworfenheit des Judentums ändert an dieser in- 
telligiblen Tatsache nichts ... Der Haß gegen Israel ist demnach kein Haß gegen die 
schlechten Eigenschaften einer bestimmten Menschengattung, sondern nimmt, vom 
Neide getrieben, diese nur zum Anlaß, um Israel zu hassen als den verursachten 
Verursacher des unerträglichen Paradoxes von Sinai zu Golgatha. In einem Chri- 
sten also haßt die mechanisch getaufte, aber essentiell unbekehrte und unbeschnit- 
tene Natur ihren Messias, ihren Erlöser" (287). Hier ist wohl auch der tiefere Grund 
für den Hinweis zu suchen, den Stern über •eine merkwürdige Ähnlichkeit zwischen 
dem jüdischen Volk und der Kirche (macht): die Vergehen eines Mitglieds werden 
mehr kolportiert als die Heiligkeit von hundert anderen" (258). Es geht eben nicht 
so sehr um den Einzelnen als um die Gemeinschaft als solche. Von hierher gesehen 
wäre es wohl einer eingehenden Untersuchung wert, den Gründen für den Anti- 
semitismus bei Leuten nachzuforschen, die sich für echte Christen hielten. Sollte nicht 
auch hier der versteckte Widerspruch des Geistmenschen dahinterstehen, der sich so 
oft auch gegen die •leibhaftige" Kirche erhob, weil ihm jede •Inkarnation" des Gött- 
lichen zum Skandalon wurde, oder sogar die Auflehnung des naturhaften Menschen 
gegen den supranaturalen Anspruch der Offenbarungsreligion überhaupt? Sicher 
ist, daß gerade die institutionelle Kirche (besonders die Päpste!) im Mittelalter die 
Juden eher beschützt hat und daß zu sektiererisch-schwärmerischen Bewegungen oft 
Judenverfolgungen parallel liefen. 

Wozu der Geist Christi treiben kann, zeigt uns in ergreifender Weise Ignatius von 



350 Heinrich Krauß 

Loyola, der von sich sagen konnte, •er würde es als eine besondere Gnade ansehen, 
jüdischer Abkunft zu sein, um so dem Heiland auch in dieser Hinsicht ähnlicher 
und gleichsam stammesverwandt zu sein"12. Christus •ähnlich werden"! Ist er nicht 
selbst in seiner Passion das Opfer eines •antisemitischen Aktes" geworden: der Dor- 
nenkrönung, ohne Befehl und Auftrag ausgeführt von syrisch-samaritanischen 
Söldnern, die gerade wegen ihrer jugendfeindlichen Einstellung als Garnison nach 
Jerusalem gekommen waren?13       tvU.--. 

Der Christ, der zu Jesus, zu seiner heiligen Mutter, zu den Aposteln gehören will, 
kann nicht übersehen, daß diese alle •dem Fleische nach" Juden waren. Wenn er 
dabei auch weiß, daß alles Leid, das seit Golgatha über dieses Volk gekommen ist, 
Strafe und Sühne ist für den Gottesmord, so darf er sich dennoch nie anmaßen, selbst 
Richter oder gar ein Vollstrecker dieses Urteils sein zu wollen. Er wird sich bei An- 
griffen auf die Juden mit ihnen solidarisch fühlen in dem Sinne, in dem Papst 
Pius XI. (im September 1938 zu belgischen Pilgern) sagen konnte: •Durch Christus 
und in Christus sind wir die geistige Nachkommenschaft Abrahams. Nein, es ist 
den Christen nicht möglich, sich in irgendeiner Weise am Antisemitismus zu beteili- 
gen ... Wir sind vom Geiste her Semiten". 

•Was wäre Israel ohne die Kirche? Und was wäre die Kirche ohne Israel?" (Wer- 
fel 291). Knapper läßt sich wohl kaum die innere Verflochtenheit beider ausdrük- 
ken. Daß die endgültige Rettung der Juden erst dann möglich ist, wenn •die Voll- 
zahl der Heiden" gerettet ist (Rom 11, 26, 27), hat seine Entsprechung in der heils- 
geschichtlichen Tatsache, daß die Erwählung des neuen Gottesvolkes auf die Erwäh- 
lung des alten Gottesvolkes zurückgeht; denn •wenn die Wurzel heilig ist, dann sind 
es auch die Zweige" (Rom 11, 16). Wenn wir an den Kathedralen des Mittelalters 
immer wieder nebeneinander oder sich gegenüberstehend die Figuren der Kirche 
und der •blinden" Synagoge finden, so ist diese Symbolik ein deutlicher Hinweis auf 
ihren wesentlichen und unaufhebbaren inneren Zusammenhang. Synagoge und Kir- 
che, •sie gehören bis zum Jüngsten Tag zusammen"14, beide stehen im Heilsplan Got- 
tes! Auch die verstockte Synagoge findet ihr Heil dereinst im selben Christus, auf 
dessen Wiederkunft die Kirche noch harrt. Dieses Geheimnis könnte nicht nur unser 
Verhältnis zum jüdischen Volk bestimmen, sondern auch unserer Frömmig- 
keit einen größeren Horizont geben und neue Impulse verleihen. Wir Christen 
müßten die Liebe des •sich erbarmenden Gottes" (Rom 9, 16) uns zu eigen machen, 
müßten auch im gehaßten und verfolgten Juden den leidenden Herrn lieben und in 
der Demut des erlösten und begnadeten Menschen eingestehen: •Nicht du trägst die 
Wurzel, sondern die Wurzel trägt dich" (Rom 11, 19). 

12 Zitiert bei Anton Huonder, Ignatius von Loyola, Köln 1932, S. 20. 
13 Vgl. Joseph Ricciotti, Das Leben Jesu, Basel 1949, S. 636. 
14 Erik Peterson, Die Kirche aus Juden und Heiden, Salzburg 1933, S. 34. 




