
Kirche und Welt 

Von Otto Semmelroth S. J., Frankfurt/M. 

I. 

Seitdem Christus seine Kirche auf den Weg durch die Geschichte entlassen hat, be- 
gleiten sie zwei einander widersprechende und doch immer zugleich gehörte Vor- 
würfet 

1. Der eine ist der Vorwurf oder doch die stille Angst, die Kirche sei eine Feindin 
jenes Bereiches, in dem sich der Mensch so gern ansiedelt und zu Hause fühlt, der 
Welt. In seinem Inneren glaubt und fürchtet der Mensch • zu einem Teil ja auch 
wohl mit Recht •, daß er zum Kampf gegen die Welt aufgerufen sei, wenn er der 
Kirche folgt. Und die vereinfachende Propaganda einprägsamer aszetischer und 
frommer Schlagworte geben vielleicht Anlaß genug zu solcher Furcht. 

Daraus erwächst dann Reserve oder auch Feindschaft gegen die Kirche. Wo die 
Kirche sich als Feindin der Welt gibt, da ist sie dem heutigen Menschen verdächtig 
und wenig sympathisch. Er bringt es nicht mehr fertig, einfach nur die Welt für alles 
Übel verantwortlich zu machen und die Kirche wie eine Arche auf der Sintflut, wie 
eine Insel des Friedens anzusehen, auf die man sich nur zurückzuziehen braucht, um 
ein Alibi gegenüber dem Unheil zu haben, das die Welt zerreißt. Selbst wer zugibt, 
daß das welthafte Gebaren der Menschen, daß überhaupt Welt, wo sie sich von den 
Kräften des Reiches Gottes löst, schuld an ihrem eigenen Untergang ist, spürt doch 
sehr, daß es mit der Verteilung von Schuld und Unschuld nicht so einfach geht. Auf 
jeden Fall hält er es für unfair, die Welt ihrem eigenen Elend zu überlassen, um sich 
selbst zu retten. 

Der Mensch empfindet doch auch die Welt als Heimat, der er verwurzelt ist, in der 
er sich einrichten konnte, weil sie selbst ihm das Material zur Verfügung stellte, mit 
dem er seinen Geist verband, um sie schöpferisch zu gestalten. Gewiß droht ihm aus 
dieser Welt Unheil, und die Heimat, die er sich in und aus dieser Welt gebaut hat, 
wird von dieser Welt selbst immer wieder unheimlich gemacht. Aber wer seine reli- 
giöse Aufgabe zu simpel nur gegen die Welt verkünden wollte, müßte dem Men- 
schen von heute unglaubwürdig werden. 

Vielleicht richten viele Menschen, um sich selbst zu rechtfertigen, besonders gern 
ihre kritischen Augen auf die scheinbare Weltfeindlichkeit der Kirche und ihrer Ver- 
kündigung. Sie wollen sagen können, daß eine Kirche, die so wenig der Wirklichkeit 
gerecht wird, wohl keinen Anspruch auf den der Welt verwurzelten und verpflich- 
teten Menschen erheben könne. Hier wie überall bedarf es bedachtsamen Zuschauens, 
um nicht in simples Entweder-Oder zu schematisieren, was in engster Verflochtenheit 
steht. Wir werden sehen: wer um der Kirche willen die Welt negieren wollte, würde 
ein Stück Kirche selbst negieren; und wer um der Welt willen die Kirche zurück- 
weisen wollte, würde die Welt ihres Lebensprinzips berauben, durch das allein sie 
die Unheilkräf te überwinden kann, die ihr nun einmal innewohnen. 



352 Otto Semmelroth 

2. Der andere Vorwurf, den die Kirche immer wieder hören muß, klagt über zu viel 
Welt in der Kirche. Immer wieder stehen die Spiritualisten auf, die sich Religion nur 
als Befreiung von aller Leiblichkeit und als Leben in einem nicht so sehr geistlichen 
als geistigen Raum vorstellen können. In Wirklichkeit wird das selbst da, wo die 
Kirche zur Vollendung gekommen sein wird, nicht einmal der Fall sein; denn der 
durch die Kirche zum ewigen Heil gelangte Mensch wird im Jenseits kein Engel, 
d. h. kein rein geistiges Wesen, sondern ein in allen Dimensionen seines mensch- 
lichen Daseins vollendeter und verklärter Mensch. Wer aber als Ideal des erlösten 
Menschen und damit als Richtbild einer recht gebauten Kirche Lösung vom Leib- 
lichen erwartet, dem muß natürlich alles Welthafte ein Fremdkörper in der Kirche 
sein. Dann muß der konkreten Kirche tatsächlich immer wieder der Vorwurf der 
illegitimen Weltlichkeit gemacht werden. Nicht nur in jenen Zeiten, die zwar welt- 
liche Kultur im Raum der Kirche blühen ließen, aber doch nun einmal keineswegs 
die Blütezeiten für das wesentliche Leben der Kirche waren; sondern auch zu Zeiten, 
wo sie sich wirklich auf ihr Wesentliches besinnt, würde ein solcher Kritiker sie noch 
für ein weltlich Ding halten müssen, weil sie den Spiritualismus, den er ihr als Ziel 
vorstecken will, ablehnen muß. 

Daß beide hier kurz skizzierten Vorwürfe immer wieder laut geworden sind und 
laut werden, darf uns eigentlich nicht wundern. Wenn einer Größe, wie der Kirche, 
von Christus eine Wesenheit und Aufgabe gegeben wurde, kraft deren sie weder nur 
Teil der Welt noch nur weltlose Geistigkeit ist, sondern • wie wir sehen werden • 
Verwirklichung des geistgewirkten Reiches Gottes in der Welt oder Einholung der 
Welt in den Lebensbereich des Heiligen Geistes, dann wird der allzu weltfrohe 
Mensch immer wieder Anlaß finden, diese Kirche weltfeindlich zu nennen • weil sie 
eben die Welt nicht sich selbst überlassen kann. Und der allzu spiritualistische Pneu- 
matiker wird immer Grund finden, die Kirche der Verweltlichung zu zeihen, • da sie 
ja nun einmal ihr weltverwurzeltes Wesen nicht verleugnen kann. 

3. Diese Vorwürfe gegen die Kirche aus einer allzu ablehnenden Stellung gegen 
oder allzu verliebten Bindung an die Welt gewinnen nun eine besondere Zuspitzung 
und eine persönliche Note dadurch, daß die Größen Kirche und Welt, Geistlich und 
Weltlich so leicht einfachhin identifiziert werden mit den personalen Größen, die 
man als ihre Vertreter ansieht: Die als weltfeindlich vermutete Größe des geistlichen 
Bereiches wird einfach gleichgesetzt mit dem geweihten Träger des kirchlichen 
Amtes, mit Klerus, mit Priester; die Welt dagegen wird dem Laien zugeteilt. Da- 
durch gewinnt dann die irgendwie notwendige Auseinandersetzung zwischen Geist- 
lich und Weltlich, zwischen Jenseits und Diesseits oder wie immer man es nennen 
will, den Charakter einer personalen Auseinandersetzung zwischen Kleriker und 
Laien in der Kirche. Es wird die religiöse Auseinandersetzung des Durchdringens der 
Welt mit dem Geiste Christi eine Art Klassenkampf im Raum der Kirche. Wo doch 
in Wirklichkeit Klerus und Laientum in Gemeinsamkeit und Begegnung, nicht aber 
in Gegnerschaft, die Kirche sind, wo sie also auch, wenn schon Gegensatz Kirche • 
Welt, gemeinsam diese Gegnerschaft austragen müßten; oder wenn schon Welthaf- 
tigkeit der Kirche, auch gemeinsam dieses Welthafte im heiligen Raum der Kirche 
zu bewahren hätten. 



Kirche und Welt 353 

II. 

Nach dieser einleitenden Skizzierung des Lebens der Kirche gewissermaßen zwi- 
schen zwei Feuern versuchen wir nun aus dem Wesen der Sache heraus zu deuten, 
wie sich denn in Wirklichkeit die Kirche zur Welt verhalte. 

1. Wenn wir von •Kirche und Welt" sprechen, machen wir eigentlich eine nicht 
ganz sachgerechte Voraussetzung. Man hat das Empfinden, das rechte Verhältnis von 
Kirche und Welt sei etwas, das es noch nicht gibt, sondern das je neu angegangen 
und hergestellt werden muß. Diese Auffassung hat einiges Richtige an sich, nämlich 
die Lehre der Offenbarung, daß es eine Spannung von zwei Wirklichkeitsbereichen 
gibt, von denen der eine den anderen durchdringen soll, wodurch das Dasein des 
diesseitigen Lebens so dramatisch und schwierig wird. Nicht ganz richtig ist aber 
dabei die Voraussetzung, die beiden gegensätzlichen Pole seien eben die •Kirche" 
auf der einen und die •Welt" auf der anderen Seite. Wenn wir uns die beiden Ge- 
gensatz-Größen anschauen, werden wir feststellen, daß die Kirche gerade jene Wirk- 
lichkeit ist, in der die beiden Gegensätze zur Vereinigung miteinander gebracht wer- 
den sollen: In der Kirche soll die Welt, vom Geist Gottes durchwirkt, zum Reich 
Gottes werden. 

a) Die eine dieser beiden Größen, die unser christliches Leben so mit Spannung 
erfüllen und seiner selbst niemals sicher werden lassen, ist natürlich jener Bereich, 
den wir •Welt" nennen und um den der heutige Mensch so in Sorge ist. In Sorge, 
weil er diesen Bereich einerseits nicht einfachhin abtun und verleugnen kann, ander- 
seits aber doch aus ihm immer wieder seine Gefährdung aufwachsen spürt. Was ha- 
ben wir nun aber unter dieser •Welt" zu verstehen, die uns einerseits Bedrohung des 
christlichen, ja überhaupt des menschlichen Lebens und anderseits doch unentrinn- 
bare Aufgabe ist? Im Neuen Testament meint das Wort •Welt" keineswegs eine 
schlechthin einheitliche Größe. Wenn Johannes von •Welt" spricht, klingt das recht 
negativ und feindselig. Bei Paulus ist die Welt zwar unterschieden von Gott und bis- 
weilen auch im Kampf mit ihm, aber doch auch wieder positiv anzugehende Auf- 
gabe. Viel einfacher erscheint gegenüber solchen grundsätzlichen Deutungen in den 
synoptischen Evangelien die Welt: sie ist ganz einfach der Bereich, in dem die Men- 
schen sind, in dem auch Christus wirkt und seine Sendung an die Menschen ausübt. 
Aller Verschiedenheit muß aber doch wohl ein Gemeinsames zugrundeliegen, das 
uns berechtigt, diese verschiedenen Teilwirklichkeiten mit dem einen Wort •Welt" 
zu bezeichnen. 

Welt ist doch wohl jener Bereich des Daseins, den Gott in seiner Schöpfung ge- 
wissermaßen aus seiner Hand gegeben hat. Natürlich nicht in dem Sinne, als ob diese 
Welt auch nur einen Augenblick ohne das schöpferische Wirken Gottes sein könnte. 
Aber Gott hat die •Welt" für die Menschen geschaffen, die er als seine eigenen 
Bilder, d. h. als ihrer selbst mächtige und die Welt beherrschende Personen sich 
gegenüberstellt. Dieses die Welt als Mitte beherrschende Wesen, der Mensch, kann 
sich seinem Schöpfer verschließen; wenn er sich ihm aber in freier Verherrlichung 
öffnet, ist das zwar nicht mehr als sein wesentlicher Daseinssinn, und doch ist es zu- 
gleich eine freie Leistung des Menschen in der Begegnung mit Gott. Diesen Men- 
schen hat Gott als Abbild seiner Herrlichkeit in die Welt gestellt, auf daß er sie in 



354 Otto Semmelroth 

nachschöpferischer Freiheit gestalte und verwalte: im aufmerksamen Hören auf die 
Strukturgesetze, die Gott selbst der Welt eingeschaffen hat und die deshalb fordernd 
vor dem Menschen stehen, daß er im Gehorsam gegen diese Gesetze die Welt ver- 
wirkliche. In diesem Sinne kann man geradezu sagen, Gott habe die Welt aus seiner 
Hand gegeben: in die Hand des Menschen nämlich, der sich kraft seiner gottge- 
schenkten Freiheit die Welt so aneignen kann, als ob weder sie selbst unter dem 
Gesetz der Gottzugewandtheit stände noch er in der Aufgabe, der Welt diese Rich- 
tung auf Gott hin abzulauschen und in Freiheit zu verwirklichen. Gott erlebt • um 
es menschlich auszudrücken • seit Beginn welthaften Daseins das, was die Physi- 
ker unserer Tage so zur Verzweiflung bringt: daß die Werke ihrer Wissenschaft, 
wenn sie sie aus der Hand gegeben haben, in der Verantwortlichkeit • oder auch 
Verantwortungslosigkeit anderer oft ganz anderen Zielen unterstellt werden, als sie 
selbst sich gedacht hatten. 

Die Welt ist jener Bereich, in dem Gott und Mensch ihre Begegnung zum leib- 
haftigen Ausdruck bringen sollen. Personale Begegnung ist für den Menschen nur 
möglich, wenn der eine Partner seine Innerlichkeit in einem dinglich-leiblichen Aus- 
druck objektiviert, irgendwo niederlegt, auf daß der andere ihn nehme und aus ihm 
die Innerlichkeit des Partners für sich gewinne. So schuf Gott die Welt und legte 
in sie die Struktur, die sein Geist erdacht und für den Menschen bereitet hat, und 
die Liebe, deren Ausdruck das Geschenk der Welt als Heimat des Menschen ist. Der 
Mensch soll nun diese Welt nehmen, Gottes Ordnung in ihr auffinden und seine 
Liebe darin atmen spüren. Er selbst soll die gleiche Welt zum antwortenden Aus- 
druck seiner Innerlichkeit an Gott machen, indem er sie nimmt, die von Gott in sie 
hineingelegte Grundgesetzlichkeit erlauscht und den königlichen Umgang mit der 
Welt so gestaltet, daß er zum Ausdrude bringt: ich begegne Gott, indem ich seine 
Welt gestalte. 

Dadurch aber nun gewann die •Welt" eine gewisse Eigenständigkeit gegenüber 
Gott: der Mensch kann die Gottgehörigkeit der Welt in seinem Bezirk verwirkli- 
chen oder aber verneinen. Die Welt gewinnt sogar eine gewisse Gottwidrigkeit. 
Johannes hat sie so stark gespürt, daß bei ihm •Welt" fast als Sammelbegriff für 
alle gottfeindlichen Kräfte erscheint. Und im christlichen Sprach- und Empfindungs- 
gebrauch hören wir diese Gottwidrigkeit fast selbstverständlich im Wort Welt im- 
mer mit. In Wahrheit aber ist diese Gottwidrigkeit nicht aus der Welt selbst erwach- 
sen. Sie ist der Welt eigentlich fremd und ihr nur vom Menschen eingegeben, der als 
freier Gestalter zwar in ihr, aber doch auch ihr gegenüber steht. Aber der Mißbrauch 
hat nun die Welt so vergiftet, daß ihr Gifthauch dem Menschen • von dem er eigent- 
lich kam • nun aus der Welt immer wieder entgegenströmt. Richtiger wäre vielleicht 
zu sagen: nicht der Welt wohnt dieses Gift inne, sondern dem Menschen, der mit ver- 
giftetem Herzen, in einer Art geistiger Allergie, im Gebrauch der Welt immer wie- 
der krank wird. Wie dramatisch hat das doch Paulus im achten Kapitel des Römer- 
briefes ausgedrückt: •Der Nichtigkeit ist die ganze Schöpfung unterworfen worden: 
aber nicht freiwillig, sondern um dessen willen, der ihre Unterwerfung bewirkt hat 
(das ist eben der Mensch im sündigen Mißbrauch der Welt); jedoch auf die Hoff- 
nung hin, daß auch sie selbst, die Schöpfung, von der Knechtschaft der Vergänglich- 
keit befreit werden wird zur Freiheit, welche die Kinder Gottes im Stand der Ver- 



Kirche und Welt 355 

herrlichung besitzen werden. Wir wissen ja, daß die gesamte Schöpfung bis jetzt 
noch überall seufzt und mit Schmerzen der Neugeburt harrt" (Rom 8, 20•22). Nicht 
aus eigener Freiwilligkeit, sondern durch den Menschen also liegt die Welt unter dem 
Fluch der Gottwidrigkeit, die gar nicht ihre eigene ist. Der Mensch hat sie ihr einge- 
geben, seit er begann, die Welt gegen Gott statt als Ausdruck der Hingabe an ihn zu 
gestalten. Der Mensch hat sich selbst in jene allergische Schwäche seiner Personalität 
gebracht, in der nun, was Ausdrucksbezirk seiner Gottbegegnung sein sollte, Ursache 
seiner Krankheit und Gottfeindlichkeit wird. 

b) Dieser •Welt" steht nun im christlichen Glauben jene Wirklichkeit gegenüber 
oder gar entgegen, an der teilzugewinnen die Heilsaufgabe des Menschen ist. Wenn 
Johannes berichtet, wie Christus bei den Abschiedsreden seine Apostel zwar nicht 
aus der Welt herausziehen will • dagegen verwahrt er sich ausdrücklich •, aber 
doch erklärt, sie seien •nicht von der Welt" (Jo 15, 19), die sich ja freuen wird, wenn 
die Jünger des Herrn Leid haben werden (Jo 16, 20); wenn Christus nach dem Be- 
richt des Lukas (12, 32) die Seinen als •kleine Herde" einer Wirklichkeit gegenüber- 
stellt, vor der sich zu fürchten offensichtlich Grund da ist • sonst würde er ja nicht 
mahnen, sie sollten sich nicht fürchten •; wenn der Herr im selben Zusammenhang 
die Seinen mahnt, um Essen und Trinken nicht ängstlich besorgt zu sein, sondern 
auf den Vater zu vertrauen, und das damit begründet, daß •nach allen diesen Din- 
gen die Völker der Welt trachten" (Lk 12, 30); aber auch wenn Christus von sich als 
dem Licht spricht, das in die Welt kam • die also ohne dieses Licht dunkel ist •, 
wenn er überhaupt immer wieder von seinem Kommen in diese Welt spricht und 
dieses sein In-die-Welt-geschickt-Sein als Beweis der Liebe des Vaters zu dieser 
Welt kennzeichnet (Jo 3, 16), die durch dieses Kommen des Herrn in die Welt nicht 
gerichtet, sondern gerettet werden soll (Jo 3, 17): dann ist doch in all diesen und 
vielen anderen Worten die Welt einer anderen Wirklichkeit gegenübergestellt, die 
ihre Mitte in Christus hat. 

Welches ist nun diese andere, der Welt gegenüberstehende Wirklichkeit? Wir sind 
geneigt, sie mit der Kirche zu identifizieren; •Kirche und Welt", das scheint vielen 
eben das Feuer und Wasser zu sein, das sich so gegensätzlich verhält. Ganz richtig 
ist das aber nicht. Richtiger wäre, die der Welt so entgegengesetzte Wirklichkeit etwa 
in dem neutestamentlichen Begriff •Reich Gottes", Königsherrschaft Gottes wieder- 
zufinden. Zwar weiß sich die Kirche als die Verwirklichung und leibhaftige Gestalt 
des Reiches Gottes auf Erden. Aber diese Königsherrschaft Gottes ist doch mehr, sie 
ist eine eigentlich eschatologische Größe, d. h. ein Ideal, das erst nach dieser Zeit, im 
Anbruch der Ewigkeit ganz verwirklicht sein wird. Es ist jener Zustand, in dem das 
Herrentum Gottes in übernatürlich-gnadenhafter Weise in der Kraft des Heiligen 
Geistes tatsächlich durchgesetzt ist, wo also Welt nicht mehr einfach Welt ist, sondern 
neue Schöpfung, durchgesetzte Herrlichkeit Gottes, Verklärung der Welt. Hier und 
jetzt ist dieses Reich Gottes erst in Anfängen und unvollkommen verwirklicht. 

Die Königsherrschaft Gottes aber soll die Welt als Gnadengeschenk durchdringen 
und muß doch durch die Entscheidung des Menschen verwirklicht werden. Wenn der 
Römerbrief an der schon zitierten Stelle sagt, •das sehnsüchtige Harren der Schöp- 
fung warte auf das Offenbarwerden der Kinder Gottes" (Rom 8,19), dann ist das 
damit gemeint: der Mensch hat als vom Heiligen Geist Erfaßter der Welt zu be- 



356 Otto Semmelroth 

gegnen und die Welt zum Bereich der durchgesetzten Herrschaft Gottes zu machen. 
Hier aber liegt das Moment der Spannung und Gegensätzlichkeit. Dieser Gegensatz 
von Reich Gottes und Welt ist gar nicht so sehr ein objektiver, sondern ein existen- 
tieller, im Menschen und seiner Entscheidung auszutragender: In den Menschen, im 
Bereich ihrer konkreten Existenz soll diese Begegnung von Gottesherrschaft und 
Welt geschehen. In den Menschen soll Gottes Herrschaft zur Anerkennung kommen; 
in diesen Menschen aber lebt zugleich die Welt, die ihre Heimat ist. Was gibt es also 
Wichtigeres, als daß diese Menschen beide Wirklichkeiten nicht in einer Art Schi- 
zophrenie als Zweiheit in sich tragen, sondern einander zur Einheit durchdringen 
lassen. 

2. Das aber ist die Kirche: menschliche Existenz, in der Gottes Herrlichkeit und 
Welt zur lebendigen Einheit kommen. 

a) Denn die Kirche ist weder nur die geistgewirkte Gottesherrschaft ohne Welt- 
lichkeit noch nur Welt ohne die Beseelung durch den Geist Gottes. Papst Leo XIII. 
hat in einer bedeutsamen Enzyklika über die Einheit der Kirche i. J. 1896 gesagt: 
•Die Kirche ist eine dem Ursprung nach göttliche, dem Ziel und den zum Ziel füh- 
renden Dingen nach übernatürliche Gesellschaft. Insofern sie aus Menschen zusam- 
menwächst, ist sie eine menschliche Gemeinschaft. Daher sehen wir sie in der Heiligen 
Schrift immer wieder mit den Begriffen einer .vollkommenen Gesellschaft' bezeich- 
net." •Vollkommene Gesellschaft", societas perfecta, ist aber ein Begriff, den wir 
nicht erst aus der Glaubenslehre, sondern schon aus der Gesellschaftslehre kennen. 
D. h. dieser Begriff kennzeichnet die Kirche als eine durchaus welthafte Größe. 

Aber sie ist auch nicht einfachhin Welt. Die Kirche ist vielmehr jener Bezirk welt- 
haften Daseins mit dem Menschen als Mitte, in dem das •Reich Gottes" zur anfäng- 
lichen Verwirklichung und sichtbaren Darstellung auf Erden gekommen ist. In die- 
ser Kirche sollen der welthafte Leib und der göttliche Geist wie Leib und Seele 
einander durchdringen. Deshalb und dadurch ist die Kirche der diesseitige Beginn 
der Königsherrschaft Gottes, weil und insofern in ihr Gottes Heiliger Geist und die 
Welt zur lebendigen Vereinigung gebracht werden. Von unten her wird in der Kir- 
che die Welt eingefangen • dadurch daß die von Christus eingesetzte Kirche, weil 
echte Gesellschaft, selbst welthaft ist und daß die darin lebenden Menschen mit den 
sie umgebenden Bereichen des Diesseits verwurzelt sind. Von oben her aber geht der 
Heilige Geist als Lebensprinzip und Träger der Gottesherrschaft in die Kirche ein 
und durchdringt die in ihr eingefangene Welt erlösend. 

Deshalb lebt die Kirche in dieser doppelten Wirklichkeit: sie ist zugleich geistge- 
wirkte Herrschaft Gottes und doch ebenso wesentlich welthafte Größe. Kardinal 
Franzelin, ein bedeutender römischer Theologe der zweiten Hälfte des vorigen Jahr- 
hunderts, hat das in seinem Lehrbuch über die Kirche einmal prägnant formuliert, 
wenn er das Wesen der Kirche so definiert: •Die Kirche ist die durch göttliche Lehre, 
Gesetz und Gnade übernatürlich durchformte Welt." Die Kirche ist also Welt, aber 
durch Gottes Gnade durchlebte Welt; die Kirche ist also das gnadenhafte Reich 
Gottes, aber in welthafter Gestalt und Wirklichkeit. 

b) So stehen nicht eigentlich Welt und Kirche als die beiden Widerparte gegen- 
einander. Vielmehr verbindet die Kirche wesentlich in sich selbst die beiden Wirk- 
lichkeiten, deren Durchdringung den Lebensraum des erlösten Menschen ausmacht: 



Kirche und Welt 357 

Gottes Gnadenwirken, das sich der Welt einsenkt; und Welt, die durch Gottes Gnade 
über sich selbst hinausgehoben wird • ohne sich selbst dadurch zu verlieren. Ist es 
dann noch ein Wunder, wenn sich die Spannungen im Raum der Kirche selbst aus- 
tragen? Wenn in ihr spiritualistische Tendenzen das Welthafte ignorieren oder aber 
die Verweltlichung das Wirken des Heiligen Geistes überspielen möchte? Aus ihrem 
Wesen heraus steht die Kirche in engster Weltverbundenheit und ist doch zugleich 
von ihr distanziert: Weltverbundenheit, weil in ihr selbst ein Stück Welt aufgenom- 
men ist, durch das sie die Trägerin der erlösenden Gnade in die Welt hinein werden 
kann; Weltdistanz, weil sie das Welthafte von sich selbst lösen und in ihm die Herr- 
schaft Gottes verwirklichen muß. Die Kirche muß also jenes Zugleich von Ja und 
Nein zur Welt leben, das Christus ausgesprochen hat, wenn er von seinen Jüngern 
sagte: •Sie sind in der Welt (Jo 17,11), aber nicht von der Welt" (17,16). 

Die gesellschaftliche Gestalt, die Christus selbst der Kirche gegeben hat, macht 
uns dieses Zugleich von Weltdistanz und Weltnähe geradezu sichtbar. Diese gesell- 
schaftliche Gestalt ist die Zweiheit jener Pole, deren Begegnung das Leben der Kir- 
che ausmacht: Das Gegenüber von geweihtem Amt einerseits und getaufter (und ge- 
firmter) Laiengemeinde anderseits. Seitdem Christus seine Apostel in den Lebens- 
lauf der Kirche hinein entließ mit der Sanktion: •Wer euch hört, der hört mich'*, was 
Paulus deutete, wenn er im zweiten Brief an die Korinther (5, 20) schreibt: •An 
Christi Stelle walten wir des Amtes", seit jenem Beginn weiß die Kirche, daß die 
geweihten Amtsträger in ihr nicht Funktionäre einer bloß menschlichen Gesellschaft 
sind, sondern von oben berufene, von Christus sakramental geweihte Repräsentan- 
ten Christi selbst; und daß die Laiengemeinde jene Braut ist, von der das Neue Te- 
stament spricht, die durch die Begegnung mit dem Bräutigam Christus, den der 
Amtsträger sichtbar vor der Gemeinde macht, ein Leib mit ihm wird. Christus und 
die Gemeinde als seine Braut, die geweihten Amtsträger und das Laientum sind 
jene •Zwei in einem Leibe", den wir den mystischen Leib Christi nennen. 

In dieser der Kirche wesentlichen Zwei-Einheit von Amt und Gemeinde wird 
das Zugleich von Weltdistanz und Weltnähe der Kirche sichtbar. Denn das geist- 
liche Amt macht in besonderer Weise Christus sichtbar, der zwar Mensch und darum 
Glied der Welt geworden, aber doch Gott und darum überweltlich geblieben ist. 
Diese Wtltdistanz Christi, die sich seiner Kirche mitteilt, wird also durch das geist- 
liche Amt der Kirche besonders sichtbar gemacht. Das Laientum dagegen wird in der 
Begegnung mit dem Amt zur Begegnung mit Christus geführt; aber mit der Welt, 
der es verwurzelt ist und die es auch in der Begegnung mit Christus nicht ignorieren 
und desavouieren darf. In der Laiengemeinde wird die WeltraäAe der Kirche in be- 
sonderer Weise sichtbar. Und weil beide Elemente, geweihtes Amt und getauft-ge- 
firmte Laiengemeinde, gleichwesentlich zur Kirche gehören, werden durch sie Welt- 
distanz und Weltnähe als gleichwesentliche Eigentümlichkeiten der Kirche ausge- 
wiesen. 

III. 

Das zuletzt Gesagte führt uns zur Frage, durch welche Organe die Kirche jenen 
Kontakt mit der Welt aufnimmt, der die Welt der erlösenden Verchristlichung teil- 
haftig macht. 



358 Otto Semmelroth 

1. Zunächst müssen wir mit dieser Frage bei der wesentlichen Struktur der Kirche 
ansetzen • wesentlich, weil von Christus gesetzt und daher bei allem Wandel der 
übrigen Gestalt unveränderlich. Dann lautet die Frage: Kommt die Weltaufgabe der 
Kirche primär dem geweihten Amt zu oder vor allem der Laiengemeinde oder aber 
"vielleicht beiden gemeinsam? 

a) Zunächst werden wir nicht leugnen können, daß die Aufgabe, Welt zum Reich 
Gottes zu machen, Aufgabe der Kirche als solcher ist und deshalb allen Komponen- 
ten, durch die die Kirche lebt, in gewisser Gemeinsamkeit zukommt. Es ist nach 
einem Wort Pius' XII. die Kirche das Lebensprinzip der menschlichen Gesellschaft, 
wir können auch sagen der Welt. Die Kirche aber ist die in der Begegnung vollzo- 
gene Gemeinsamkeit von Amtsträgern und Laientum. 

b) Und doch: Gemeinsamkeit heißt nicht einfachhin Gleichheit. Selbst im Schaf- 
fen Gottes, wo die göttlichen Personen zwar ein Prinzip sind, ist nicht der Vater 
in der gleichen Weise am Werk wie der Sohn und der Heilige Geist; denn die drei 
Personen besitzen die eine und gleiche göttliche Natur auf voneinander verschie- 
dene Weise. So sind auch in der Kirche die Träger des Amtes und die Glieder des 
Laientums zwar die eine Kirche. Und doch verwirklichen sie diese Kirche in ver- 
schie4ener Weise. Deshalb auch verwirklichen sie die Weltaufgabe der Kirche zwar 
gemeinsam, aber nicht in der gleichen Weise. Der geistliche Amtsträger waltet 
eben anstelle Christi des Amtes und leiht dem Haupte der Kirche Sichtbarkeit vor 
der Laiengemeinde. Er wird daher auch immer die Welt jenseitigkeit Christi sicht- 
bar machen müssen und deshalb nicht so unmittelbar auf die Bereiche der Welt ein- 
wirken wie der Laie. Gewiß, der Träger des geistlichen Amtes wird nicht einfachhin 
aus den Weltbereichen zu verdrängen sein, da er ja doch vor den dieser Welt ver- 
bundenen Laien Christus darstellen muß. Deshalb muß er, wenn er dem Laien be- 
gegnet, sein Auge zugleich auf die Welt richten, die der natürliche Lebensgrund 
des Laien ist. Nicht aber ist der geistliche Träger des Christusamtes kraft dieses Am- 
tes unmittelbarer Träger der Weltaufgabe der Kirche. 

Das ist vielmehr die unmittelbare Aufgabe des Laientums der Kirche. Jene Welt- 
verwurzelung, in der der Mensch als leibhaftiges, weit- und gemeinschaftsgebunde- 
nes Geschöpf steht, wird nicht aufgehoben, wenn der Mensch in die gnadenhaft-er- 
lösende Begegnung mit Christus tritt. Er muß deshalb seine Welt mit in diese Be- 
gegnung nehmen, wenn er als der dem Herrn begegnen will, der er tatsächlich ist. 
Wie man eine Pflanze, die mehr Sonne braucht, nicht aus ihrem Boden reißt, um 
sie in das Licht der Sonne zu rücken, so kann man den Menschen nicht dem durch die 
Schöpfung ihm angewiesenen Wurzelboden entreißen, den wir die Welt nennen, um 
ihn statt dessen im Raum der Kirche Christus begegnen zu lassen. Da wird man 
schon den Wurzelboden mitnehmen müssen. Jene Bezirke der Welt, die durch das 
Wirken des Menschen Kultur, Wirtschaft, Politik, Beruf usw. werden, hat der Laie 
nicht auszuklammern, wenn er dem Amt der Kirche begegnet. 

Der Laie wird deshalb auch seine Begegnung mit dem Amt der Kirche als neue 
Verantwortung und Aufgabe dieser Welt gegenüber verstehen müssen. Wer Chri- 
stus in der Kirche begegnet ist, steht als Christ in den Bereichen seiner Welt. Und 
das bedeutet eine neue Weise des Darin-stehens. Da er Christus begegnet ist, ist er 
der Angriffspunkt geworden, in dem Christus einen bestimmten Bezirk dieser Welt 



Kirche und Welt 359 

ergriffen hat, um ihn dem Vater zu unterwerfen. So steht er, von Christus kommend 
und in der Welt lebend, unter einer Sendung, der er sich nicht entziehen kann: denn 
Christus, dem er begegnete, läßt ihn nicht los; und die Weltbereiche, die sein Leben 
nähren, warten darauf, daß er sich als Kind Gottes an ihnen offenbare, wie es Rom 
8, 19 heißt. Wo diese Bereiche der Welt aber Begegnung mit Menschen bedeutet, in 
deren Gemeinschaft man steht, wird diese Weltsendung dann Zeugnis und Apostolat 
sein müssen, das ausgeübt wird durch christliche Tat und bekennendes Wort. Des- 
halb ja wurde die Taufe, die ihrem unmittelbaren Sinne nach den Menschen zur 
empfangenden Begegnung mit dem im Amtsträger der Kirche vertretenen Christus 
weiht, vollendend ergänzt durch die Firmung, die ihn in die Konfrontierung mit den 
Bereichen der Welt sendet. 

2. Was wir bisher besprochen haben, ist jene institutionelle, gesellschaftliche Prä- 
gung, die Christus der Kirche kraft ihrer Einsetzung mitgegeben hat. Sie vollzieht 
sich gewissermaßen in horizontaler Dimension. Es gibt aber nun im Leben der Kir- 
che außer dieser Kräfteverteilung in horizontaler Dimension auch noch eine Kräfte- 
differenzierung gewissermaßen in vertikaler Richtung. Was ist damit gemeint? 

Eine Wirklichkeit, die als gesellschaftlich-institutionelle Größe eingerichtet ist und 
ihre Sendung zu vollziehen hat, wird immer in Gefahr sein, im Gesellschaftlichen, 
Organisierten, zu erstarren und das Vertrauen übermächtig auf die Kraft der Insti- 
tution als solcher zu setzen. Auch in der Kirche ist diese Versuchung nicht gebannt. 
In ihr werden immer wieder, um es schlagwortartig zu benennen, die Vertreter der 
•Rechtskirche" gegen die Vorkämpfer der •Liebeskirche", die Institutionalisten ge- 
gen die Spiritualisten, die Organisatoren gegen die Pneumatiker antreten. Das allei- 
nige Recht hat in der Kirche keiner von beiden, sondern nur beide zusammen. Denn 
in der Kirche soll ja Welt in Kontakt mit dem •Hagion Pneuma" kommen, deshalb 
ist die Kirche als Gesellschaft selbst ein Stück welthafter Größe. Und dieses Welt- 
hafte soll vom Geist Gottes erlösend berührt werden, deshalb muß die Dynamik 
nach oben in dieser institutionellen Kirche am Werk sein. 

Diese Kraft des Heiligen Geistes ist meist verborgen, unberechenbar. Sie drängt 
die in der horizontalen Gesellschaftlichkeit auf Erden lebende Kirche in eine verti- 
kale Dynamik nach oben, die ihr verborgen inne wohnt und niemals fehlen kann, 
die aber bisweilen auch, von Gott geweckt, zu besonderer Sichtbarkeit und Erfahr- 
barkeit durchbricht. Gott hat von Anbeginn der Geschichte seiner gesellschaftlich ge- 
bauten Kirche durch ihre institutionellen Ordnungen hindurch, ohne diese anzuta- 
sten, die charismatische Kraft des Heiligen Geistes in den verschiedensten Formen 
sichtbar werden lassen. Schon im Neuen Testament wird uns von Tätigkeiten be- 
richtet, die nicht zur hierarchischen Struktur der Kirche gehören und doch ihr Leben 
bestimmen: Propheten, Evangelisten, Zungenredner und Ekstatiker verwirklichen, 
wie Paulus sagt, den Aufbau der Gemeinden. So hat sich denn auch Gott im Laufe 
der Kirchengeschichte immer wieder einzelne Personen oder auch Gemeinschaften • 
die Orden gehören hierher • berufen, die in der horizontal-gesellschaftlich gebau- 
ten Kirche die vertikale Linie, die Dynamik nach oben zu besonderer Deutlichkeit 
brachten. Solche charismatische Berufungen gibt es deshalb sowohl innerhalb des 
Laientums wie innerhalb des geweihten Amtes. Diese Kräfte wirken zwar innerhalb 



360 Heinrich Backt 

der welthaften Kirche, aber um ihrer geistlich-erlösenden Aufgabe willen, die sie 
ohne diese Kräfte in ihrer Gesellschaftlichkeit leicht vergessen könnte. 

Man darf die institutionelle horizontale Freiheit von geweihtem Amt und Laien- 
tum nicht einfach identifizieren mit der vertikalen Differenzierung, in der sich beson- 
ders Berufene und Begabte über die Menge der •Weltlichen" (aber doch in der Kir- 
che und die Kirche Lebenden) erheben. Beide Polaritäten überschneiden sich und er- 
gänzen einander zur Verwirklichung des Lebens der Kirche. Die eine zeichnet im- 
mer neu das sakramentale Zeichen, das die gesellschaftliche Kirche ist, in unsere 
Welt hinein; die andere bringt die im Sakrament verborgene geistgerichtete Wirk- 
lichkeit immer wieder in Erinnerung. 

>Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 

Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt/M. 

Daß die christliche Frömmigkeit bis in unsere Tage hinein ihre stärksten Impulse 
und Orientierungen aus der frühmonastischen Literatur empfängt, ist ein Gemein- 
platz. Aber diese Feststellung darf nicht dazu führen, daß man die mannigfachen 
Wandlungen und Entwicklungen übersieht, die bei gleichbleibender Terminologie 
manche aus dem ältesten Mönchtum übernommene Elemente erfahren haben. Na- 
türlich liegt die Versuchung nahe, hinter der Gleichheit der Termini auch die gleiche 
Sache zu vermuten. Aber nur zu oft führt eine eingehende Untersuchung zu der Er- 
kenntnis, wie sehr das, was der heutige Sprachgebrauch mit einem bestimmten Wort 
verbindet, von dem abweicht, was die Mönchsväter der ägyptischen Wüste und ihre 
unmittelbaren Nachfahren darunter verstanden haben. Grundsätzlich müßte nun 
eine solche kritische Untersuchung bei allen Grundbegriffen der christlichen Fröm- 
migkeit angestellt werden, ehe eine zuverlässige Geschichte der christlichen Spiritua- 
lität geschrieben werden könnte. Daß eine solche Geschichte bislang noch immer fehlt, 
liegt wesentlich an dieser noch nicht erfüllten Forderung. Hier an einem kleinen 
Punkt einen bescheidenen Beitrag zu leisten, ist Absicht der nachfolgenden Studie. 

Die zentrale Rolle, welche gerade die •Meditation" im Frömmigkeitsleben ein- 
nimmt, braucht hier nicht lange bewiesen zu werden. Uns interessiert einzig die 
Frage, was man unter diesem Terminus zu verstehen hat. Der heutige Gebrauch 
des Begriffes macht • wenigstens innerhalb der katholischen Frömmigkeitslehre1 • 
keine besonderen Schwierigkeiten2. Wir verstehen darunter die •Betrachtung", also 
eine Weise des innerlichen Betens, das sich nicht darin erschöpft, geheiligte Gebets- 
texte andächtig herzusagen. Im Schema der verschiedenen Weisen des innerlichen 
Gebetes, wie es durch das Exerzitienbüchlein des hl. Ignatius von Loyola mehr oder 

1 Zur Abgrenzung des katholischen Verständnisses von Meditation gegen andere For- 
men vgl. u. a. etwa J. Neuner, Indische und christliche Meditation (Geist u. Leben 26 [1953] 
445/61); H. Dumoulin, Die Übung im Zen-Buddhismus (ebd. 206/16). 

2 Vgl. J. B. Lotz S. J., Meditation • Der Weg nach innen. Philosophische Klärung. An- 
weisung zum Vollzug (Frankfurt/M. 1954). 




