Kirche und Welt

Von Otto Semmelroth S. J., Frankfurt/M.

I

Seitdem Christus seine Kirche auf den Weg durch die Geschichte entlassen hat, be-
gleiten sie zwei einander widersprechende und doch immer zugleich gehdrte Vor-
wirfe.

1. Der eine ist der Vorwurf oder doch die stille Angst, die Kirche sei eine Feindin
jenes Bereiches, in dem sich der Mensch so gern ansiedelt und zu Hause fiihlt, der
Welt. In seinem Inneren glaubt und firchtet der Mensch — zu einem Teil ja auch
wohl mit Recht —, dafl er zum Kampf gegen die Welt aufgerufen sei, wenn er der
Kirche folgt. Und die vereinfachende Propaganda einpridgsamer aszetischer und
frommer Schlagworte geben vielleicht Anlafl genug zu solcher Furcht.

Daraus erwichst dann Reserve oder auch Feindschaft gegen die Kirche. Wo die
Kirche sich als Feindin der Welt gibt, da ist sie dem heutigen Menschen verdichtig
und wenig sympathisch. Er bringt es nicht mehr fertig, einfach nur die Welt fir alles
Ubel verantwortlich zu machen und die Kirche wie eine Arche auf der Sintflut, wie
eine Insel des Friedens anzusehen, auf die man sich nur zuriickzuziehen braucht, um
ein Alibi gegeniiber dem Unheil zu haben, das die Welt zerreifit. Selbst wer zugibt,
daf das welthafte Gebaren der Menschen, dafl iiberhaupt Welt, wo sie sich von den
Kriften des Reiches Gottes 19st, schuld an ihrem eigenen Untergang ist, spirt doch
sehr, dafl es mit der Verteilung von Schuld und Unschuld nicht so einfach geht. Auf
jeden Fall hilt er es fiir unfair, die Welt ihrem eigenen Elend zu iiberlassen, um sich
selbst zu retten.

Der Mensch empfindet doch auch die Welt als Heimat, der er verwurzelt ist, in der
er sich einrichten konnte, weil sie selbst ihm das Material zur Verfiigung stellte, mit
dem er seinen Geist verband, um sie schopferisch zu gestalten. Gewif} droht ihm aus
dieser Welt Unheil, und die Heimat, die er sich in und aus dieser Welt gebaut hat,
wird von dieser Welt selbst immer wieder unheimlich gemacht. Aber wer seine reli-
gidse Aufgabe zu simpel nur gegen die Welt verkiinden wollte, miifite dem Men-
schen von heute unglaubwiirdig werden.

Vielleicht richten viele Menschen, um sich selbst zu rechtfertigen, besonders gern
ihre kritischen Augen auf die scheinbare Weltfeindlichkeit der Kirche und jhrer Ver-
kiindigung. Sie wollen sagen konnen, dafl eine Kirche, die so wenig der Wirklichkeit
gerecht wird, wohl keinen Anspruch auf den der Welt verwurzelten und verpflich-
teten Menschen erheben konne. Hier wie iiberall bedarf es bedachtsamen Zuschauens,
um nicht in simples Entweder-Oder zu schematisieren, was in engster Verflochtenheit
steht. Wir werden sehen: wer um der Kirche willen die Welt negieren wollte, wiirde
ein Stitdk Kirche selbst negieren; und wer um der Welt willen die Kirche zuriick-
weisen wollte, wiirde die Welt ihres Lebensprinzips berauben, durch das allein sie
die Unheilkrifte iiberwinden kann, die ihr nun einmal innewohnen.



352 Otto Semmelroth

2. Der andere Vorwurf, den die Kirche immer wieder héren muf, klagt iiber zu viel
Welt in der Kirche. Immer wieder stehen die Spiritualisten auf, die sich Religion nur
als Befreiung von aller Leiblichkeit und als Leben in einem nicht so sehr geistlichen .
als geistigen Raum vorstellen kénnen. In Wirklichkeit wird das selbst da, wo die
Kirche zur Vollendung gekommen sein wird, nicht einmal der Fall sein; denn der
durch die Kirche zum ewigen Heil gelangte Mensch wird im Jenseits kein Engel,
d. h. kein rein geistiges Wesen, sondern ein in allen Dimensionen seines mensch-
lichen Daseins vollendeter und verklirter Mensch. Wer aber als Ideal des erlésten
Menschen und damit als Richtbild einer recht gebauten Kirche Losung vom Leib-
lichen erwartet, dem muf} natiirlich alles Welthafte ein Fremdkérper in der Kirche
sein. Dann mufl der konkreten Kirche tatsachlich immer wieder der Vorwurf der
illegitimen Weltlichkeit gemacht werden. Nicht nur in jenen Zeiten, die zwar welt-
liche Kultur im Raum der Kirche blithen liefen, aber doch nun einmal keineswegs
die Bliitezeiten fiir das wesentliche Leben der Kirche waren; sondern auch zu Zeiten,
wo sie sich wirklich auf ihr Wesentliches besinnt, wiirde ein solcher Kritiker sie noch
fiir ein weltlich Ding halten miissen, weil sie den Spiritualismus, den er ihr als Ziel
vorstecken will, ablehnen mufl.

Dafl beide hier kurz skizzierten Vorwiirfe immer wieder laut geworden sind und
laut werden, darf uns eigentlich nicht wundern. Wenn einer Grofle, wie der Kirche,
von Christus eine Wesenheit und Aufgabe gegeben wurde, kraft deren sie weder nur
Teil der Welt noch nur weltlose Geistigkeit ist, sondern — wie wir sehen werden —
Verwirklichung des geistgewirkten Reiches Gottes in der Welt oder Einholung der
Welt in den Lebensbereich des Heiligen Geistes, dann wird der allzu weltfrohe
Mensch immer wieder Anlaf finden, diese Kirche weltfeindlich zu nennen — weil sie
eben die Welt nicht sich selbst fiberlassen kann. Und der allzu spiritualistische Pneu-
matiker wird immer Grund finden, die Kirche der Verweltlichung zu zeihen, — da sie
ja nun einmal ihr weltverwurzeltes Wesen nicht verleugnen kann.

8. Diese Vorwiirfe gegen die Kirche aus einer allzu ablehnenden Stellung gegen
oder allzu verliebten Bindung an die Welt gewinnen nun eine besondere Zuspitzung
und eine personliche Note dadurch, dafl die Grofen Kirche und Welt, Geistlich und
Weltlich so leicht einfachhin identifiziert werden mit den personalen Gréflen, die
man als ihre Vertreter ansieht: Die als weltfeindlich vermutete Grofle des geistlichen
Bereiches wird einfach gleichgesetzt mit dem geweihten Triger des kirchlichen
Amtes, mit Klerus, mit Priester; die Welt dagegen wird dem Laien zugeteilt. Da-
durch gewinnt dann die irgendwie notwendige Auseinandersetzung zwischen Geist-
lich und Weltlich, zwischen Jenseits und Diesseits oder wie immer man es nennen
will, den Charakter einer personalen Auseinandersetzung zwischen Kleriker und
Laien in der Kirche. Es wird die religiose Auseinandersetzung des Durchdringens der
Welt mit dem Geiste Christi eine Art Klassenkampf im Raum der Kirche. Wo doch
in Wirklichkeit Klerus und Laientum in Gemeinsamkeit und Begegnung, nicht aber
in Gegnerschaft, die Kirche sind, wo sie also auch, wenn schon Gegensatz Kirche —
Welt, gemeinsam diese Gegnerschaft austragen mifiten; oder wenn schon Welthaf-
tigkeit der Kirche, auch gemeinsam dieses Welthafte im heiligen Raum der Kirche
zu bewahren hitten.



Kirche und Welt 353
II.

Nach dieser einleitenden Skizzierung des Lebens der Kirche gewissermaflen zwi-
schen zwei Feuern versuchen wir nun aus dem Wesen der Sache heraus zu deuten,
wie sich denn in Wirklichkeit die Kirche zur Welt verhalte.

" 1. Wenn wir von ,Kirche und Welt* sprechen, machen wir eigentlich eine nicht
ganz sachgerechte Voraussetzung. Man hat das Empfinden, das rechte Verhiltnis von
Kirche und Welt sei etwas, das es noch nicht gibt, sondern das je neu angegangen
und hergestellt werden mufl. Diese Auffassung hat einiges Richtige an sich, nimlich
die Lehre der Offenbarung, dafl es eine Spannung von zwei Wirklichkeitsbereichen
gibt, von denen der eine den anderen durchdringen soll, wodurch das Dasein des
diesseitigen Lebens so dramatisch und schwierig wird. Nicht ganz richtig ist aber
dabei die Voraussetzung, die beiden gegensatzlichen Pele seien eben die ,Kirche®
auf der einen und die ,Welt" auf der anderen Seite. Wenn wir uns die beiden Ge-
gensatz-Groéflen anschauen, werden wir feststellen, daf} die Kirche gerade jene Wirk-
lichkeit ist, in der die beiden Gegensitze zur Vereinigung miteinander gebracht wer-
den sollen: In der Kirche soll die Welt, vom Geist Gottes durchwirkt, zum Reich
Gottes werden.

a) Die cine dieser beiden Groflen, die unser christliches Leben so mit Spannung
erfiillen und seiner selbst niemals sicher werden lassen, ist natiirlich jener Bereich,
den wir ,Welt* nennen und um den der heutige Mensch so in Sorge ist. In Sorge,
weil er diesen Bereich einerseits nicht einfachhin abtun und verleugnen kann, ander-
seits aber doch aus ihm immer wieder seine Gefdhrdung aufwachsen spiirt. Was ha-
ben wir nun aber unter dieser ,Welt® za verstehen, die uns einerseits Bedrohung des
christlichen, ja iiberhaupt des menschlichen Lebens und anderseits doch unentrinn-
bare Aufgabe ist? Im Neuen Testament meint das Wort ,Welt* keineswegs eine
schlechthin einheitliche Grofle. Wenn Johannes von ,Welt® spricht, klingt das recht
negativ und feindselig. Bei Paulus ist die Welt zwar unterschieden von Gott und bis-
weilen auch im Kampf mit ithm, aber doch auch wieder positiv anzugehende Auf-
gabe. Viel einfacher erscheint gegeniiber solchen grundsitzlichen Deutungen in den
synoptischen Evangelien die Welt: sie ist ganz einfach der Bereich, in dem die Men-
schen sind, in dem auch Christus wirkt und seine Sendung an die Menschen ausiibt.
Aller Verschiedenheit mufl aber doch wohl ein Gemeinsames zugrundeliegen, das
uns berechtigt, diese verschiedenen Teilwirklichkeiten mit dem einen Wort ,Welt”
zu bezeichnen,

Welt ist doch wohl jener Bereich des Daseins, den Gott in seiner Schépfung ge-
wissermaflen aus seiner Hand gegeben hat. Natiirlich nicht in dem Sinne, als ob diese
Welt auch nur einen Augenblick ohne das schopferische Wirken Gottes sein konnte.
Aber Gott hat die ,Welt“ fiir die Menschen geschaffen, die er als seine eigenen
Bilder, d. k. als ihrer selbst michtige und die Welt beherrschende Personen sich
gegenuberstellt. Dieses die Welt als Mitte beherrschende Wesen, der Mensch, kann
sich seinem Schopfer verschliefen; wenn er sich ihm aber in freier Verherrlichung
Gffnet, ist das zwar nicht mehr als sein wesentlicher Daseinssinn, und doch ist es zu-
gleich eine freie Leistung des Menschen in der Begegnung mit Gott. Diesen Men-
schen hat Gott als Abbild seiner Herrlichkeit in die Welt gestellt, auf dafl er sie in



854 Otto Semmelroth

nachschopferischer Freiheit gestalie und verwalte: im aufmerksamen Horen auf die
Strukturgesetze, die Gott selbst der Welt eingeschaffen hat und die deshalb fordernd
vor dem Menschen stehen, dafl er im Gehorsam gegen diese Gesetze die Welt ver-
wirkliche. In diesem Sinne kann man geradezu sagen, Gott habe die Welt aus seiner
Hand gegeben: in die Hand des Menschen namlich, der sich kraft seiner gottge-
schenkten Freiheit die Welt so aneignen kann, als ob weder sie selbst unter dem
Gesetz der Gottzugewandtheit stinde noch er in der Aufgabe, der Welt diese Rich-
tung auf Gott hin abzulauschen und in Freiheit zu verwirklichen. Gott erlebt — um
es menschlich auszudriicken — seit Beginn welthaften Daseins das, was die Physi-
ker unserer Tage so zur Verzweiflung bringt: dafl die Werke ihrer Wissenschaft,
wenn sie sic aus der Hand gegeben haben, in der Verantwortlichkeit — oder auch
Verantwortungslosigkeit anderer oft ganz anderen Zielen unterstellt werden, als sie
selbst sich gedacht hatten.

Die Welt ist jener Bereich, in dem Gott und Mensch ihre Begegnung zum leib-
haftigen Ausdruck bringen sollen. Personale Begegnung ist fiir den Menschen nur
moglich, wenn der eine Partner seine Innerlichkeit in einem dinglich-leiblichen Aus-
druck objektiviert, irgendwo niederlegt, auf dafi der andere ihn nehme und aus ihm
die Innerlichkeit des Partners fiir sich gewinne. So schuf Gott die Welt und legte
in sie die Struktur, die sein Geist erdacht und fiir den Menschen bereitet hat, und
die Liebe, deren Ausdruck das Geschenk der Welt als Heimat des Menschen ist. Der
Mensch soll nun diese Welt nehmen, Gottes Ordnung in ibr auffinden und seine
Liebe darin atmen spiiren. Er selbst soll die gleiche Welt zum antwortenden Aus-
druck seiner Innerlichkeit an Gott machen, indem er sie nimmt, die von Gott in sie
hineingelegte Grundgesetzlichkeit erlauscht und den kéniglichen Umgang mit der
Welt so gestaltet, dafl er zum Ausdruck bringt: ich begegne Gott, indem ich seine
Welt gestalte.

Dadurch aber nun gewann die ,Welt“ eine gewisse Eigenstindigkeit gegeniiber
Gott: der Mensch kann die Gottgehorigkeit der Welt in seinem Bezirk verwirkli-
chen oder aber verneinen. Die Welt gewinnt sogar eine gewisse Gottwidrigkeit.
Johannes hat sie so stark gespiirt, da bei ihm ,Welt* fast als Sammelbegriff fiir
alle gottfeindlichen Krifte erscheint. Und im christlichen Sprach- und Empfindungs-
gebrauch horen wir diese Gottwidrigkeit fast selbstverstindlich im Wort Welt im-
mer mit. In Wahrheit aber ist diese Gottwidrigkeit nicht ans der Welt selbst erwach-
sen. Sic ist der Welt eigentlich fremd und ihr nur vom Menschen eingegeben, der als
freier Gestalter zwar in ihr, aber doch auch ihr gegeniiber steht. Aber der Mifibrauch
hat nun die Welt so vergiftet, dafl ihr Gifthauch dem Menschen — von dem er eigent-
lich kam — nun aus der Welt immer wieder entgegenstromt. Richtiger wire vielleicht
zu sagen: nicht der Welt wohnt dieses Gift inne, sondern dem Menschen, der mit ver-
giftetem Herzen, in einer Art geistiger Allergie, im Gebrauch der Welt immer wie-
der krank wird. Wie dramatisch hat das doch Paulus im achten Kapitel des Romer-
briefes ausgedriickt: ,Der Nichtigkeit ist die ganze Schépfung unterworfen worden:
aber nicht freiwillig, sondern um dessen willen, der ihre Unterwerfung bewirkt hat
(das ist eben der Mensch im siindigen Mifibranch der Welt); jedoch auf die Hoff-
nung hin, daf auch sie selbst, die Schopfung, von der Knechischaft der Verginglich-
keit befreit werden wird zur Freiheit, welche die Kinder Gottes im Stand der Ver-



Kirche und Welt 855

herrlichung besitzen werden. Wir wissen ja, daf die gesamte Schopfung bis jetzt
poch iiberall seufzt und mit Schmerzen der Neugeburt harrt* (Rém 8, 20—22). Nicht
aus eigener Freiwilligkeit, sondern durch den Menschen also liegt die Welt unter dem
Fluch der Gottwidrigkeit, die gar nicht ihre cigene ist. Der Mensch hat sie ihr einge-
geben, seit er begann, die Welt gegen Gott statt als Ausdruck der Hingabe an ihn zu
gestalten. Der Mensch hat sich selbst in jene allergische Schwiche seiner Personalitit
gebracht, in der nun, was Ausdrucksbezirk seiner Gottbegegnung sein sollte, Ursache
seiner Krankheit und Gottfeindlichkeit wird.

b) Dieser ,Welt“ steht nun im christlichen Glauben jene Wirklichkeit gegeniiber
oder gar entgegen, an der teilzugewinnen die Heilsaufgabe des Menschen ist. Wenn
Johannes berichtet, wie Christus bei den Abschiedsreden seine Apostel zwar nicht
aus der Welt herausziehen will — dagegen verwahrt er sich ausdriicklich —, aber
doch erklart, sie seien ,nicht von der Welt” (Jo 15, 19), die sich ja freuen wird, wenn
die Jiinger des Herrn Leid haben werden (Jo 16, 20); wenn Christus nach dem Be-
richt des Lukas (12, 32) die Seinen als ,kleine Herde“ einer Wirklichkeit gegeniiber-
stellt, vor der sich zu fiirchten offensichtlich Grund da ist — sonst wiirde er ja nicht
mahnen, sie sollten sich nicht firchten —; wenn der Herr im selben Zusammenhang
die Seinen mahnt, um Essen und Trinken nicht dngstlich besorgt zu sein, sondern
auf den Vater zu vertrauen, und das damit begriindet, dafl ,nach allen diesen Din-
gen die Volker der Welt trachten“ (Lk 12, 30); aber auch wenn Christus von sich als
dem Licht spricht, das in die Welt kam — die also ohne dieses Licht dunkel ist —,
wenn er {iberhaupt immer wieder von seinem Kommen in diese Welt spricht und
dieses sein In-die-Welt-geschickt-Sein als Beweis der Liebe des Vaters zu dieser
Welt kennzeichnet (Jo 3, 16), die durch dieses Kommen des Herrn in die Welt nicht
gerichtet, sondern gerettet werden soll (Jo 3, 17): dann ist doch in all diesen und
vielen anderen Worten die Welt einer anderen Wirklichkeit gegeniibergestellt, die
ibre Mitte in Christus hat.

Welches ist nun diese andere, der Welt gegeniiberstehende Wirklichkeit? Wir sind
geneigt, sie mit der Kirche zu identifizieren; ,Kirche und Welt*, das scheint vielen
eben das Feuer und Wasser zu sein, das sich so gegensitzlich verhilt. Ganz richtig
ist das aber nicht. Richtiger wire, die der Welt so entgegengesetzte Wirklichkeit etwa
in dem neutestamentlichen Begriff ,Reich Gottes“, Kénigsherrschaft Gottes wieder-
zufinden. Zwar weif sich die Kirche als die Verwirklichung und leibhaftige Gestalt
des Reiches Gottes auf Erden. Aber diese K6nigsherrschaft Gottes ist doch mehr, sie
ist eine eigentlich eschatologische Grofle, d. h. ein Ideal, das erst nach dieser Zeit, im
Anbruch der Ewigkeit ganz verwirklicht sein wird. Es ist jener Zustand, in dem das
Herrentum Gottes in libernatiirlich-gnadenhafter Weise in der Kraft des Heiligen
Geistes tatsdchlich durchgesetzt ist, wo also Welt nicht mehr einfach Welt ist, sondern
neue Schopfung, durchgesetzte Herrlichkeit Gottes, Verklirung der Welt. Hier und
jetzt ist dieses Reich Gottes erst in Anfingen und unvollkommen verwirklicht.

Die Kénigsherrschaft Gottes aber soll die Welt als Gnadengeschenk durchdringen
und mufl doch durch die Entscheidung des Menschen verwirklicht werden. Wenn der
Rémerbrief an der schon zitierten Stelle sagt, ,das sehnsiichtige Harren der Schép-
fung warte aof das Offenbarwerden der Kinder Gottes* (Rém 8, 19), dann ist das
damit gemeint: der Mensch hat als vom Heiligen Geist Erfafiter der Welt zu be-



356 Otto Semmelroth

gegnen und die Welt zum Bereich der durchgesetzten Herrschaft Gottes zu machen.
Hier aber liegt das Moment der Spannung und Gegensitzlichkeit. Dieser Gegensatz
von Reich Gottes und Welt ist gar nicht so sehr ein objektiver, sondern ein existen-
tieller, im Menschen und seiner Entscheidung auszutragender: In den Menschen, im
Bereich ihrer konkreten Existenz soll diese Begegnung von Gottesherrschaft und
Welt geschehen. In den Menschen soll Gottes Herrschaft zur Anerkennung kommen;
in diesen Menschen aber lebt zugleich die Welt, die ihre Heimat ist. Was gibt es also
Wichtigeres, als dafl diese Menschen beide Wirklichkeiten nicht in einer Art Schi-
zophrenie als Zweiheit in sich tragen, sondern einander zur Einheit durchdringen
lassen.

2. Das aber ist die Kirche: menschliche Existenz, in der Gottes Herrlichkeit und
Welt zur lebendigen Einheit kommen,

a) Denn die Kirche ist weder nur die geistgewirkte Gottesherrschaft ohne Welt-
lichkeit noch nur Welt ohne die Beseelung durch den Geist Gottes. Papst Leo XIII.
hat in einer bedeutsamen Enzyklika Giber die Einheit der Kirche i. J. 1896 gesagt:
»Die Kirche ist eine dem Ursprung nach géttliche, dem Ziel und den zum Ziel fith-
renden Dingen nach iibernatiirliche Gesellschaft. Insofern sie aus Menschen zusam-
menwichst, ist sie eine menschliche Gemeinschaft. Daher sehen wir sie in der Heiligen
Schrift immer wieder mit den Begriffen einer ,vollkommenen Gesellschaft’ bezeich-
net.“ ,Vollkommene Gesellschaft®, societas perfecta, ist aber ein Begriff, den wir
nicht erst aus der Glaubenslehre, sondern schon ans der Gesellschaftslehre kennen.
D. h. dieser Begriff kennzeichnet die Kirche als eine durchaus welthafte Grofe.

Aber sie ist auch nicht einfachhin Welt. Die Kirche ist vielmehr jener Bezirk welt-
haften Daseins mit dem Menschen als Mitte, in dem das ,Reich Gottes® zur anfing-
lichen Verwirklichung und sichtbaren Darstellung auf Erden gekommen ist. In die-
ser Kirche sollen der welthafte Leib und der goéttliche Geist wie Leib und Seele
einander durchdringen. Deshalb und dadurch ist die Kirche der diesseitige Beginn
der Konigsherrschaft Gottes, weil und insofern in ihr Gottes Heiliger Geist und die
Welt zur lebendigen Vereinigung gebracht werden. Von unten her wird in der Kir-
che die Welt eingefangen — dadurch dafl die von Christus eingesetzte Kirche, weil
echte Gesellschaft, selbst welthaft ist und dafl die darin lebenden Menschen mit den
sie umgebenden Bereichen des Diesseits verwurzelt sind. Von oben her aber geht der
Heilige Geist als Lebensprinzip und Tréiger der Gottesherrschaft in die Kirche ein
und durchdringt die in ibr cingefangene Welt erldsend.

Deshalb lebt die Kirche in dieser doppelten Wirklichkeit: sie ist zugleich geistge-
wirkte Herrschaft Gottes und doch ebenso wesentlich welthafte Gréfle. Kardinal
Franzelin, ein bedeutender rémischer Theologe der zweiten Hilfte des vorigen Jahr-
hunderts, hat das in seinem Lehrbuch iiber die Kirche einmal praguant formuliert,
wenn er das Wesen der Kirche so definiert: ,Die Kirche ist die durch gottliche Lehre,
Gesetz und Gnade iibernatiirlich durchformte Welt.“ Die Kirche ist also Welt, aber
durch Gottes Gnade durchlebte Welt; die Kirche ist also das gnadenhafte Reich
Gottes, aber in welthafter Gestalt und Wirklichkeit.

b) So stehen nicht eigentlich Welt und Kirche als die beiden Widerparte gegen-
einander. Vielmehr verbindet die Kirche wesentlich in sich selbst die beiden Wirk-
lichkeiten, deren Durchdringung den Lebensraum des erlésten Menschen ausmacht:



Kirche und Welt 357

Gottes Gnadenwirken, das sich der Welt einsenkt; und Welt, die durch Gottes Gnade
tiber sich selbst hinausgehoben wird — ohne sich selbst dadurch zu verlieren. Ist es
dann noch ein Wunder, wenn sich die Spannungen im Raum der Kirche selbst aus-
tragen® Wenn in ihr spiritualistische Tendenzen das Welthafte ignorieren oder aber
die Verweltlichung das Wirken des Heiligen Geistes iiberspielen méchte? Aus ihrem
Wesen heraus steht die Kirche in engster Weltverbundenheit und ist doch zugleich
von ihr distanziert: Weltverbundenheit, weil in ihr selbst ein Stiick Welt aufgenom-
men ist, durch das sie die Trégerin der erlésenden Gnade in die Welt hinein werden
kann; Weltdistanz, weil sie das Welthafte von sich selbst 16sen und in ihm die Herr-
schaft Gottes verwirklichen mufl. Die Kirche mufl also jenes Zugleich von Ja und
Nein zur Welt leben, das Christus ausgesprochen hat, wenn er von seinen Jingern
sagte: ,Sie sind in der Welt (Jo 17, 11), aber nidht von der Welt“ (17, 16).

Die gesellschaftliche Gestalt, die Christus selbst der Kirche gegeben hat, macht
uns dieses Zugleich von Weltdistanz und Weltnihe geradezu sichtbar. Diese gesell-
schaftliche Gestalt ist die Zweiheit jener Pole, deren Begegnung das Leben der Kir-
che ausmacht: Das Gegeniiber von geweihtem Amt einerseits und getaufter (und ge-
firmter) Laiengemeinde anderseits. Seitdem Christus seine Apostel in den Lebens-
lauf der Kirche hinein entlief mit der Sanktion: , Wer euch hort, der hort mich¢, was
Paulus deutete, wenn er im zweiten Brief an die Korinther (5, 20) schreibt: ,An
Christi Stelle walten wir des Amtes”, seit jenem Beginn weifl die Kirche, daf} die
geweihten Amtstriger in ihr nicht Funktionire einer blo menschlichen Gesellschaft
sind, sondern von oben berufene, von Christus sakramental geweihte Reprisentan-
ten Christi selbst; und dafl die Laiengemeinde jene Braut ist, von der das Neue Te-
stament spricht, die durch die Begegnung mit dem Briutigam Christus, den der
Amtstrager sichtbar vor der Gemeinde macht, ein Leib mit ihm wird. Christus und
die Gemeinde als seine Braut, die geweihten Amtstriger und das Laientum sind
jene ,Zwei in einem Leibe®, den wir den mystischen Leib Christi nennen.

In dieser der Kirche wesentlichen Zwei-Einheit von Amt und Gemeinde wird
das Zugleich von Weltdistanz und Weltnidhe der Kirche sichtbar. Denn das geist-
liche Amt macht in besonderer Weise Christus sichtbar, der zwar Mensch und darum
Glied der Welt geworden, aber doch Gott und darum iiberweltlich geblieben ist.
Diese Weltdistanz Christi, die sich seiner Kirche mitteilt, wird also durch das geist-
liche Amt der Kirche besonders sichtbar gemacht. Das Laientum dagegen wird in der
Begegnung mit dem Amt zur Begegnung mit Christus gefiihrt; aber mit der Welt,
der es verwurzelt ist und die es auch in der Begegnung mit Christus nicht ignorieren
und desavouieren darf. In der Laiengemeinde wird die Weltndhe der Kirche in be-
sonderer Weise sichtbar. Und weil beide Elemente, geweihtes Amt und getauft-ge-
firmte Laiengemeinde, gleichwesentlich zur Kirche gehéren, werden durch sie Welt-
distanz und Weltnihe als gleichwesentliche Eigentiimlichkeiten der Kirche ausge-
wiesen.

II1.

Das zuletzt Gesagte fithrt uns zur Frage, durch welche Organe die Kirche jenen
Kontakt mit der Welt aufnimmt, der die Welt der erlésenden Verdhristlichung teil-
haftig macht.



358 Otto Semmelroth

1. Zunichst milssen wir mit dieser Frage bei der wesentlichen Struktur der Kirche
ansetzen — wesentlich, weil von Christus gesetzt und daher bei allem Wandel der
tibrigen Gestalt unverinderlich. Dann lautet die Frage: Kommt die Weltaufgabe der
Kirche primir dem geweihten Amt zu oder vor allem der Laiengemeinde oder aber
vielleicht beiden gemeinsam?

a) Zunichst werden wir nicht leugnen kénnen, dafl die Aufgabe, Welt zum Reich
Gottes zu machen, Aufgabe der Kirche als solcher ist und deshalb allen Komponen-
ten, durch die die Kirche lebt, in gewisser Gemeinsamkeit zukommt. Es ist nach
einem Wort Pius’ XII. die Kirche das Lebensprinzip der menschlichen Gesellschaft,
wir konnen auch sagen der Welt. Die Kirche aber ist die in der Begegnung vollzo-
gene Gemeinsamkeit von Amtstragern und Laientum.

b) Und doch: Gemeinsamkeit heifit nicht einfachhin Gleichbeit. Selbst im Schaf-
fen Gottes, wo die gottlichen Personen zwar ein Prinzip sind, ist nicht der Vater
in der gleichen Weise am Werk wie der Sohn und der Heilige Geist; denn die drei
Personen besitzen die eine und gleiche géttliche Natur auf voneinander verschie-
dene Weise. So sind auch in der Kirche die Triger des Amtes und die Glieder des
Laientums zwar die eine Kirche. Und doch verwirklichen sie diese Kirche in ver-
schiedener Weise. Deshalb auch verwirklichen sie die Weltanfgabe der Kirche zwar
gemeinsam, aber nicht in der gleichen Weise. Der geistliche Amtstrager waltet
eben anstelle Christi des Amtes und leiht dem Haupte der Kirche Sichtbarkeit vor
der Laiengemeinde. Er wird daher auch immer die Weltjenseitigkeit Christi sicht-
bar machen miissen und deshalb nicht so unmittelbar auf die Bereiche der Welt ein-
wirken wie der Laie. Gewif}, der Triger des geistlichen Amtes wird nicht einfachhin
aus den Weltbereichen zu verdréngen sein, da er ja doch vor den dieser Welt ver-
bundenen Laien Christus darstellen mufi. Deshalb mufl er, wenn er dem Laien be-
gegnet, sein Auge zugleich auf die Welt richten, die der natiirliche Lebensgrund
des Laien ist. Nicht aber ist der geistliche Triger des Christusamtes kraft dieses Am-
tes unmittelbarer Triger der Weltaufgabe der Kirche.

Das ist vielmehr die unmittelbare Aufgabe des Laientums der Kirche. Jene Welt-
verwurzelung, in der der Mensch als leibhaftiges, welt- und gemeinschaftsgebunde-
nes Geschépf steht, wird nicht aufgehoben, wenn der Mensch in die gnadenhaft-er-
I6sende Begegnung mit Christus tritt. Er muf} deshalb seine Welt mit in diese Be-
gegnung nehmen, wenn er als der dem Herrn begegnen will, der er tatsichlich ist.
Wie man eine Pflanze, die mehr Sonne braucht, nicht aus ihrem Boden reifit, um
sie in das Licht der Sonne zu riicken, so kann man den Menschen nicht dem durch die
Schopfung ihm angewiesenen Wurzelboden entreifien, den wir die Welt nennen, um
ihn statt dessen im Raum der Kirche Christus begegnen zu lassen. Da wird man
schon den Wurzelboden mitnehmen missen. Jene Bezirke der Welt, die durch das
Wirken des Menschen Kultur, Wirtschaft, Politik, Beruf usw. werden, hat der Laie
nicht auszuklammern, wenn er dem Amt der Kirche begegnet.

Der Laie wird deshalb auch seine Begegnung mit dem Amt der Kirche als neue
Verantwortung und Aufgabe dieser Welt gegeniiber verstehen miissen. Wer Chri-
stus in der Kirche begegnet ist, steht als Christ in den Bereichen seiner Welt. Und
das bedeutet eine neue Weise des Darin-stehens. Da er Christus begegnet ist, ist er
der Angriffspunkt geworden, in dem Christus einen bestimmten Bezirk dieser Welt



Kirche und Welt 859

ergriffen hat, um ihn dem Vater zu unterwerfen. So steht er, von Christus kommend
und in der Welt lebend, unter einer Sendung, der er sich nicht entziehen kann: denn
Christus, dem er begegnete, 148t ihn nicht los; und die Weltbereiche, die sein Leben
nihren, warten darauf, daf er sich als Kind Gottes an ihnen offenbare, wie es Rom
8, 19 heiflit. Wo diese Berciche der Welt aber Begegnung mit Menschen bedeutet, in
deren Gemeinschaft man steht, wird diese Weltsendung dann Zeugnis und Apostolat
sein miissen, das ausgeiibt wird durch christliche Tat und bekennendes Wort. Des-
halb ja wurde die Taufe, die ihrem unmittelbaren Sinne nach den Menschen zur
empfangenden Begegnung mit dem im Amtstrdger der Kirche vertretenen Christus
weiht, vollendend erginzt durch die Firmung, die ihn in die Konfrontierung mit den
Bereichen der Welt sendet.

2. Was wir bisher besprochen haben, ist jene institutionelle, gesellschaftliche Pra-
gung, die Christus der Kirche kraft ihrer Einsetzung mitgegeben hat. Sie vollzieht
sich gewissermafien in horizontaler Dimension. Es gibt aber nun im Leben der Kir-
che aufler dieser Krifteverteilung in horizontaler Dimension auch noch eine Krifte-
differenzierung gewissermaflen in vertikaler Richtung. Was ist damit gemeint?

Eine Wirklichkeit, die als gesellschaftlich-institutionelle Grifle eingerichtet ist und
ihre Sendung zu vollziehen hat, wird immer in Gefahr sein, im Gesellschaftlichen,
Organisierten, zu erstarren und das Vertrauen iibermichtig auf die Kraft der Insti-
tution als solcher zu setzen. Auch in der Kirche ist diese Versuchung nicht gebannt.
In ihr werden immer wieder, um es schlagwortartig zu benennen, die Vertreter der
~Rechtskirche* gegen die Vorkampfer der ,Liebeskirche®, die Institutionalisten ge-
gen die Spiritualisten, die Organisatoren gegen die Pneumatiker antreten. Das allei-
nige Recht hat in der Kirche keiner von beiden, sondern nur beide zusammen. Denn
in der Kirche soll ja Welt in Kontakt mit dem ,Hagion Pneuma® kommen, deshalb
ist die Kirche als Gesellschaft selbst ein Stiick welthafter Grofle. Und dieses Welt-
hafte soll vom Geist Gottes erldsend beriihrt werden, deshalb mufl die Dynamik
nach oben in dieser institutionellen Kirche am Werk sein.

Diese Kraft des Heiligen Geistes ist meist verborgen, unberechenbar. Sie drangt
die in der horizontalen Gesellschaftlichkeit auf Erden lebende Kirche in eine verti-
kale Dynamik nach oben, die ihr verborgen inne wohnt und niemals fehlen kann,
die aber bisweilen auch, von Gott gewedkt, zu besonderer Sichtbarkeit und Erfahr-
barkeit durchbricht. Gott hat von Anbeginn der Geschichte seiner gesellschaftlich ge-
bauten Kirche durch ihre institutionellen Ordnungen hindurch, ohne diese anzuta-
sten, die charismatische Kraft des Heiligen Geistes in den verschiedensten Formen
sichtbar werden lassen. Schon im Neuen Testament wird uns von Tatigkeiten be-
richtet, die nicht zur hierarchischen Struktur der Kirche gehoren und doch ihr Leben
bestimmen: Propheten, Evangelisten, Zungenredner und Ekstatiker verwirklichen,
wie Paulus sagt, den Aufbau der Gemeinden. So hat sich denn auch Gott im Laufe
der Kirchengeschichte immer wieder einzelne Personen oder auch Gemeinschaften —
die Orden gehoren hierher — berufen, dic in der horizontal-gesellschaftlich gebau-
ten Kirche die vertikale Linie, die Dynamik nach oben zu besonderer Deutlichkeit
brachten. Solche charismatische Berufungen gibt es deshalb sowohl innerhalb des
Laientums wie innerhalb des geweihten Amtes. Diese Krifte wirken zwar innerhalb



360 Heinrich Bacht

der welthaften Kirche, aber um ihrer geistlich-erlésenden Aufgabe willen, die sie
ohne diese Kréfte in ihrer Gesellschaftlichkeit leicht vergessen konnte.

Man darf die institutionelle horizontale Freiheit von geweihtem Amt und Laien-
tum nicht einfach identifizieren mit der vertikalen Differenzierung, in der sich beson-
ders Berufene und Begabte iiber die Menge der ,, Weltlichen® {aber doch in der Kir-
che und die Kirche Lebenden) erheben. Beide Polarititen itberschneiden sich und er-
génzen einander zur Verwirklichung des Lebens der Kirche. Die eine zeichnet im-
mer neu das sakramentale Zeichen, das die gesellschaftliche Kirche ist, in unsere
Welt hinein; die andere bringt die im Sakrament verborgene geistgerichtete Wirk-
lichkeit immer wieder in Erinnerung.

sMeditatio« in den &ltesten Monchscquellen

Von Heinrich Bacht 8. J.,, Frankfurt/M.

Daf die christliche Frommigkeit bis in unsere Tage hinein ihre stirksten Impulse
und Orientierungen aus der frithmonastischen Literatur empfingt, ist ein Gemein-
platz. Aber diese Feststellung darf nicht dazu fithren, dafl man die mannigfachen
Wandlungen und Entwicklungen iibersieht, die bei gleichbleibender Terminologie
manche ans dem &dltesten Ménchtum ibernommene Elemente erfahren haben. Na-
tiirlich liegt die Versuchung nahe, hinter der Gleichheit der Termini auch die gleiche
Sache zu vermuten. Aber nur zu oft fiikrt eine eingehende Untersuchung zu der Er-
kenntnis, wie sehr das, was der heutige Sprachgebrauch mit einem bestimmten Wort
verbindet, von dem abweicht, was die Monchsviter der dgyptischen Wiiste und ihre
unmittelbaren Nachfahren darunter verstanden haben. Grundsitzlich miifite nun
eine solche kritische Untersuchung bei allen Grundbegriffen der dhristlichen From-
migkeit angestellt werden, ehe eine zuverlissige Geschichte der christlichen Spiritna-
litit geschrieben werden kénnte. Daf eine solche Geschichte bislang noch immer fehlt,
liegt wesentlich an dieser noch nicht erfilllten Forderung. Hier an einem kleinen
Punkt einen bescheidenen Beitrag zu leisten, ist Absicht der nachfolgenden Studie.

Die zentrale Rolle, welche gerade die ,Meditation“ im Frommigkeitsleben ein-
nimmt, braucht hier nicht lange bewiesen zu werden. Uns interessiert einzig die
Frage, was man unter diesem Terminus zu verstehen hat. Der heutige Gebrauch
des Begriffes macht — wenigstens innerhalb der katholischen Frommigkeitslehrel —
keine besonderen Schwierigkeiten?. Wir verstehen darunter die ,Betrachtung®, also
cine Weise des innerlichen Betens, das sich nicht darin erschopft, geheiligte Gebets-
texte andéchtig herzusagen. Im Schema der verschiedenen Weisen des innerlichen
Gebetes, wie es durch das Exerzitienbiichlein des hl. Ignatins von Loyola mehr oder

t Zur Abgrenzung des katholischen Verstindnisses von Meditation gegen andere For-
men vgl. u. a. etwa J. Neuner, Indische und christliche Meditation (Geist u. Leben 26 [1953]
445/61); H. Dumoulin, Die Ubung im Zen-Buddhismus (ebd. 206/16).

* Vgl ]J. B. Lotz S. J., Meditation — Der Weg nach innen. Philosophische Klirung. An-
weisung zum Vollzug (Frankfurt/M. 1954).





