360 Heinrich Bacht

der welthaften Kirche, aber um ihrer geistlich-erlésenden Aufgabe willen, die sie
ohne diese Kréfte in ihrer Gesellschaftlichkeit leicht vergessen konnte.

Man darf die institutionelle horizontale Freiheit von geweihtem Amt und Laien-
tum nicht einfach identifizieren mit der vertikalen Differenzierung, in der sich beson-
ders Berufene und Begabte iiber die Menge der ,, Weltlichen® {aber doch in der Kir-
che und die Kirche Lebenden) erheben. Beide Polarititen itberschneiden sich und er-
génzen einander zur Verwirklichung des Lebens der Kirche. Die eine zeichnet im-
mer neu das sakramentale Zeichen, das die gesellschaftliche Kirche ist, in unsere
Welt hinein; die andere bringt die im Sakrament verborgene geistgerichtete Wirk-
lichkeit immer wieder in Erinnerung.

sMeditatio« in den &ltesten Monchscquellen

Von Heinrich Bacht 8. J.,, Frankfurt/M.

Daf die christliche Frommigkeit bis in unsere Tage hinein ihre stirksten Impulse
und Orientierungen aus der frithmonastischen Literatur empfingt, ist ein Gemein-
platz. Aber diese Feststellung darf nicht dazu fithren, dafl man die mannigfachen
Wandlungen und Entwicklungen iibersieht, die bei gleichbleibender Terminologie
manche ans dem &dltesten Ménchtum ibernommene Elemente erfahren haben. Na-
tiirlich liegt die Versuchung nahe, hinter der Gleichheit der Termini auch die gleiche
Sache zu vermuten. Aber nur zu oft fiikrt eine eingehende Untersuchung zu der Er-
kenntnis, wie sehr das, was der heutige Sprachgebrauch mit einem bestimmten Wort
verbindet, von dem abweicht, was die Monchsviter der dgyptischen Wiiste und ihre
unmittelbaren Nachfahren darunter verstanden haben. Grundsitzlich miifite nun
eine solche kritische Untersuchung bei allen Grundbegriffen der dhristlichen From-
migkeit angestellt werden, ehe eine zuverlissige Geschichte der christlichen Spiritna-
litit geschrieben werden kénnte. Daf eine solche Geschichte bislang noch immer fehlt,
liegt wesentlich an dieser noch nicht erfilllten Forderung. Hier an einem kleinen
Punkt einen bescheidenen Beitrag zu leisten, ist Absicht der nachfolgenden Studie.

Die zentrale Rolle, welche gerade die ,Meditation“ im Frommigkeitsleben ein-
nimmt, braucht hier nicht lange bewiesen zu werden. Uns interessiert einzig die
Frage, was man unter diesem Terminus zu verstehen hat. Der heutige Gebrauch
des Begriffes macht — wenigstens innerhalb der katholischen Frommigkeitslehrel —
keine besonderen Schwierigkeiten?. Wir verstehen darunter die ,Betrachtung®, also
cine Weise des innerlichen Betens, das sich nicht darin erschopft, geheiligte Gebets-
texte andéchtig herzusagen. Im Schema der verschiedenen Weisen des innerlichen
Gebetes, wie es durch das Exerzitienbiichlein des hl. Ignatins von Loyola mehr oder

t Zur Abgrenzung des katholischen Verstindnisses von Meditation gegen andere For-
men vgl. u. a. etwa J. Neuner, Indische und christliche Meditation (Geist u. Leben 26 [1953]
445/61); H. Dumoulin, Die Ubung im Zen-Buddhismus (ebd. 206/16).

* Vgl ]J. B. Lotz S. J., Meditation — Der Weg nach innen. Philosophische Klirung. An-
weisung zum Vollzug (Frankfurt/M. 1954).



»Meditatio« in den dltesten Monchsquellen 361

minder allgemein rezipiert worden ist, betont die ,Meditatio® im Unterschied zur
»Contemplatio” das Moment rationaler Uberlegung, diskursiven, methodischen Vor-
gehens in der geistigen Durchdringung der religiésen Gegenstindes. Dafl Ignatius
in diesem Verstindnis von ,Meditation® einer ilteren Tradition folgt, ist langst be-
kannt. Innerhalb dieser Tradition spielt auch die Devotio moderna nur die Rolle
einer Ubermittlerint. Die Sache selbst ist zu Ende der Viterzeit bzw. zu Anfang der
Scholastik schon lingst entwickelt. Das ergibt sich klar aus Hugo von Sankt Viktors.
Einige seiner Formulierungen sind hier zu zitieren, da sie uns gleichsam den termi-
nus ad quem der Entwicklung bieten, welche der Begriff der ,Meditatio“ mitgemacht
hat. ,Meditatio® — so schreibt Hugo — est frequens cogitatio modum, et causam et
rationem uniuscuique rei investigans“t. Des niheren unterscheidet Hugo drei Arten
(genera) von Meditationen: ,Unum in creaturis, unum in scripturis, unum in mori-
bus“ (ebd.). Die erste Weise entspricht der bewundernden Anschauung der Natur,
die zweite der Schriftlesung, die dritte der Beobachtung und Erfahrung {ex circum-
spectione). Alle drei Formen werden dann an Exempeln erldutert. Uns interessiert
vor allem die Beschreibung der zweiten Weise (ex lectione). Hier unterscheidet Hugo
fonf Schritte oder Stufen: Primo lectio ad cognoscendam veritatem materiam mini-
strat, meditatio coaptat, oratio sublevat, operatio componit, contemplatio in ipsa ex-
sultat“?. Zu beachten ist, wie hier die ,meditatio” einerseits von der ,lectio“, ander-
seits von der ,oratio” abgehoben erscheint. Wie sehr Hugo — wenigstens termino-
logisch in Kontinuitdt zum frithen Ménchtum steht, wird im Laufe unserer Unter-
suchung — deutlich werden, ebenso aber auch, welche inhaltliche Wandlungen der
Begriff ,meditatio” bei thm mitgemacht hat. Hier muf} zuniichst die Feststellung ge- .
niigen, dafl fiir Hugo ,meditatio” ausschliefilich eine Sache der ,cogitatio® ists; sie
ist ihm denkende Durchdringung der in Natur, Offenbarung und lebendigem Um-
gang erfahrenen Wirklichkeit, die zum Gebet hinfihrt, selber aber noch nicht eigent-
lich Beten.

Wenn nun in den frithmonastischen Texten so oftmals von der ,meditatio® als
spezifisch monchischer Ubung die Rede ist, liegt es nahe, darunter ein Ahnliches zu
verstehen. Fiir den, welcher vom Lateinischen her an die Frage herantritt, liegt auch

3 Interessanterweise hebt das Exerzitienbuch des hl. Ignatius gelegentlich ,meditari® so-
wohl gegen ,contemplari® wie ,orare” ab (s. Annotat. 1). Hier, wie auch an anderen Stel-
len scheint Ignatius einen engeren Begriff von ,meditari® vorauszusetzen als bestimmte
Weise der Zuriistung und Hinfihrung zum Gebet.

2 Vgl. M. Goossens O.F.M.,De Meditatie in de eerste tijd van de Moderne Devotie(Haar-
lem-Antwerpen 1952); dazu s. Schol 28 (1953) 289 f. — Es mufl auffallen, daf die Imitatio
Christi die Termini ,meditari-meditatio® so selten hat: nur fiinf Stellen im 1. Budch, je eine
Stelle im 2. u. 3. Buch, im 4. Buch iiberhaupt nicht. In T 18,3 und I 19, 18 wird ,meditari®
gegen ,orare“ abgehoben.

5 De meditando seu meditandi artificio: PL 176, 993—998; die verwandte Schrift: De
modo dicendi et meditandi (ebd. 876—880) ist unecht: vgl. DictThéolCath 7, 249. (Ubrigens
vermute ich, dafl der Titel eigentlich ,De modo discendi ... heiflen mifte; dies entsprache
jedenfalls besser ihrem Inhalt und Aufbau.) .

% PL 176,993 B

7 }gugo gibt weiter unten noch zwei andere Formen dieser ,meditatio in scripturis® an:
993 C.

8 Ps. Hugo. De modo dicendi {PL 176, 878 A) fiigt noch ein ,in consilio* hinzu, um so
den intellektnellen Charakter der ,meditatio” noch zu unterstreichen: ,Meditatio est frequens
cogitatio in consilio . . .*



362 Heinrich Bacht

nichts ndher. Zwar gibt es in der klassischen Latinitit ein ziemlich weites Bedeu-
tungsfeld fir ,meditari — meditatio®, das von ,Nachsinnen* iiber ,Auf etwas Sin-
nen“ bis zu ,Einiiben, Trainieren“ reicht®. Ebenso ist es wahr, dafl die griechische
Entsprechung ,peketén — pehétn”, die wohl der gleichen Wurzel entstammt1o, ur-
spriinglich ,Fiir etwas Sorgen®, ,Etwas sorgfiltig Betreiben“ bedeutet. Aber gleich-
wohl ist unbestritten, dafl ,meditari“ in den weitaus meisten Fillen, wo es in der
profanen Literatur des Altertums begegnet, der Bedeutung ,Nachsinnen®, ,Erwi-
gen® entspricht.

Von hierher haben denn auch die Geschichtsschreiber des alten Monchtums die in
den frithen Dokumenten begegnende Wortgruppe ,meditari — meditatio® zumeist
verstanden. Ein paar Beispiele sind hier zu nennen. St. Schiwietz, dessen umfang-
reiche Studie {iber das morgenlindische Ménchtum wenigstens als Stoffsammlung
noch immer schitzenswert ist, versteht die in der Pachowniusregel 6fters begegnende
Vorschrift zur ,meditatio” als Anweisung zum ,innerlichen, betrachtenden Gebet“11,
Ahnlich schreibt H. Holzapfel von den palédstinensischen Monchen: , Selbst wihrend
der Arbeitszeit betrachteten sie bestindig die Heilige Schrift“2, Ganz ausdriicklich
handelt P. Resch in seiner Studie iiber die aszetische Lehre der Monchsviter des
4. Jabrhunderts von der Meditation. Wenn er unter den ,Hilfen“ (soutiens) des as-
zetischen Bemiihens nach ,Gebet und Psalmodie* an zweiter Stelle die Meditation
rechnet, dann versteht er sie als ,personliche Reflexion®, ohne die das miindliche Ge-
bet ,eine totgeborene Ubung“ bliebe!3. Er fahrt dann fort: ,Unter dem Einwirken
des gottlichen Lichtes gewinnt die Seele in der Meditation eine tiefe Uberzeugung
von der Bosheit der Siinde und von ihren fruchtbaren Auswirkungen... wie von
dem himmlischen Lohn, welcher ihren Bemithungen winkt“. Er bedauert, daf} die
alten Quellen keine nihere Beschreibung von der Natur dieser Meditation geben.
»Alles, was man von ihr sagen kann, ist dies, dafl sie keine mystische Beschauung
ist. Fordert sie doch gemeinhin ein bestimmtes Maf aktiven Einsatzes“14. In Anleh-
nung an Resch versteht auch M. Goossens in seiner Studie iiber die Meditation in der
Frithzeit der Devotio moderna die frithmonastische ,meditatio” vor allem als ,rumi-
natio” und als Reflexion iiber Psalmengebet und Schriftlesung. ,Die Meditation ent-
widkelte sich im geistlichen Aufstieg zur oratio pura und zur Kontemplation“1s. Als

* Vgl. K. E. Georges, Ausfithrliches Lat.-Deutsches Handwérterbuch I17 (Leipzig 1880)
749 f — A. Blaise u. H. Chirat, Dictionnaire Latin-Francais des auteurs chrétiens (Paris 1954)
521, zahlt folgende sechs Bedeutungen auf: 1. méditer, réfléchir, penser a; 2. figurer allé-
goriquement, préfigurer, symboliser, pr=parer; 3. arranger avec habilité; 4. s’exercer;
5. imiter; 6. se divertir.

10 Thes. Ling. Lat. VII fasc. 4 {Leipzig 1939) 574 ss; Hinweis aus E. v. Severus (s. unten
Anm. 105).

1 Das znorgenliindisdze Ménchtum 1 (Mainz 1904) 204; vgl. auch ebd. 112, wo Sch. die Be-
merkung der Histor. Monach. 7 (PL 21, 418): ,Alii ad eremum secedebant, per totam noctem
Scripturas divinas memoriter recolentes” folgendermaflen wiedergibt: (andere) gingen in die
Wi iste und betrachteten die ganze Nacht die Hl. Schrift oder lernten sie auswendig®.

12 Die sittliche Wertung der korperlichen Arbeit im christl. Altertum (Wiirzburg 1941) 149.

18 La doctrine ascétique des premiers maitres Egyptiens du quatriéme siécle (Paris
1931) 148.

1 )Ebd. — Resch (S. 149 Anm. 1) weill allerdings darum, dafl das aus dem Griechischen
iibernommene peretdo im Koptischen auch ,rezitieren® bedentet (er verweist auf Th. Lefort
in Le Muséon 34 [1921] 175). Aber es bleibt eine Bemerkung in der Fufinote.

15 M. Goossens, De meditatie 37.



»Meditatio« in den dltesten Méndhsquellen 363

Belege werden Palladius®$, die Pachomiusregel in der Hieronymusibersetzung??,
Euagrius Ponticus, Makarius d. Gr.18, die Antoniusvita des hl. Athanasius und vor
allem Cassian angefiihrt. Die Frage, ob der Begriff der ,meditatio“ bei den ver-
schiedenen Gewihrsminnern iiberhaupt in einheitlichern Sinn zu nehmen ist und ob
er vielleicht eine Wandlung und Entwicklung mitgemacht hat, wird nicht gestellt.

Wie ist nun der wirkliche Befund? Am aufschlufireichsten ist zweifelsohne das pa-
chomianische Schrifttum, d. h. einmal die uns in verschiedenen Rezensionen vorlie-
gende Pachomiusvita!® und die Pachomiusregel??. Die wenigen Pachomiusbriefe, die
von Hieronymus gleichfalls iibersetzt wurden, sind fiir unsere Frage ohne Bedeu-
tung?!. Dagegen ist der Liber Orsiesii, des zweiten Nachfolgers des Pachomius in der
Leitung des Ordens??, zu beriicksichtigen?s.

In der Pachomiusregel wird die Mahnung zur ,meditatio® verhaltnismaflig oft ge-
geben. Wenn der Ménch sich zur Collecta, d. h. zu den gemeinschaftlichen liturgischen
Feiern begibt, soll er unterwegs ,etwas aus der Schrift meditieren®24, Ein gleiches
soll ein jeder auf dem Riickweg zu seiner Zelle tun, und wihrend er so der Medita-
tion obliegt, soll das Haupt unbedeckt bleiben2s. Im einzelnen wird der Monch, der
das Zeichen zum Mittagstisch gibt?® und der andere, der vor der Tiire des Speise-
saales die ,tragematia“ (= Naschwerk) verteilt, gemahnt, unter dieser Beschafti-
gung zu ,meditieren“?”. Aber auch, wenn mehrere beisammen sind, soll ein jeder
,meditieren*, so beim gemeinsamen Auszug zur Feldarbeit®® und bei der Arbeit
selbst?®. Dies gilt besonders fiir jene, die mit der Bereitung des Brotes beschaftigt
sind®. SchlieRlich ist noch ein Text aus dem koptischen Regelfragment zu nennen, in
welchem unter anderen Verstofen, deren sich ein Monch wihrend der abendlichen
Collecta (= Vesper) schuldig machen kann, auch davon die Rede ist, dafl einer ,nicht
meditiert hat“st,

16 Fs handelt sich um die Apophthegmata Patrum, Epiphan. 8: PG 65, 164 BC, die bei
Migne als ,Appendix ad Palladium“ abgedruckt sind; tdbrigens taucht dort der Terminus
,meditatio® weder im Griechischen noch im Lateinischen auf; vielmehr ist von Gebet und
Psalmengesang die Rede, die der rechte Méndh ,stédndig im Herzen haben® miisse.

17 Der von G. zitierte Text in PL 23 ist durch die kritische Ausgabe von A. Boon {iberholt.

18 Richtiger Ps. Makarius: vgl. B. Altaner, Patrologie (Freiburg 1950) 224 f.

19 Vgl. die Vorreden in Th. Lefort, Les vies Coptes de S. Pachéme (Louvain 1943) und in
F. Halkin S. J., Sancti Pachomii Uitae Graecae (Bruxelles 1932).

20 Siche A. Boon, Pachomiana Latina (Louvain 1932).

2t Ebd. 78—101.

22 So diirfen wir die von Pachomius gegriindete Gemeinschaft wirklich nennen; vgl.
H. Bacht, Pakhéme — der grofie Adler (Geist und Leben 22 {1949] 367—382, S. 379—380).

28 Bei A. Boon, Pachomiana Latina pg. 109—147.

24 Praec. 3 Boon pg 14s: Cumque audierit vocem tubac ad collectam vocantis, statim egre-
ditur cellula sua, de scripturis aliquid meditans usque ad ostium conventiculi.

2 Praec. 28 Boon pg 2010: Dimissa collecta singuli egredientes usque ad cellulas suas ...
de scripturis aliquid meditabuntur; nullusque habebit opertum caput meditationis tempore.

26 Pracc. 36 Boon pg 224: Qui percutit et ad vescendum congregat fratres meditetur in per-
cutiendo. .

27 Praec. 37 Boon pg 226: Qui ante fores convivii egredientibus erogat fratribus tragematia,
in tribuendo meditetur aliquid de scripturis.

28 Pracc. 59 Boon pg 81is: ... nec loquentur mutuo, sed unusquisque de scripturis aliquid
meditabitur.

20 Praec. 60 Boon pg 32s.

3 So nach den Excerpta Graeca der Pachomiusregel: Boon pg 18114. Das koptische Regel-
fragment dieser Stelle fiigt ein ,zugleich® hinzu: Bonn pg 1657 31 Bei Boon pg 16522,



364 Heinrich Badht

Ehe wir nach der Bedeutung der Wortgruppe ,meditari — meditatio® in diesen
Texten fragen, fligen wir die Stellen aus der Pachomiusvita an, wiewohl wir darauf
gefaflt sein miissen, dafl wir hier bereits eine spatere Entwicklung im Verstindnis der
aszetischen Ubungen gelegentlich antreffen. Gleich zu Anfang der Vita ist die Rede
davon, wie Pachomius nach seiner Taufe sich zu Abba Palamon begibt, um unter
seiner Anleitung Moénch zu werden. Um ihn abzuschrecken, legt ihm dieser sein eige-
nes aszetisches Programm dar: Strenges Fasten, Enthaltung von Ul und Wein, dazu
hiufiges Nachtwachen: ,Wie ich belehrt worden bin, so bleibe ich stets die halbe
Nacht unter Gebet und Meditation der Worte Gottes wach, oft sogar die ganze
Nacht“s2. Pachomius 148t sich durch die Hirte der Forderungen nicht abschrecken. Er
bleibt und iibt sich mit seinem strengen Lehrmeister um die Wette ,in Nachtwachen,
Fasten, Gebeten, Meditationen und vielfacher Handarbeit“33. Etwas spiter schildert
uns die Vita, wie die beiden sich gemeinsam iiben: ,Sie saflen an einem Kohlenfeuer
und verrichteten alle beide ihre Handarbeit und meditierten auswendig die Heilige
Schrift3t. Wichtig zum Verstindnis dieser Weise des Meditierens ist eine Bemerkung
im folgenden Kapitel der bohairischen Vita: ,Pachomius gab sich mehr und mehr. ..
groflen Ubungen hin, einer grofien und diberreichen Aszese, langen Meditationen der
Biicher der Heiligen Schrift. Dabei richtete er seine Aufmerksamkeit auf folgendes:
sie mit grofler Leichtigkeit ihrer Reihenfolge nach zu meditieren®3s. Wie sich zu sol-
chem Meditieren das Beten verhilt, zeigt der Bericht in Kap. 34 der bohairischen
Vita. Da wird von Theodor, dem Lieblingsjiinger des Pachomius, berichtet: ,Eines
Tages safl Theodor in seiner Zelle, Stricke drehend und Teile der Heiligen Schrift,
die er auswendig gelernt hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein Herz ihn dazu
trieb, stand er auf und betete ...“3. Er ,meditiert also sitzend, dabei Handarbeit
verrichtend, aber zum Gebet stellt er sich hin®.

So wie Palamon dem jungen Pachomius Gebet, Nachtwachen, ,Meditation“ der
‘Heiligen Schrift und Handarbeit als ,die traditionellen® Ubungen eines Monches
gewiesen hatte3?, so gibt auch Pachomius seinerseits dieses monastische I.ebensgesetz
an seine Jinger weiter: ,Die Dinge, die uns geboten sind, sind das unaufhérliche
Gebet, die Nachtwachen, die Meditationen des Gesetzes Gottes und unsere Hand-

32 Vita Graeca prima (= G!) 6 Halkin pg 4s:: elg edyfiv ol pekétny Aéyowv Beod. Die
bohairische Vita 10 (= Bo) Lefort pg 8514 nennt aufler der Meditation (Lefort: en récitant
les paroles de Dieu) noch die Handarbeit, ,damit uns der Schlaf nicht beldstigt®. Die latein.
Version des Dionysius Exignus hat: ,in oratione solemni, vel in meditatione divinae lec-
tionis“ (PL 73, 233 D).

3 Vita sahid. (= S*) Lefort pg 2944; dhnlich Bo 10 Lefort pg 861.

34 Bo 15 Lefort pg 9010; G! 8 Halkin pg 520 hat nur: ,Indem sie Vigilien hielten®, ebenso
G2 10 Halkin pg 175u: Dionys. Exig. 9 PL 73, 234 C.

35 Bo 15 Lefort pg 9010; G! 9 Halkin pg 7s: ,...und als er begann, die Worte Gottes zu
lesen oder auswendig zu meditieren, da tat er es nicht so einfachhin, wie die meisten, sondern
gab sich griindliche Miihe, alles Stiick fir Stiick sich einzuprigen“. Die Vita altera (= G?)
11 Halkin pg 1774 bedeutet eine Weiterentwicklung, wenn sie daraus ein ,sorgsam durch-
forschen“ macht. Dionys. Exig. 10 PL 73,235 D, der auch sonst einem mit G2 eng verwandten
griech. Text folgt, paraphrasiert dic Stelle im Sinne einer vergeistigteren Auffassung von der
ménchischen Meditation: Nam et cum divinas Scripturas legeret, memoriaeque mandaret,
non id passim ... faciebat, sed unnmquodque praeceptum solerter examinans, ac pia mente
pertractans, studebat in dies opere perficere, quae memoria retentabat.

3 Bo 34 Lefort pg 1059; Parallelen in der griech. oder sahid. Vita fehlen.

37 Bo 10 Lefort pg 851s.



»Meditatio« in der dltesten Monchsquellen 365

arbeit“s8, Wenn Pachomius sich dabei auf ein ,Gebot“ beruft, dann darf man an-
nehmen, daff er an Weisungen der Schrift denkt. Tatséichlich lassen sich, wie Th.
Lefort in der Anmerkung zu dieser Stelle zeigt (S. 106), fiir alle Punkte entspre-
chende Schrifttexte beibringen. Fiir die ,Meditation“ wird dabei mit Recht auf Psalm
118, 77, 92 u. 6. verwiesen, wo ja auch so eindringlich von der ,meditatio legis Dei®
die Rede ist.

Wihrend die bisherigen Texte aus der Vita nur von der privaten ,Meditation®
sprechen, finden wir an anderen Stellen auch Hinweise auf ihren gemeinsamen Voll-
zug. So lesen wir von einer Vision, die iiber Pachomius kommt, als er eines Tages
mit seinen Ménchen unterwegs ist. Wihrend sie dahinziehen, ,meditieren sie die
Heilige Schrift“se. Als die Schau iiber Pachomius kommt, bleiben alle stehen und be-
ten. Nach Beendigung der Vision ziehen sie wieder ,meditierend” weiter#?. Ein an-
derer Text in der bohairischen Viia ist deshalb so interessant, weil er eine wichtige
Erginzung zur Pachomiusregel darstellt*’. Die Vita berichtet von der Regelung, wel-
che Pachomius fiir die Brotbicker gegeben hatte: Keiner soll in der Badkerei sprechen,
sondern alle sollen zusammen das Wort Gottes ,meditieren. Was hier im Kopti-
schen als ,Meditieren” erscheint, wurde in der Hieronymusiibersetzung der Regel als
»Absingen von Psalmen und Schrifttexten® bezeichnet??, wihrend der koptische Re-
geltext, wie wir sahen, auch von ,meditieren redet?, dem das spedeTNowowY 6}106“
der griechischen Exzerpta entspricht44.

Wir sahen oben, dafl das Sitzen die gewthnliche Haltung fir die ,Meditation®
war, wihrend man stehend betete. Es gibt aber auch Félle, wo einer stehend ,medi-
tiert“. So in der Erzidhlung von dem grofien Aszeten Paulus, der eine ganze Nacht
so stehen blieb und sich auch dann nicht rithrte, als ein Skorpion ihn stach®. Inter-
essanterweise wird hier das ,Meditieren” selbst auch kurzhin ,Beten genannt4s,

SchlieRlich ist hier noch aus den Pachomiusviten eine, allerdings viel kleinere An-
zahl von Stellen zu nennen, an denen das ,meditari* eindeutiger als ,Erwigen®,
.Betrachten® zu verstehen ist. So etwa in der Mahnung des Pachomius an Theodor:
Meditiere ohne Unterla} in deinem Herzen all die Fri:chte, welche in der Schrift
beschrieben sind, und fasse in dir selbst den Entschlufi, in ihnen zu wandeln, wie bei
Isaias geschrieben steht: Eure Seele soll die Furcht des Herrn erwigen (meditari:
Is 33, 18)“47. In Kap. 183 der bohairischen Vita zieht Theodor vor den Ménchen aus
der Tatsache, daf sie ,bestindig die Heilige Schrift lesen und meditieren” die Fol-
gerung, daf sie auch die Pflicht hitten, demgemaf ihr Leben einzurichten®®. Hier ist

38 Bo 85 Lefort 1064-7; Paralleltexte im Griech. oder Sahid. fehlen.

3 G171 Halkin pg 48 und G? 57 Halkin 226 {. haben zwar die Szene, erwihnen aber nichts
von der ,Meditation®”.

40 Bo 66 Lefort pg 1271s.34; dhnlich S4 Lefort pg 30521, 3067; S1° Lefort pg 30 {ibergeht den
Hinweis auf die Meditation; s. auch Bo 108 Lefort pg 1861s. 18728; Bo 166 pg 19221; Bo 201
pg 22116; Bo 204 pg 2261s.

a1 Bo 77 Lefort pg 1381s; ohne Parallelen in G und S.

42 Pachom., Praec. 116 Boon 44s: . .. simile habebunt silentium et tantum de psalmis et de
scripturis aliquid decantabunt . ..

43 A, Boon, Pachomiana latina pg 1657

44 Ebd. 18114

45 Bo 99 Lefort pg. 1682.4..

48 (Gt 101 Halkin 67; G284 Halkin 26124; Dionys. Exig. 50 PL 73, 269 B: ad orationem.

47 S10 | efort pg 2410, 48 Bo 183 Lefort pg 19519; ohne Parallelen in G oder S.



366 Heinrich Badht

auch die Verbindung von ,Meditieren“ und Schriftlesung zu beachten; sie findet sich
auch an anderen Stellen®, Anderswo tritt ,meditari® in engste Beriithrung mit ,psal-
modieren®, so dafl gelegentlich beides dasselbe zu sein scheints®.

Uberblicken wir all diese Belege, mufl zundchst auffallen, wie oft die Wortgruppe
»meditari — meditatio® erscheint. Das wird um so beachtenswerter, wenn man be-
denkt, wie sparsam die Vita Antonii (nur drei Stellen) und die Apophthegmata
Patrum, soweit sie im Alphabetikon gesammelt sind®!, in der Verwendung dieser
Termini sinds2. Wichtig ist, daf} die Konvergenz der verschiedenen Stellen uns ein
klares Bild iiber die Natur dieser monchischen Meditation erméglicht.

Dem Akt nach handelt es sich — an den meisten Stellen — nicht um einen rein
geistigen, innerlichen Vorgang, sondern um ein vernehmbares Aufsagen von Tex-
ten und Formeln, dem sich die Monche allein oder in Gemeinschaft hingeben, wobei
sie die Texte entweder auswendig hersagen oder vor sich hinlesen. Diese Bedeu-
tung von ,meditari“ geht aus den oben zitierten Belegen klar hervor; der gelehrte
Ubersetzer der koptischen Pachomiuszeugnisse hat darum gut daran getan, wenn er,
wie schon frither E. Amélineau, die koptischen Termini (die iibrigens aus dem Grie-
chischen entlehnt sind) mit ,réciter — récitation” wiedergegeben hat. Wir diirfen
hier kurz die wichtigsten Beweise fiir die Richtigkeit unserer Auffassung vorlegen.

1. Die Verbindung der ,Meditation“ mit den verschiedenen dufieren Betitigun-
gen 1aft sich schwerlich so verstehen, dafl die Monche bei der Arbeit dem innerlichen
Gebet oblagen, dazu auch noch lange Stunden hindurch. Abgesehen davon, dafl wir
es bei diesen Mdnnern durchweg mit sehr wenig gebildeten Leuten zu tun haben, wi-
derspricht dies den Moglichkeiten der menschlichen Natur, um so mehr, als diese
Form fast ununterbrochener ,Meditation“ allen zum Gesetz gegeben war.

2. Die ,Meditation® wird nicht nur privat geiibt, sondern auch wenn man beisam-
men ist oder mitsammen geht, soll jeder ,meditieren“. Daff dies vernehmbar war,
geht deutlich aus der Bestimmung der Pachomiusregel hervor: ,Operantes. .. aut
meditabuntur ea quae sancta sunt, aut certe silebunt“ss, Noch aufschlufireicher ist
ein Vergleich des lateinischen und koptischen Textes von Praec. 12154; nach dem kop-
tischen Text vergeht sich der Ménch in dem betr. Fall dadurch, dafl er ,nicht medi-
tiert“, nach dem lateinischen dadurch, da er ,vor sich hinbrummt“ (mussitaverit).
Man wird das wohl so verstehen miissen, dafl ein Monch, statt ordnungsgemifl seine
Schrifttexte mit geddmpfter Stimme herzusagen, sich damit begniigt, eine , Gerdusch-
kulisse“ zu schaffen. Endlich ist zu beachten, dafl ein gemeinsames Meditieren, wie
es etwa von den Bickern gefordert wirdss, nicht anders verstanden werden kann,
als daf alle sich vernechmbar machen.

4 Ahnlich Bo 207 Lefort pg 22925 (faire des récitations) in Vergleich mit S Lefort
pg 34610 (lire . .. et psalmodier Jund S® Lefort pg 2094 (lire).

5 So in Bo 201 Lefort pg 22115 {en récitant) in Vergleich mit Bo 201 pg 2226 (en chantant;
G 143 Halkin pg 9011: Yarrdéviov); s. auch Bo 205 Lefort pg 22720 in Vergleich mit G! 147
Halkin pg 932s; in den Monita des Pachomius (Boon pg 15217) wird als Inhalt der Vigilien
genannt ,psalmi® et ,orationes®.

51 PG 65, 12—440.

82 Es scheint sich in den Apophthegmata nur um 7 Stellen zu handeln: Pg 65,125 A (2mal),
186 A, 141 D, 216 C, 229 C, 361 C.

5 Praec. 60 Boon pg 32s.

54 Boon pg 16522 und 451s. 85 Kopt. Regelfragmente Boon pg 1657.



»Meditatio« in den dltesten Mondhsquellen 367

3. Entscheidend ist aber vor allem die Untersuchung der Synonyma, die fiir ,me-
ditari — meditatio“ einspringen kénnen. Was anderswe ,meditari genannt wird,
das heifdt in Praec. 6:,de scripturis quidpiam revolvere memoriter“3 oder (in Praec.
18): ,de scripturis aliquid replicare” bzw. ,memoriter retexere“s7. In Praec. 116 ist
sogar vom ,Absingen von Psalmen und Schrifttexten” die Redess. Ebenso ist an die
Entsprechung von ,meditari* und ,legere” zu erinnern, fir die wir oben Belege
brachten.

Dem Inhalt nach hat diese Weise des Meditierens fast ausschlieflich die Heilige
Schrift zum Gegenstand. An vielen Stellen wird dies ausdriicklich vermerkt; so fast
immer in der Hieronymusiibersetzung der Regel®®, wihrend die koptische und grie-
chische Fassung an den freilich wenig zahlreichen Parallelstellen, die uns zum Ver-
gleich zur Verfiigung stehen, den Hinweis auf die Schrift anslassen. In der bohairi-
schen Pachomiusvita wedhseln beide Redeformen (mit oder ohne Beifiigung der
Heiligen Schrift) so willkiirlich miteinander ab, daR daraus zu entnehmen ist, daff
auch dann, wenn der Hinweis auf die Bibel fehlt, dennech an Schrifttexte als In-
halt der ,Meditation“ zu denken ist®®. Wenn ziemlich hiufig pluralische Wendungen
verwandt werden®!, dann spricht sich darin der Branch aus, im Laufe der Medita-
tion weite Stiicke der Schrift, am besten der Reihe naché?, herzusagen. Ven hierher
versteht sich auch die Vorschrift der Pachomiusregel, dafl jeder Monch grofie Teile
der Bibel auswendig lernen soll%. Die Pachomianer stehen damit, wie ja anch aus
dem Gesprich des jungen Pachomius mit seinem Lehrmeister Palamon hervorgehts4,
in der Tradition des Mdnchtums von den Anfingen her. Héren wir doch auch sonst
aus den Quellen, daf die Mdnche weite Partien der Bibel auswendig wuflten, nicht
wenige sogar das ganze Alte und Neue Testamentss.

Wenn diese Weise des monotonen bzw. singenden Hersagens von Schrifttexten
auch eine sehr schlichte Form des Betens (richtiger: der Gebetszuriistung) darstellt,
die von einer ,Betrachtung“ der Schrift noch weit entfernt ist, so ist anderseits nicht
zu iibersehen, daf auf diese Weise doch eine grofie Vertrautheit mit dem Wort Got-
tes geschaffen wurde. Es konnte nicht ausbleiben, dafl die vielfachen Probleme der
Bibel zum Gegenstand frommen Nachsinnens und Fragens wurden. Wir wundern
uns daher nicht, da die Unterweisungen und Zwiegespriche, von denen in der Pa-
chominsvita die Rede ist, sich zumeist anf biblische Themen beziehen. Wie sehr auf

% Praec. 8 Boon pg 141s.

57 Praec. 13 Boon pg 16s.

% Praec. 116 Boon pg 441. .

5 Aufler Praec. 36 Boon pg 22s; vgl. dagegen Liber Orsiesii 52 Boon pg 144s: ad medita-
tionem sanctarum scripturarum.

8 Vgl. etwa Bo 108 Lefort pg 18618 u. 12725, wo innerhalb des gleichen Berichtes die Rede-
weise wechselt. Es handelt sich hier also nur scheinbar um einen absoluten Gebrauch von
,meditari* (gegen Blaise-Chirat, Dictionnaire Latin-Frangais des auteurs chrétiens (Anm. 9)
521); in diesem Sinne mochte ich auch das ,meditent* der Regula s. Benedicti Cap. 58 ver-
stehen.

61 les paroles de Dieu®, ,les Ecritures®, ,les paroles des saintes Ecritures et les Evan-
giles®, ,les livres de I'Ecriture sainte” u. &.

62 Vgl. Bo 15 Lefort 9010; G* 11 Halkin pg 1774 und Dionys. Exig. 10 PL 73,235 D,
,sublimieren“ diese Form von ,Meditation®; vgl. oben, Anm. 35.

83 Pachom., Praec. 49 Boon 251s.

¢ S, oben Anm. 82.

85 Vgl. Palladius, Histor. Laus. 11 (Ammonius der Lange).



368 ) Heinrich Bacht

diesem Wege eine eigentliche Bibelfrommigkeit und intensive Bibelkenntnis grund-
gelegt wurde, davon gibt, um nur ein Beispiel zu nennen, der ,Liber Orsiesii“ ein
eindrucksvolles Zeugnis. Ist er doch geradezu zusammengewoben aus Schriftstellen
fast aller Blicher des Alten und Neuen Testamentes®s, So verstehen wir denn auch
das Wort, das uns von Schenute von Atripe, dem groflen Erneuerer des pacho-
mianischen Monchtums im 5. Jahrhundert, iiberliefert ist: ,Seit der Zeit der Viter’
unserer Vater, ja von Anbeginn der Welt an bis jetzt ist aller Nutzen, aller Vorteil
und alle Fiirsorge das Forschen in der Schrift“é7.

Es ist nun wichtig zu wissen, ob diese ,pachomianische® Form der ,Meditation®
sich auch anderswo belegen 1a8t. Daf} sie nicht seine persénliche Erfindung ist, be-
weist die Tatsache zur Geniige, dafl er sie von seinem Lehrmeister Palamon {ibernom-
men hat, der sie seinerseits auch bereits vorfand. Aber vielleicht ist diese Weise des
~Meditierens“ eine exklusiv koptische Erscheinung. Desgleichen miissen doch die
Uberginge gefunden werden, die zu der Form der ,Meditation® fithren, wie wir
sie am Ende der Viterzeit gefunden haben.

Hier ist zunichst festzustellen, dafl die Vita Antonii des hl. Athanasius in der Ver-
wendung des Begriffspaares ,meditari-meditatio® erstaunlich sparlich ist®. Es
kommt nur dreimal vor, davon nur zweimal in einer uns hier interessierenden Be-
deutung®®. Wichtig ist vor allem Kap. 55 (PG 26, 921 B). Hier werden die Ubungen
des eifrigen Monches beschrieben: ,Unablassig beten, vor und nach dem Schlaf psal-
lieren (d. i. die beiden Zeiten des ,Chorgebetes”: Vesper und Matutin), die in der
Schrift enthaltenen Gebote auswendig hersagen und die Taten der Heiligen? im
Gedichtnis bewahren®. Sachlich ist hier also das gegeben, was wir oben als ,Medi-
tation® bezeichnet fanden. Nur nennt es Athanasius nicht so. Was er selbst mit
~nehetdw” bezeichnet™, wird man besser mit ,erwdgen® wiedergeben missen?.
Statt der pachomianischen Terminologie kennt Athanasius einen anderen Ausdruck,
der uns zunéchst iberraschen mufl. Was Pachomius ,pedetdon” nannte, heiflt bei ihm
»(ulohoyén . Dies Wort, das in der profanen Grazitit soviel wie ,Gelehrsamkeit
oder Literatur lieben bzw. betreiben“ bedeutet, wird bei Athanasius zur Bezeich-
nung fiir den lesend-sinnenden Umgang mit der Heiligen Schrift’3. Das bestétigt
sich uns daraus, dafl an den beiden genannten Stellen das ,pukoloyéw® mit
»Gyounvén” gekoppelt erscheint, dhnlich wie das ,meditari“ in mehreren Pachomius-
texten’4.

6 Boon, Pachomiana latina pg 109—147.

87 1. Leipoldt, Schenute v. Atripe (Leipzig 1903) 130. — Vgl. F. Bauer, Die HI. Schriff
bei den Minchen des christl. Altertums (Theol. Glaube 17 [1925] 512—532) und H. Dérries,
Die Bibel im dltesten Ménchtum (TheolLitZt 72 [1947] 215—222).

6 Vgl. G. Miiller S. J., Lexicon Athanasianum (Berlin 1952) s. v.

6 PG 26, 872 A und 921 B; beidemal ist Objekt der ,Meditatio® ein Pauluswort. ,Medi-
tatio® kommt iiberhaupt nicht vor, auch im iibrigen Schrifttum des hl. Athanasius ist es schr
selten.

7 Die ,Heiligen“ sind in der Ménchsliteratur schon des 4. Jahrhunderts sehr oft die
Moéndhsviter.

1 PG 26, 921 B.

72 Ebenso PG 26, 872 A. — Die Ubersetzung von H. Mertel in Biblioth. d. Kirchenviter,
Bd. 21, S. 742: ,bestindig verwirklichen® geht am Wortsinn vorbei.

3 PG 26, 845 A und 908 B. [1950) 56—58.

" Zur ,Meditation“ des Antonius vgl. L. Bouyer, La vie de S. Antoine (Saint Wandrille



»Meditatio« in den dltesten Mondhsquellen 369

Im Unterschied zur Antoniusvita haben die Apophthegmata Patrum die Wort-
gruppe ,meditari-meditatio® in dem uns aus Pachomius geldufigen Sinn. Allerdings
ist gleich hinzuznfiigen, dafl die Suche nach solchen Stellen nicht sehr ergiebig ist.
Das ist einigermaflen verwunderlich, da in diesem Werk doch sehr oft von den
eigentlich monchischen Ubungen die Rede ist. Gleich die erste Stelle ist aufschlui-
reich, weil sie uns ein neues Element dieser Meditationsweise offenbart. Da wird be-
richtet, wie zwel Monche zu dem berithmten Abba Achilas kommen. Wie sie sich
seiner Zelle nihern, héren sie ihn dies Schriftwort ,,meditieren”: ,Fiirchte dich nicht,
Jakob, nach Agypten hinabzuzichen“ (Gen 46, 3). Das Auffallende ist nun, daf} der
Abba lange Zeit hindurch immer wieder das gleiche Wort ,meditiert“. Nach dem
Kontext zn schlieflen, mochte man annehmen, dafl diese Meditation sogar die ganze
Nacht hindurch gedanert hat®. Es gibt also eine Form der Meditation, in welcher
immer wieder die gleichen Bibelworte repetiert werden. — Noch dentlicher wird
diese Art des Meditierens von Abba Apollon beschrieben, der zur Sithne fiir eine
schwere Schuld das Monchsleben ergriffen hatte. Er verrichtete keine Handarbeit
(wie die anderen Monche), sondern betete unentwegt folgendermafien: ,Als Mensch
habe ich gesiindigt, erbarme Du Dich meiner als Gott“. Ausdricklich heifit es dann:
»Und dies Gebet wurde ihm zur ,Meditaiion” bei Tag und bei Nacht®’. — Eine
andere Stelle der Apophthegmata bietet uns den Ternar ,oratio, meditatio, psalmo-
dia“7 bzw. die Reihe ,oratio, meditatio, quies“7®. An einer letzten Stelle begegnet
die monchische ,meditatio” in der Verbindung mit Handarbeit, Fasten, Schweigen®7®,
Mogen so auch die Belege in den Apophthegmata nicht sonderlich reich sein, so zei-
gen sie doch, dafl es auch avferhalb des pachomianischen Monchtums Kreise gab, in
denen man diese Form von ,Meditation“ weiter betrieb.

Dafl im Schrifttum des grofiten Nachfolgers des Pachomius, des Schenute von
Atripe, sich Belege fiir diese Weise der Meditation finden lassen miissen, ist von
vornherein anzunehmen. Trotz des Abstandes von 100 Jahren (Schenute starb um
450) weifl er sich auf Pachomius und seine Regel verpilichtets®. Das kommt sehr an-
schaulich in einer Bestimmung zum Ausdruck, die Schenute fiir die Regelung der li-
turgischen Feier in seinen Kldstern gibt: ,Niemand von uns soll psallieren (Pérew)
am Ort, wo der Tote liegt, oder in der Versammlung, die geht, um ihn zu begraben,
oder zur Zeit der Darbringung des Opfers oder sonst bei einer dhnlichen Gelegen-
heit, aufler in der Nacht des Sonntags, wo jeder einzelne der Rezitierenden (uederdv)
auf dem Pfeiler (g1¥hog) psalliert gemifl den Satzungen unserer Viter“st, Auch wenn
sich Schenute hier nicht ausdriicklich auf die Vitersatzungen berufen wiirde, miifite
jeder Kundige sofort sehen, dafl hier auf Bestimmungen der Pachominsregel zuriick-

75 Apophthegm. Patrum, Adhilas 5: PG 65, 125 A.

76 Ebd., Apollo 2: pg 136 A.

7 Ebd., Joannes Colob. 35: pg 216 C.

78 Ebd., Joseph in Panepho 7: pg 229 C.

7 Ebd., Poemen 168: pg 361 C.

8 Vgl. J. Leipoldt, Schenute 11 Anm. 3: ,Scheuute, so selbstbewuflt er war, betrachtete den
Pahom dodh stets als seinen geistigen Vater, als den Begriinder des Koinobitismus und somit
auch alshdle Seele aller spiteren Klosterregeln ... Nach koptischem Sprachgebrauch ist ,Apa’
stets Pahom.

81 ¥, Leipoldt, Sinuthii vita et opera (CSCO 11 2,1) 1V 635, zitiert bei W. Hengstenberg,
Pachomiana, Festgabe A. Ehrhard (Bonn-Leipzig 1922) 251.



370 Heinrich Bacht

gegriffen wird. Uns interessiert hier vor allem, daf der Psalmenvortrag innerhalb
der Collecta als ,Meditieren“ bezeichnet wirds2. — In der Vita des Schenute wird
erzahlt, wie einmal Konig David selbst unter den Ménchen erschien und die ,Medi-
tation“ hielt, d. h. der kénigliche Psalmist trug persénlich die Psalmen vorss, Ein
andermal sieht Schenute wie die Propheten des Alten Bundes herzutreten, wahrend
seine Mdnche die Prophetentexte ,meditieren“84. Hierher gehiort auch ein Bericht,
den J. Leipoldt bringt: ,Einmal fragte Schenute die Briidder am Abend, wieviele
Schriftabschnitte sie im Laufe des Tages rezitiert (= meditiert) hitten. Da sagte der
eine: Zwei Abschnitte, mein Vater. Ein anderer: drei oder finf, oder acht, oder
zehn, oder noch mehr. Einer aber sagte: Man sandte mich heute zu ach! wie vielen
Geschiften; daher konnte ich nicht viele rezitieren (= meditieren). Da entgegnete
Schenute: Der Gehorsam ist eine fromme Ubung“85, Wie uns scheinen will, hat aber
Leipoldt die Pointe nicht recht herausgestellt, Wenn Schenute erwidert: Der Gehor-
sam sei eine fromme ,ughéty, dann ist dies im Zusammenhang mit der Frage nach
den ,meditierten” Schriftabschnitten so zu verstehen: Gehorsam ist eine fromme
»>Meditation® — wir wiirden deutlicher sagen: eine gute Weise des Betens!

Diese dem koptischen Ménchtum geldufige Form des Meditierens im Sinne von
frommer Rezitation oder Lesung von Schrifttexten findet sich aber auch anderswo. So
wird von Severus von Antiochien berichtet, dafl er oft die ganze Nacht hindurch sich
der ,Meditation* der Heiligen Schrift hingegeben und so das ganze Alte und
Neue Testament auswendig gelernt habess, Und wenn in einer anderen Vita des
Severus berichtet wird, dafl im Kloster des Petrus des Iberers jeder die Heilige
Schrift selbst unter der Arbeit ,meditiert habe, dann kann man darunter wohl
kaum etwas anderes verstehens?, Dagegen zeigt eine Stelle im Brief des gleichen
Severus an die Diakonisse Anastasia, dafl ihm auch ein anderer, vergeistigterer Sinn
des Wortes ,meditari“ bekannt war: ,Auf dem Weg der Wahrheit wandeln, wel-
cher die Aszese und das ménchische Leben ist, das heifit die erhabenen Gedanken
der von Gott eingegebenen Heiligen Schrift meditieren, dabei ihre Reichtiimer sam-
melnd“ss,

Diese Sublimierung der ménchischen ,Meditation“ ist vor allem bei Cassian deut-
lich zu sehen. Gewifl kennt er ,meditatio” als Schriftlesung; so etwa, wenn er davon
spricht, dafl die Mdnche in Agypten und in der Thebais sich voller Eifer bei Tag
und Nacht der Schriftlesung, dem Gebet und der Handarbeit hingegeben héitten und
daf sie erst nach Sonnenuntergang gegessen hitten, ,damit die Zeit der Tages-
helle mit Ubungen geistlicher ,Meditationen* ausgefiillt wiirde®?. Ebenso ist Lesung

%2 In Pachom., Praec. 6 Boon pg 1415 steht statt ,meditari“: ,de scripturis quidpiam revoi-
vens memoriter“.

9 E. Amélineau, Monuments pour servir d Uhistoire de UEgypte chrétienne aux 1Ve et Ve
siéles (Paris 1888) 50 f.

8¢ Ebd. 52—54; einer der Ménche verbringt die ganze Nacht damit, die zwolf Propheten
zu ,meditieren®: ebd. 54; vgl. ebd. 63; der hier gegebene Bericht bietet eine Erganzung zu
Pachom., Praec. 5 Boon pg 14e-14. S. auch J. Leipoldt, Schenute 131.

85 ], Leipoldt, ebd. 124.

8¢ Johannes v. Beith-Aphthonia, Uita Severi: PO 2, 228.

87 Zachar. Rhetor, Uita Severi: PO 2,93.99.13; in dem Panegyricus des Dioscorus auf
Macarius von Tkot ist ,meditari® = vorlesen: vgl. E. Amélinean, Monuments 162.

88 QOriens Christ 3 (1913) 37.
8 Cassian, Instit II 5,2 Petschenig pg 21.



»Meditatio« in den @ltesten Mondhsquellen 371

oder Rezitation der Schrift gemeint, wenn er sagt, daf} sie sich bemiiht hatten, sich
durch anbaltende ,Meditation“ die Heilige Schrift dem Gedichtnis einzuprigen®®.
An anderer Stelle setzt Cassian die unter der Handarbeit betriebene ,meditatio®
einerseits mit der ,oratio®, anderseits mit dem Psallieren gleich®l. Aber man darf
nicht iibersehen, wie er mit Nachdruck das Epitheton ,spiritalis“ beifiigt2. In de In-
stit 1T 14 geschieht dies gleich dreimal, und der Zusammenhang zeigt, dafl Cassian
damit die innerliche, geistige Wirkung der ,meditatio“ kennzeichnen will. Immer-
hin bleibt ihm auch so noch die ,meditatio“ eine Dienstleistung von ,Mund und
Herz zugleich“ (oris pariter et cordis officium)?. In der Einheit von Handarbeit,
Schriftmeditation und Gebet sieht er mit Recht die Weise, wie die dgyptischen
Mbonche ununterbrochen jenes Officium vollziehen, das im abendlindischen Monch-
tum nur zu bestimmten Zeiten des Tages, d. h. in den kanonischen Horen, gefeiert
wird®s. Das Ziel dieser unaufhoérlichen ,Meditation“ ist ihm ,die Schau und die Be-
trachtung jener gottlichen und iiber alles erhabenen Lauterkeit® (ebd).

Wenn wir von einer Sublimierung der ménchischen ,Meditation“ sprechen, dann
soll damit nicht der Eindruck erweckt werden, als habe das, was im pachomianischen
Schrifttum mit diesem Terminus bezeichnet wurde, nur ans einem duflerlichen Her-
sagen von Schrifttexten bestanden. Oftmals mag es dabei geblieben sein. Aber die
Absicht ging viel tiefer. Die unablissige Rezitation der Heiligen Worte sollte die
Seele in ein Klima, in eine Verfassung bringen, aus der dann das eigentliche Beten
gleichsam spontan entspringen konnte. Wir sahen ja, wie die ,meditatio® immer
wieder durch die ,oratio“ unterbrochen wurde®> und wie anderseits als Frucht die-
ses ,meditierenden® Umganges mit der Schrift die eigentiimlich intensive Schrift-
frommigkeit dieser Ménche entstand. Wohl aber ist nicht zu bestreiten, dafl die leib-
liche Komponente in der ,pachomianischen“ Meditation stdrker hervortrat. Wir
diirfen nicht vergessen, daf wir es hier zumeist mit sehr einfachen Menschen zu tun
haben, die zu abstrakter Geistesarbeit kein sonderliches Verhiltnis hatten. Dort, wo
der Einflufl alexandrinischer Bildung spiirbarer ist, da tritt ganz von selbst die gei-
stige Komponente stirker nach vorn. Typisch ist in dieser Hinsicht Euagrius Ponti-
cus, der in seinen ,Capita Practica® zwar vom Mondh verlangt, daf§ immerfort
»Psalmengebet in seinem Munde sei“%, der aber von dieser ,meditatio® des Geset-
zes Gottes eine Pflege des Geistes erwartet: ,Meditatione legis mentem (Siévaia)
colite: exstirpat enim malas cogitationes“9?. Hinde, Zunge und Geist sollen einen
betenden Einklang bilden?s. Der Psalmengesang, also die ,meditatio®, soll die Lei-
denschaften beruhigen und das Gebet soll den Geist zuriisten, damit er die ihm eigene
Titigkeit vollbringen konne?®®. Hier haben wir also bereits im wesentlichen jene Ele-

9 Ebd. II 6 Petschenig pg 22; im gleichen Sinn ist II 18,3 pg 29 zu verstehen; vgl. anch
die Geschichte in XI 16 pg 202.

# Ebd. I 12,2.3; wir haben hier wieder die bekannte Gruppe ,psalmodia, meditatio,
oratio, operatio®.

92 Ebd. II 5,2 Petschenig pg 21; II 14 pg 29 (3mal); 11 15, 2 pg 30; IX 13 pg 171.

8 Ebd. II 15,2 pg 30.

% Ebd. II1 2 pg 34.

% Fiir Schenute vgl. J. Leipoldt, Schenute 131; fiir Pachomius s. Praec. 6 Boon pg 14.

# Ps.-Nilus (= Enagrius Pont.), Capita Paraenctica 41: PG 79, 1252 D.

97 Ebd. n. 46 pg 1253 A.

% Ebd. n. 80 pg 1256 C: Cum ad labores manum moveris, lingua psallat et mens oret.



372 Heinrich Badut

mente, die wir in der Beschreibung der ,Meditation® des Hugo von Sankt Viktor
fanden?%, Im Mafle, wie diese geistige Seite der Meditation hervortrat bzw. bewufi-
ter kultiviert wurde, mufite immer mehr sich jenes Verstindnis von Meditation ent-
wickeln, wie es uns bei den frithscholastischen Systematikern begegnett®l. Diesen
Weg nahm die ,meditatio“ wenigstens in der abendlindischen Kirche. Im Osten hat
sie bekanntlich eine andere Entwicklung genommen, die gerade aus der leiblichen
Komponente erwuchs. Haben wir doch in der frithmonastischen Ubung der unaufhér-
lich wiederholten Gebetsformel die Wurzeln jener Gebetsform zu erblicken, in der
sich die Monotonie der stets gleichen Formel mit den Erlebnissen hochster Mystik
verbindet, des , Jesus-“ oder ,Herzensgebets“102, dessen geistliche Reichtiimer in der
bekannten ,Erzihlung eines russischen Pilgers“103 geschildert sind. Es muf} hier ge-
niigen, auf diese Zusammenhange hinzuweisen.

Wir haben zum Schlufl noch eine Frage zu beantworten. Wie kommt die Wort-
gruppe ,uehetdo — perétn® bzw. ,meditari — meditatio“ zu der oben geschilderten
Bedeutung von frommer Rezitation? Die Erklarnng dafiir kann nicht vom Kopti-
schen her gesucht werden, weil es dort nur das griechische Lehnwort gibt. Man wird
auch kaum damit antworten konnen, dafl man auf die Texte in der klassischen Li-
teratur hinweist, in denen, wie bei Xenophon oder Demosthenes, »uedetam” die red-
nerische Deklamation bedeuteti%4. Die Losung ist anderswo zu suchen. Sie ist in dem
wertvollen Aufsatz des Benediktiners E. von Severus!os, dargelegt, dessen Ergeb-
nisse hier kurz vermerkt seien. v. Severus weist darauf hin, wie in der LXX das
»uedetdn” durchweg einem hebrdischen ,haga“ entspricht, welches in seiner Grund-
bedeutung ,murmeln, summen® und dann erst bzw. so nur ,sinnen“ meint. Subjekt
fur das Verb ,haga“ sind demgemifl ,die Lippen, die Kehle, der Gaumen, der
Mund und in den spiteren Biichern das Herz, der Geist“19%, Wenn die Bibel zur
Verdeutlichung auf die Laote verweist, die der Lowe iiber der Beute oder die
Taube von sich geben (vgl. Is 31, 4; 38, 14), dann mufl ,haga“ eine ganz bestimmte,
dumpfe, monotone Klangfarbe des Sich-vernchmlich-machens andeuten. Von hier-
her versteht man auch, dafl das Verbum im Hebraischen auch das Stéhnen und Seuf-
zen des Menschen bezeichnen kann. Auf jeden Fall bedeutet es — wenigstens in den

» Ps.-Nilus (=Enagrius Pont.), De oratione 83 PG 83,1185 B: Psalmorum cantus pas-
siones sedat et componit... Oratio autem mentem praeparat, ut operationem propriam
exerceat; vgl. ebd. 85 u. 87: PG 83, 1185 BC. Ubrigens kommt in dieser Schrift ,meditari-
meditatio” nicht vor.

109 Der spirituelle Sinn bzw. Vollzug der ,meditatio® kommt auch in dem Brief des
Euagrins an Eulogius (PG 79, 1120 B = Ps. Nilus) zum Ausdruck. — Zum heutigen Stand
des Eunagrius-Problems vgl. B. Altaner, Patrologie 226 ff.

101 I den altesten Ménchsregeln des Abendlandes treten im Verstindnis der ,meditatio®
bald die leibliche Komponente (wie in der sog. Regula Tarnatensis cp. 7 u. 8: PL 66, 980
B—D, die ungemein stark von der Pachomiusregel abhingt) oder die geistige Komponente
stirker hervor (so bei Caesarius v. Arles, Regula cp. 16 u. 18: PL 67, 1108 C; 1110 A—B).

12 Zur Frage der Herkunft und Weise des ,Jesusgebetes® vgl. H. Bacht, Das ,Jesus-
Gebet“ — seine Geschichte und seine Problematik. (Geist und Leben 24 (1951] 326—38.)

103 Die von einem nnbekannten russischen Verfasser stammende Schrift ist Deutsch unter
dem Titel ,Erziklungen eines russischen Pilgers® (Berlin 1925 u. Luzern 1944) erschienen.

104 Belege bei F. Zorell, Novi Testamenti Lexicon Graecum (Paris 1911) 847 s. v. -

105 B, v, Severus 0.S.B., Das Wort ,Meditari* im Sprachgebrauch der Hl. Sahrift (Geist
und Leben 26 [1953] 365-—375).

196 Ehd. 366. '



 »Meditatio« in den dltesten Monchsquellen 873

alteren Biichern — nicht das stumme Nachsinnen, sondern meint ein Vor-sich-hin-
sprechen oder -murmeln — wie ja ilberhaupt der antike Mensch zumal des Orients
laut zu denken pflegte. So allein wird Jos 1, 8 verstindlich: ,Non recedat volumen
legis ab ore tuo, ed meditaberis in eo diebus et noctibus“. ,Wenn das Buch des Ge-
setzes nicht vom Munde weichen soll, will das bedeuten, dafl sein Inhalt immer wie-
der im Wort ausgesprochen werden soll. ,Auch in diesem leisen ,Murmeln‘ des Le-
sers . . . wird die Klangfarbe von ,haga‘ deutlich“197. Es ist zwar richtig, daf bei den
Propheten wie in den Psalmen ,die innere, im geistigen Bereich liegende Bedeu-
tung von ,meditatio’ (= haga) starker hervortritt“ (vgl. Is 33, 18). Aber es ist ein in-
nerer Vorgang, ,bei dem immer wieder das gleiche erwogen wird, ohne dafl jedoch
dabei-die im korperlichen, akustischen Bereich liegende Bedeutung véllig ausschei-
den wiirde“198. Diese Einheit von kérperlichem und geistigem Element ist an zahlrei-
chen Stellen des AT mit ,hdga“ gemeint. Dies ist es auch, was, mit wechselnden Ak-
zenten, in den frihmonastischen Quellen durch die Wortgruppe ,meditari-medita-
tio* zum Ausdruck gebracht werden soll.

Wenn diese Beobachtung stimmt, dann gewinnen wir von hier aus ein vertieftes
Verstindnis der Schriftgebundenheit der frithen M6nchsfrommigkeit. Dafl die Bii-
cher der Heiligen Schrift den Inhalt ihrer Erwigungen, Betrachtungen und Unter-
weisungen boten, ist oft genug betont worden!®®, Wir konnen nun auf Grund der
vorhergehenden Untersuchung hinzufiigen, daf sie auch die Weise dieser betenden
Erwdgung wie deren sprachliche Kennzeichnung aus der Schrift entnommen ha-
ben!10,

107 Ebd. 867; vgl. Ps 1, 2: Beatus vir qui in lege Dei meditabitur.

108 Ebd. 367.

109 Vgl. neuestens L. Bouyer, Du Protestantisme @ I'Eglise (Paris 1954) 142. — Was B. hier
von Origenes und Augustinus sagt, gilt auch vom &ltesten Ménchtum: , Toute leur spiritualité
...ne sera quune immense méditation de I'Ecriture®.

110 Diese biblische Herleitung des friihmonastischen Gebrauches von ,meditari-meditatio®
hat also an die Stelle jener Erklarungen zu treten, welche ,meditari“ = ,itben“ verstehen wol-
Ien. So noch M. Van Asche OSB,, ,Divinae vacore lectioni®, in: Sacris erudiri 1 (1948) 13—34,
zumal 21 {.; ebenso B. Linderbauer, S.Benedicti Regula monachorum herausgegeben und phi-
Iologisch erklart (Metten 1922) 228 (auf den sich Van Asche beruft): ,Unter meditatio ist
das Auswendiglernen der Psalmen, die Finiibung des Lesens der Lektionen und des Gesan-
ges zu verstehen. Diese Bedeutung ist auch mit der sonstigen Bedeutung des Wortes, sowohl
i der klassischen als auch in der spiteren Zeit in Einklang®. Mir scheint, daf} die Bedeu-
tungsgeschichte von ,meditari-meditatio” ein typischer Anwendungsfall fiir die Bedeutung
der Semasiologie fir die Erforschung frithchristlicher Quellen ist, iiber die Frau Professor
Ch. Mobrmann, Nymwegen, auf dem 2. Internationalen Patristischen Kongref (Oxford,
19. bis 2279, 1955) so eindrucksvoll referiert hat.





