
360 Heinrich Backt 

der welthaften Kirche, aber um ihrer geistlich-erlösenden Aufgabe willen, die sie 
ohne diese Kräfte in ihrer Gesellschaftlichkeit leicht vergessen könnte. 

Man darf die institutionelle horizontale Freiheit von geweihtem Amt und Laien- 
tum nicht einfach identifizieren mit der vertikalen Differenzierung, in der sich beson- 
ders Berufene und Begabte über die Menge der •Weltlichen" (aber doch in der Kir- 
che und die Kirche Lebenden) erheben. Beide Polaritäten überschneiden sich und er- 
gänzen einander zur Verwirklichung des Lebens der Kirche. Die eine zeichnet im- 
mer neu das sakramentale Zeichen, das die gesellschaftliche Kirche ist, in unsere 
Welt hinein; die andere bringt die im Sakrament verborgene geistgerichtete Wirk- 
lichkeit immer wieder in Erinnerung. 

>Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 

Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt/M. 

Daß die christliche Frömmigkeit bis in unsere Tage hinein ihre stärksten Impulse 
und Orientierungen aus der frühmonastischen Literatur empfängt, ist ein Gemein- 
platz. Aber diese Feststellung darf nicht dazu führen, daß man die mannigfachen 
Wandlungen und Entwicklungen übersieht, die bei gleichbleibender Terminologie 
manche aus dem ältesten Mönchtum übernommene Elemente erfahren haben. Na- 
türlich liegt die Versuchung nahe, hinter der Gleichheit der Termini auch die gleiche 
Sache zu vermuten. Aber nur zu oft führt eine eingehende Untersuchung zu der Er- 
kenntnis, wie sehr das, was der heutige Sprachgebrauch mit einem bestimmten Wort 
verbindet, von dem abweicht, was die Mönchsväter der ägyptischen Wüste und ihre 
unmittelbaren Nachfahren darunter verstanden haben. Grundsätzlich müßte nun 
eine solche kritische Untersuchung bei allen Grundbegriffen der christlichen Fröm- 
migkeit angestellt werden, ehe eine zuverlässige Geschichte der christlichen Spiritua- 
lität geschrieben werden könnte. Daß eine solche Geschichte bislang noch immer fehlt, 
liegt wesentlich an dieser noch nicht erfüllten Forderung. Hier an einem kleinen 
Punkt einen bescheidenen Beitrag zu leisten, ist Absicht der nachfolgenden Studie. 

Die zentrale Rolle, welche gerade die •Meditation" im Frömmigkeitsleben ein- 
nimmt, braucht hier nicht lange bewiesen zu werden. Uns interessiert einzig die 
Frage, was man unter diesem Terminus zu verstehen hat. Der heutige Gebrauch 
des Begriffes macht • wenigstens innerhalb der katholischen Frömmigkeitslehre1 • 
keine besonderen Schwierigkeiten2. Wir verstehen darunter die •Betrachtung", also 
eine Weise des innerlichen Betens, das sich nicht darin erschöpft, geheiligte Gebets- 
texte andächtig herzusagen. Im Schema der verschiedenen Weisen des innerlichen 
Gebetes, wie es durch das Exerzitienbüchlein des hl. Ignatius von Loyola mehr oder 

1 Zur Abgrenzung des katholischen Verständnisses von Meditation gegen andere For- 
men vgl. u. a. etwa J. Neuner, Indische und christliche Meditation (Geist u. Leben 26 [1953] 
445/61); H. Dumoulin, Die Übung im Zen-Buddhismus (ebd. 206/16). 

2 Vgl. J. B. Lotz S. J., Meditation • Der Weg nach innen. Philosophische Klärung. An- 
weisung zum Vollzug (Frankfurt/M. 1954). 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 361 

minder allgemein rezipiert worden ist, betont die •Meditatio" im Unterschied zur 
•Contemplatio" das Moment rationaler Überlegung, diskursiven, methodischen Vor- 
gehens in der geistigen Durchdringung der religiösen Gegenstände3. Daß Ignatius 
in diesem Verständnis von •Meditation" einer älteren Tradition folgt, ist längst be- 
kannt. Innerhalb dieser Tradition spielt auch die Devotio moderna nur die Rolle 
einer Übermittlerin4. Die Sache selbst ist zu Ende der Väterzeit bzw. zu Anfang der 
Scholastik schon längst entwickelt. Das ergibt sich klar aus Hugo von Sankt Viktor5. 
Einige seiner Formulierungen sind hier zu zitieren, da sie uns gleichsam den termi- 
nus ad quem der Entwicklung bieten, welche der Begriff der •Meditatio" mitgemacht 
hat. •Meditatio" • so schreibt Hugo • est frequens cogitatio modum, et causam et 
rationem uniuscuique rei investigans"6. Des näheren unterscheidet Hugo drei Arten 
(genera) von Meditationen: •Unum in creaturis, unum in scripturis, unum in mori- 
bus" (ebd.). Die erste Weise entspricht der bewundernden Anschauung der Natur, 
die zweite der Schriftlesung, die dritte der Beobachtung und Erfahrung (ex circum- 
spectione). Alle drei Formen werden dann an Exempeln erläutert. Uns interessiert 
vor allem die Beschreibung der zweiten Weise (ex lectione). Hier unterscheidet Hugo 
fünf Schritte oder Stufen: Primo lectio ad cognoscendam veritatem materiam mini- 
strat, meditatio coaptat, oratio sublevat, operatio componit, contemplatio in ipsa ex- 
sultat"7. Zu beachten ist, wie hier die •meditatio" einerseits von der •lectio", ander- 
seits von der •oratio" abgehoben erscheint. Wie sehr Hugo • wenigstens termino- 
logisch in Kontinuität zum frühen Mönchtum steht, wird im Laufe unserer Unter- 
suchung • deutlich werden, ebenso aber auch, welche inhaltliche Wandlungen der 
Begriff •meditatio" bei ihm mitgemacht hat. Hier muß zunächst die Feststellung ge- 
nügen, daß für Hugo •meditatio" ausschließlich eine Sache der •cogitatio" ist8; sie 
ist ihm denkende Durchdringung der in Natur, Offenbarung und lebendigem Um- 
gang erfahrenen Wirklichkeit, die zum Gebet hinführt, selber aber noch nicht eigent- 
lich Beten. 

Wenn nun in den frühmonastischen Texten so oftmals von der •meditatio" als 
spezifisch mönchischer Übung die Rede ist, liegt es nahe, darunter ein Ähnliches zu 
verstehen. Für den, welcher vom Lateinischen her an die Frage herantritt, liegt auch 

3 Interessanterweise hebt das Exerzitienbuch des hl. Ignatius gelegentlich •meditari" so- 
wohl gegen •contemplari" wie •orare" ab (s. Annotat. 1). Hier, wie auch an anderen Stel- 
len scheint Ignatius einen engeren Begriff von •meditari" vorauszusetzen als bestimmte 
Weise der Zurüstung und Hinführung zum Gebet. 

4 Vgl. M. Goossens O.F.M.,De Meditatie in de eerste tijd van de Moderne Devotie (Haar- 
lem- Antwerpen 1952); dazu s. Schol 28 (1953) 289 f. • Es muß auffallen, daß die Imitatio 
Christi die Termini •meditari-meditatio" so selten hat: nur fünf Stellen im 1. Buch, je eine 
Stelle im 2. u. 3. Buch, im 4. Buch überhaupt nicht. In I 18, 3 und I 19, 18 wird •meditari" 
gegen •orare" abgehoben. 

5 De meditando seu meditandi artificio: PL 176, 993•998; die verwandte Schrift: De 
modo dicendi et meditandi (ebd. 876•880) ist unecht: vgl. DictTh6olCath 7, 249. (Übrigens 
vermute ich, daß der Titel eigentlich •De modo discendi,.." heißen müßte; dies entspräche 
jedenfalls besser ihrem Inhalt und Aufbau.) 

6 PL 176, 993 B 
7 Hugo gibt weiter unten noch zwei andere Formen dieser •meditatio in scripturis" an: 

993 C. 
8 Ps. Hugo. De modo dicendi (PL 176, 878 A) fügt noch ein •in consilio" hinzu, um so 

den intellektuellen Charakter der •meditatio" noch zu unterstreichen: •Meditatio est frequens 
cogitatio in consilio ..." 



362 Heinridi Backt 

nichts näher. Zwar gibt es in der klassischen Latinität ein ziemlich weites Bedeu- 
tungsfeld für •meditari • meditatio", das von •Nachsinnen" über •Auf etwas Sin- 
nen" bis zu •Einüben, Trainieren" reicht». Ebenso ist es wahr, daß die griechische 
Entsprechung •\izkzxäw - \it\ixt\ , die wohl der gleichen Wurzel entstammt10, ur- 
sprünglich •Für etwas Sorgen", •Etwas sorgfältig Betreiben" bedeutet. Aber gleich- 
wohl ist unbestritten, daß •meditari" in den weitaus meisten Fällen, wo es in der 
profanen Literatur des Altertums begegnet, der Bedeutung •Nachsinnen", •Erwä- 
gen" entspricht. 

Von hierher haben denn auch die Geschichtsschreiber des alten Mönchtums die in 
den frühen Dokumenten begegnende Wortgruppe •meditari • meditatio" zumeist 
verstanden. Ein paar Beispiele sind hier zu nennen. St. Schiwietz, dessen umfang- 
reiche Studie über das morgenländische Mönchtum wenigstens als Stoffsammlung 
noch immer schätzenswert ist, versteht die in der Pachomiusregel öfters begegnende 
Vorschrift zur •meditatio" als Anweisung zum •innerlichen, betrachtenden Gebet"11. 
Ähnlich schreibt H. Holzapfel von den palästinensischen Mönchen: •Selbst während 
der Arbeitszeit betrachteten sie beständig die Heilige Schrift"12. Ganz ausdrücklich 
handelt P. Resch in seiner Studie über die aszetische Lehre der Mönchsväter des 
4. Jahrhunderts von der Meditation. Wenn er unter den •Hilfen" (soutiens) des as- 
zetischen Bemühens nach •Gebet und Psalmodie" an zweiter Stelle die Meditation 
rechnet, dann versteht er sie als •persönliche Reflexion", ohne die das mündliche Ge- 
bet •eine totgeborene Übung" bliebe13. Er fährt dann fort: •Unter dem Einwirken 
des göttlichen Lichtes gewinnt die Seele in der Meditation eine tiefe Überzeugung 
von der Bosheit der Sünde und von ihren fruchtbaren Auswirkungen... wie von 
dem himmlischen Lohn, welcher ihren Bemühungen winkt". Er bedauert, daß die 
alten Quellen keine nähere Beschreibung von der Natur dieser Meditation geben. 
•Alles, was man von ihr sagen kann, ist dies, daß sie keine mystische Beschauung 
ist. Fordert sie doch gemeinhin ein bestimmtes Maß aktiven Einsatzes"14. In Anleh- 
nung an Resch versteht auch M. Goossens in seiner Studie über die Meditation in der 
Frühzeit der Devotio moderna die frühmonastische •meditatio" vor allem als •rumi- 
natio" und als Reflexion über Psalmengebet und Schriftlesung. •Die Meditation ent- 
wickelte sich im geistlichen Aufstieg zur oratio pura und zur Kontemplation"15. Als 

* Vgl. K. E. Georges, Ausführliches Lat.-Deutsdies Handwörterbuch II7 (Leipzig 1880) 
749 f • A. Blaise u. H. Chirat, Dictionnaire Latin-Francais des auteurs chretiens (Paris 1954) 
521, zählt folgende sechs Bedeutungen auf: 1. m£diter, r6flechir, penser ä; 2. figurer alle- 
goriquement, prefigurer, symboliser, pr = parer; 3. arranger avec habilite; 4. s'exercer; 
5. imiter; 6. se divertir. 

10 Thes. Ling. Lat. VII fasc. 4 (Leipzig 1939) 574 ss; Hinweis aus E. v. Severus (s. unten 
Anm. 105). 

11 Das morgenländische Mönchtum 1 (Mainz 1904) 204; vgl. auch ebd. 112, wo Seh. die Be- 
merkung der Histor. Monach. 7 (PL 21, 418): •Alii ad eremum secedebant, per totam noctem 
Scripturas divinas memoriter recolentes" folgendermaßen wiedergibt: (andere) gingen in die 
Wüste und betrachteten die ganze Nacht die Hl. Schrift oder lernten sie auswendig". 

12 Die sittliche Wertung der körperlichen Arbeit im christl. Altertum (Würzburg 1941) 149. 
13 La doctrine ascetique des premiers maitres Egyptiens du quatrieme siede (Paris 

1931) 148. 
14 Ebd. • Resch (S. 149 Anm. ]) weiß allerdings darum, daß das aus dem Griechischen 

übernommene HEXET&CO im Koptischen auch •rezitieren" bedeutet (er verweist auf Th. Lefort 
in Le Museon 34 [1921] 175). Aber es bleibt eine Bemerkung in der Fußnote. 

15 M. Goossens, De meditatie 37. 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 363 

Belege werden Palladius18, die Pachomiusregel in der Hieronymusübersetzung17, 
Euagrius Ponticus, Makarius d. Gr.18, die Antoniusväta des hl. Athanasius und vor 
allem Cassian angeführt. Die Frage, ob der Begriff der •meditatio" bei den ver- 
schiedenen Gewährsmännern überhaupt in einheitlichem Sinn zu nehmen ist und ob 
er vielleicht eine Wandlung und Entwicklung mitgemacht hat, wird nicht gestellt. 

Wie ist nun der wirkliche Befund? Am aufschlußreichsten ist zweifelsohne das pa- 
chomianische Schrifttum, d. h. einmal die uns in verschiedenen Rezensionen vorlie- 
gende Pachomiusvita19 und die Pachomiusregel20. Die wenigen Pachomiusbriefe, die 
von Hieronymus gleichfalls übersetzt wurden, sind für unsere Frage ohne Bedeu- 
tung21. Dagegen ist der Liber Orsiesii, des zweiten Nachfolgers des Pachomius in der 
Leitung des Ordens22, zu berücksichtigen28. 

In der Pachomiusregel wird die Mahnung zur •meditatio" verhältnismäßig oft ge- 
geben. Wenn der Mönch sich zur Collecta, d. h. zu den gemeinschaftlichen liturgischen 
Feiern begibt, soll er unterwegs •etwas aus der Schrift meditieren"24. Ein gleiches 
soll ein jeder auf dem Rückweg zu seiner Zelle tun, und während er so der Medita- 
tion obliegt, soll das Haupt unbedeckt bleiben25. Im einzelnen wird der Mönch, der 
das Zeichen zum Mittagstisch gibt26 und der andere, der vor der Türe des Speise- 
saales die •tragematia" (= Naschwerk) verteilt, gemahnt, unter dieser Beschäfti- 
gung zu •meditieren"27. Aber auch, wenn mehrere beisammen sind, soll ein jeder 
•meditieren", so beim gemeinsamen Auszug zur Feldarbeit28 und bei der Arbeit 
selbst29. Dies gilt besonders für jene, die mit der Bereitung des Brotes beschäftigt 
sind30. Schließlich ist noch ein Text aus dem koptischen Regelfragment zu nennen, in 
welchem unter anderen Verstößen, deren sich ein Mönch während der abendlichen 
Collecta (= Vesper) schuldig machen kann, auch davon die Rede ist, daß einer •nicht 

meditiert hat"81. 
16 Es handelt sich um die Apophthegmata Patrum, Epiphan. 3: PG 65, 164 BC, die bei 

Migne als •Appendix ad Palladium" abgedruckt sind; übrigens taucht dort der Terminus 
•meditatio" weder im Griechischen noch im Lateinischen auf; vielmehr ist von Gebet und 
Psalmengesang die Rede, die der rechte Mönch •ständig im Herzen haben" müsse. 

17 Der von G. zitierte Text in PL 23 ist durch die kritische Ausgabe von A. Boon überholt. 
18 Richtiger Ps. Makarius: vgl. B. Altaner, Patrologie (Freiburg 1950) 224 f. 
18 Vgl. die Vorreden in Th. Lefort, Les vies Copies de S. Pachorne (Louvain 1943) und in 

F. Halkin S. J., Sancti Pachomii Vitae Graecae (Bruxelles 1932). 
20 Siehe A. Boon, Pachomiana Latina (Louvain 1932). 
21 Ebd. 78•101. 
22 So dürfen wir die von Pachomius gegründete Gemeinschaft wirklich nennen; vgl. 

H. Barht, Pakhome • der große Adler (Geist und Leben 22 [1949] 367•382, S. 379•380). 
23 Bei A. Boon, Pachomiana Latina pg. 109•147. 
24 Praec. 3 Boon pg 143: Cumque audierit vocem tubae ad collectam vocantis, statim egre- 

ditur cellula sua, de scripturis aliquid meditans usque ad ostium conventiculi. 
25 Praec. 28 Boon pg 20io: Dimissa collecta singuli egredientes usque ad cellulas suas ... 

de scripturis aliquid meditabuntur; nullusque habebit opertum caput meditationis tempore. 
26 Praec. 36 Boon pg 224: Qui percutit et ad vescendum congregat fratres meditetur in per- 

cutiendo. 
27 Praec. 37 Boon pg 22«: Qui ante fores convivii egredientibus erogat fratribus tragematia, 

in tribuendo meditetur aliquid de scripturis. 
28 Praec. 59 Boon pg 31i5: ... nee loquentur mutuo, sed unusquisque de scripturis aliquid 

meditabitur. 
29 Praec. 60 Boon pg 32e. 
30 So nach den Excerpta Graeca der Pachomiusregel: Boon pg 181n. Das koptische Regel- 

fragment dieser Stelle fügt ein •zugleich" hinzu: Bonn pg 1657. 31 Bei Boon pg 16522. 



364 Heinrich Backt 

Ehe wir nach der Bedeutung der Wortgruppe •meditari • meditatio" in diesen 
Texten fragen, fügen wir die Stellen aus der Pachomiusvita an, wiewohl wir darauf 
gefaßt sein müssen, daß wir hier bereits eine spätere Entwicklung im Verständnis der 
aszetischen Übungen gelegentlich antreffen. Gleich zu Anfang der Vita ist die Rede 
davon, wie Pachomius nach seiner Taufe sich zu Abba Palamon begibt, um unter 
seiner Anleitung Mönch zu werden. Um ihn abzuschrecken, legt ihm dieser sein eige- 
nes aszetisches Programm dar: Strenges Fasten, Enthaltung von öl und Wein, dazu 
häufiges Nachtwachen: •Wie ich belehrt worden bin, so bleibe ich stets die halbe 
Nacht unter Gebet und Meditation der Worte Gottes wach, oft sogar die ganze 
Nacht"32. Pachomius läßt sich durch die Härte der Forderungen nicht abschrecken. Er 
bleibt und übt sich mit seinem strengen Lehrmeister um die Wette •in Nachtwachen, 
Fasten, Gebeten, Meditationen und vielfacher Handarbeit"33. Etwas später schildert 
uns die Vita, wie die beiden sich gemeinsam üben: •Sie saßen an einem Kohlenfeuer 
und verrichteten alle beide ihre Handarbeit und meditierten auswendig die Heilige 
Schrift34. Wichtig zum Verständnis dieser Weise des Meditierens ist eine Bemerkung 
im folgenden Kapitel der bohairischen Vita: •Pachomius gab sich mehr und mehr ... 
großen Übungen hin, einer großen und überreichen Aszese, langen Meditalionen der 
Bücher der Heiligen Schrift. Dabei richtete er seine Aufmerksamkeit auf folgendes: 
sie mit großer Leichtigkeit ihrer Reihenfolge nach zu meditieren"35. Wie sich zu sol- 
chem Meditieren das Beten verhält, zeigt der Bericht in Kap. 34 der bohairischen 
Vita. Da wird von Theodor, dem Lieblingsjünger des Pachomius, berichtet: •Eines 
Tages saß Theodor in seiner Zelle, Stricke drehend und Teile der Heiligen Schrift, 
die er auswendig gelernt hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein Herz ihn dazu 
trieb, stand er auf und betete.. ."36. Er •meditiert also sitzend, dabei Handarbeit 
verrichtend, aber zum Gebet stellt er sich hin". 

So wie Palamon dem jungen Pachomius Gebet, Nachtwachen, •Meditation" der 
Heiligen Schrift und Handarbeit als •die traditionellen" Übungen eines Mönches 
gewiesen hatte37, so gibt auch Pachomius seinerseits dieses monastische Lebensgesetz 
an seine Jünger weiter: •Die Dinge, die uns geboten sind, sind das unaufhörliche 
Gebet, die Nachtwachen, die Meditationen des Gesetzes Gottes und unsere Hand- 

32 Vita Graeca prima (= G1) 6 Halkin pg43i: eis £Ö%riv xod [le^Ttyv Xö^tuv fteoC. Die 
bohairische Vita 10 (= Bo) Lefort pg 85i4 nennt außer der Meditation (Lefort: en recitant 
les paroles de Dieu) noch die Handarbeit, •damit uns der Schlaf nicht belästigt". Die latein. 
Version des Dionysius Exiguus hat: •in oratione solemni, vel in meditatione divinae lec- 
tionis" (PL 73, 233 D). 

33 Vita sahid. (= S4) Lefort pg 2944; ähnlich Bo 10 Lefort pg 86i. 
34 Bo 15 Lefort pg 90io; G1 8 Halkin pg 529 hat nur: •Indem sie Vigilien hielten", ebenso 

G2 10 Halkin pg 175n: Dionys. Exig. 9 PL 73, 234 C. 
35 Bo 15 Lefort pg 90io; G1 9 Halkin pg 7e: •... und als er begann, die Worte Gottes zu 

lesen oder auswendig zu meditieren, da tat er es nicht so einfachhin, wie die meisten, sondern 
gab sich gründliche Mühe, alles Stück für Stück sich einzuprägen". Die Vita altera (= G2) 
11 Halkin pg 1774 bedeutet eine Weiterentwicklung, wenn sie daraus ein •sorgsam durch- 
forschen" macht. Dionys. Exig. 10 PL 73, 235 D, der auch sonst einem mit G2 eng verwandten 
griech. Text folgt, paraphrasiert die Stelle im Sinne einer vergeistigteren Auffassung von der 
mönchischen Meditation: Nam et cum divinas Scripturas legeret, memoriaeque mandaret, 
non id passim ... faciebat, sed unumquodque praeceptum solerter examinans, ac pia mente 
pertractans, studebat in dies opere perficere, quae memoria retentabat. 

36 Bo 34 Lefort pg 1059; Parallelen in der griech. oder sahid. Vita fehlen. 
37 Bo 10 Lefort pg 85is. 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 365 

arbeit"38. Wenn Pachomius sich dabei auf ein •Gebot" beruft, dann darf man an- 
nehmen, daß er an Weisungen der Schrift denkt. Tatsächlich lassen sich, wie Th. 
Lefort in der Anmerkung zu dieser Stelle zeigt (S. 106), für alle Punkte entspre- 
chende Schrifttexte beibringen. Für die •Meditation" wird dabei mit Recht auf Psalm 
118, 77, 92 u. ö. verwiesen, wo ja auch so eindringlich von der •meditatio legis Dei" 
die Rede ist. 

Während die bisherigen Texte aus der Vita nur von der privaten •Meditation" 
sprechen, finden wir an anderen Stellen auch Hinweise auf ihren gemeinsamen Voll- 
zug. So lesen wir von einer Vision, die über Pachomius kommt, als er eines Tages 
mit seinen Mönchen unterwegs ist. Während sie dahinziehen, •meditieren sie die 
Heilige Schrift"39. Als die Schau über Pachomius kommt, bleiben alle stehen und be- 
ten. Nach Beendigung der Vision ziehen sie wieder •meditierend" weiter40. Ein an- 
derer Text in der bohairischen Vita ist deshalb so interessant, weil er eine wichtige 
Ergänzung zur Pachomiusregel darstellt41. Die Vita berichtet von der Regelung, wel- 
che Pachomius für die Brotbäcker gegeben hatte: Keiner soll in der Bäckerei sprechen, 
sondern alle sollen zusammen das Wort Gottes •meditieren". Was hier im Kopti- 
schen als •Meditieren" erscheint, wurde in der Hieronymusübersetzung der Regel als 
•Absingen von Psalmen und Schrifttexten" bezeichnet42, während der koptische Re- 
geltext, wie wir sahen, auch von •meditieren" redet43, dem das •[ieXsxfiacoaiv ou-oü" 
der griechischen Exzerpta entspricht44. 

Wir sahen oben, daß das Sitzen die gewöhnliche Haltung für die •Meditation" 
war, während man stehend betete. Es gibt aber auch Fälle, wo einer stehend •medi- 
tiert". So in der Erzählung von dem großen Aszeten Paulus, der eine ganze Nacht 
so stehen blieb und sich auch dann nicht rührte, als ein Skorpion ihn stach45. Inter- 
essanterweise wird hier das •Meditieren" selbst auch kurzhin •Beten" genannt46. 

Schließlich ist hier noch aus den Pachomiusviten eine, allerdings viel kleinere An- 
zahl von Stellen zu nennen, an denen das •meditari" eindeutiger als •Erwägen", 
•Betrachten" zu verstehen ist. So etwa in der Mahnung des Pachomius an Theodor: 
•Meditiere ohne Unterlaß in deinem Herzen all die Früchte, welche in der Schrift 
beschrieben sind, und fasse in dir selbst den Entschluß, in ihnen zu wandeln, wie bei 
Isaias geschrieben steht: Eure Seele soll die Furcht des Herrn erwägen (meditari: 
Is 33, 18)"47. In Kap. 183 der bohairischen Vita zieht Theodor vor den Mönchen aus 
der Tatsache, daß sie •beständig die Heilige Schrift lesen und meditieren" die Fol- 
gerung, daß sie auch die Pflicht hätten, demgemäß ihr Leben einzurichten48. Hier ist 

38 Bo 35 Lefort 1064-?; Paralleltexte im Griech. oder Sahid. fehlen. 
39 G1 71 Halkin pg 48 und G2 57 Halkin 226 f. haben zwar die Szene, erwähnen aber nichts 

von der •Meditation". 
40 Bo 66 Lefort pg 127is.s4; ähnlich S4 Lefort pg 3052D. 306?; S10 Lefort pg 30 übergeht den 

Hinweis auf die Meditation; s. auch Bo 108 Lefort pg 186is. 18728; Bo 166 pg 192si; Bo 201 
pg221i«;Bo204pg226is. 

41 Bo 77 Lefort pg 138is; ohne Parallelen in G und S. 
42 Pachom., Praec. 116 Boon 44a: ... simile habebunt silentium et tantum de psalmis et de 

scripturis aliquid decantabunt... 
43 A. Boon, Pachoraiana latina pg 1657. 
44 Ebd. 181i4. 
45 Bo 99 Lefort pg. 1682.4.6. 
46 G1 101 Halkin 67; G284 Halkin 26I24; Dionvs. Exig. 50 PL 73,269 B: ad orationem, 
47 S10 Lefort pg 24Iü. 48 Bo 183 Lefort pg 195is; ohne Parallelen in G oder S. 



366 Heinridi Backt 

auch die Verbindung von •Meditieren" und Schrif tlesung zu beachten; sie findet sich 
auch an anderen Stellen49. Anderswo tritt •meditari" in engste Berührung mit •psal- 
modieren", so daß gelegentlich beides dasselbe zu sein scheint50. 

Überblicken wir all diese Belege, muß zunächst auffallen, wie oft die Wortgruppe 
•meditari • meditatio" erscheint. Das wird um so beachtenswerter, wenn man be- 
denkt, wie sparsam die Vita Antonii (nur drei Stellen) und die Apophthegmata 
Patrum, soweit sie im Alphabetikon gesammelt sind51, in der Verwendung dieser 
Termini sind52. Wichtig ist, daß die Konvergenz der verschiedenen Stellen uns ein 
klares Bild über die Natur dieser mönchischen Meditation ermöglicht. 

Dem Akt nach handelt es sich • an den meisten Stellen • nicht um einen rein 
geistigen, innerlichen Vorgang, sondern um ein vernehmbares Aufsagen von Tex- 
ten und Formeln, dem sich die Mönche allein oder in Gemeinschaft hingeben, wobei 
sie die Texte entweder auswendig hersagen oder vor sich hinlesen. Diese Bedeu- 
tung von •meditari" geht aus den oben zitierten Belegen klar hervor; der gelehrte 
Übersetzer der koptischen Pachomiuszeugnisse hat darum gut daran getan, wenn er, 
wie schon früher E. Amelineau, die koptischen Termini (die übrigens aus dem Grie- 
chischen entlehnt sind) mit •reciter • recitation" wiedergegeben hat. Wir dürfen 
hier kurz die wichtigsten Beweise für die Richtigkeit unserer Auffassung vorlegen. 

1. Die Verbindung der •Meditation" mit den verschiedenen äußeren Betätigun- 
gen läßt sich schwerlich so verstehen, daß die Mönche bei der Arbeit dem innerlichen 
Gebet oblagen, dazu auch noch lange Stunden hindurch. Abgesehen davon, daß wir 
es bei diesen Männern durchweg mit sehr wenig gebildeten Leuten zu tun haben, wi- 
derspricht dies den Möglichkeiten der menschlichen Natur, um so mehr, als diese 
Form fast ununterbrochener •Meditation" allen zum Gesetz gegeben war. 

2. Die •Meditation" wird nicht nur privat geübt, sondern auch wenn man beisam- 
men ist oder mitsammen geht, soll jeder •meditieren". Daß dies vernehmbar war, 
geht deutlich aus der Bestimmung der Pachomiusregel hervor: •Operantes ... aut 
meditabuntur ea quae sancta sunt, aut certe silebunt"53. Noch aufschlußreicher ist 
ein Vergleich des lateinischen und koptischen Textes von Praec. 12154: nach dem kop- 
tischen Text vergeht sich der Mönch in dem betr. Fall dadurch, daß er •nicht medi- 
tiert", nach dem lateinischen dadurch, daß er •vor sich hinbrummt" (mussitaverit). 
Man wird das wohl so verstehen müssen, daß ein Mönch, statt ordnungsgemäß seine 
Schrifttexte mit gedämpfter Stimme herzusagen, sich damit begnügt, eine •Geräusch- 
kulisse" zu schaffen. Endlich ist zu beachten, daß ein gemeinsames Meditieren, wie 
es etwa von den Bäckern gefordert wird55, nicht anders verstanden werden kann, 
als daß alle sich vernehmbar machen. 

*• Ähnlich Bo 207 Lefort pg 22928 (faire des recitations) in Vergleich mit S3b Lefort 
pg 346io (lire... et psalmodier )und S5 Lefort pg 2094 (lire). 

50 So in Bo 201 Lefort pg 221ie (en recitant) in Vergleich mit Bo 201 pg 222s (en chantant; 
G1 143 Halkin pg 90n: ipaUovTcov); s. auch Bo 205 Lefort pg 22720 in Vergleich mit G1 147 
Halkin pg 932s; in den Monita des Pachomius (Boon pg 152i7) wird als Inhalt der Vigilien 
genannt •psalmi" et •orationes". 

61 PG 65, 72•440. 
52 Es scheint sich in den Apophthegmata nur um 7 Stellen zu handeln: Pg 65, 125 A (2mal), 

136 A, 141 D, 216 C, 229 C, 361 C. 
6S Praec. 60 Boon pg 32e. 
54 Boon pg 16522 und 45is. 55 Kopt. Regelfragmente Boon pg 1657. 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 367 

3. Entscheidend ist aber vor allem die Untersuchung der Synonyma, die für •me- 
ditari • meditatio" einspringen können. Was anderswo •meditari" genannt wird, 
das heißt in Praec. 6: •de scripturis quidpiam revolvere memoriter"M oder (in Praec. 
13): •de scripturis aliquid replicare" bzw. •memoriter retexere"57. In Praec. 116 ist 
sogar vom •Absingen von Psalmen und Schrifttexten" die Rede58. Ebenso ist an die 
Entsprechung von •meditari" und •legere" zu erinnern, für die wir oben Belege 
brachten. 

Dem Inhalt nach hat diese Weise des Meditierens fast ausschließlich die Heilige 
Schrift zum Gegenstand. An vielen Stellen wird dies ausdrücklich vermerkt; so fast 
immer in der Hieronymusübersetzung der Regel38, während die koptische und grie- 
chische Fassung an den freilich wenig zahlreichen Parallelstellen, die uns zum Ver- 
gleich zur Verfügung stehen, den Hinweis auf die Schrift auslassen. In der bohairi- 
schen Pachomiusvita wechseln beide Redeformen (mit oder ohne Beifügung der 
Heiligen Schrift) so willkürlich miteinander ab, daß daraus zu entnehmen ist, daß 
auch dann, wenn der Hinweis auf die Bibel fehlt, dennoch an Schrifttexte als In- 
halt der •Meditation" zu denken ist60. Wenn ziemlich häufig pluralische Wendungen 
verwandt werden61, dann spricht sich darin der Brauch aus, im Laufe der Medita- 
tion weite Stücke der Schrift, am besten der Reihe nach«2, herzusagen. Von hierher 
versteht sich auch die Vorschrift der Pachomiusregel, daß jeder Mönch große Teile 
der Bibel auswendig lernen soll63. Die Pachomianer stehen damit, wie ja auch aus 
dem Gespräch des jungen Pachomius mit seinem Lehrmeister Palamon hervorgeht64, 
in der Tradition des Mönchtums von den Anfängen her. Hören wir doch auch sonst 
aus den Quellen, daß die Mönche weite Partien der Bibel auswendig wußten, nicht 
wenige sogar das ganze Alte und Neue Testament65. 

Wenn diese Weise des monotonen bzw. singenden Hersagens von Schrifttexten 
auch eine sehr schlichte Form des Betens (richtiger: der Gebetszurüstung) darstellt, 
die von einer •Betrachtung" der Schrift noch weit entfernt ist, so ist anderseits nicht 
zu übersehen, daß auf diese Weise doch eine große Vertrautheit mit dem Wort Got- 
tes geschaffen wurde. Es konnte nicht ausbleiben, daß die vielfachen Probleme der 
Bibel zum Gegenstand frommen Nachsinnens und Fragens wurden. Wir wundern 
uns daher nicht, daß die Unterweisungen und Zwiegespräche, von denen in der Pa- 
chomiusvita die Rede ist, sich zumeist auf biblische Themen beziehen. Wie sehr auf 

sa Praec. 8 Boon pg 14is. 
87 Praec. 13 Boon pg 16s. 
68 Praec. 116 Boon pg 44i. 
69 Außer Praec. 36 Boon pg 224; vgl. dagegen Liber Orsiesii 52 Boon pg 144a: ad medita- 

tionem sanctarura scripturarum. 
80 Vgl. etwa Bo 108 Lefort pg 186is u. 12728, wo innerhalb des gleichen Berichtes die Rede- 

weise wechselt. Es handelt sich hier also nur scheinbar um einen absoluten Gebrauch von 
•meditari" (gegen Blaise-Chirat, Dictionnaire Latin-Francais des auteurs chretiens (Anm. 9) 
521); in diesem Sinne möchte ich auch das •meditent* der Regula s. Benedict! Cap. 58 ver- 
stehen. 

61 •les paroles de Dieu", •les ßcritures", •les paroles des saintes ßcritures et les fivan- 
giles", •les livres de l'ßcriture sainte" u. ä. 

62 Vgl. Bo 15 Lefort 90io; G2 11 Halkin pg 1774 und Dionys. Exig. 10 PL 73,235 D, 
•sublimieren" diese Form von •Meditation"; vgl. oben, Anm. 35. 

63 Pachom., Praec. 49 Boon 25ia. 
64 S. oben Anm. 32. 
85 Vgl. Palladius, Histor. Laus.. 11 (Ammonius der Lange). 



368 Heinrich Backt 

diesem Wege eine eigentliche Bibelfrömmigkeit und intensive Bibelkenntnis grund- 
gelegt wurde, davon gibt, um nur ein Beispiel zu nennen, der •Liber Orsiesii" ein 
eindrucksvolles Zeugnis. Ist er doch geradezu zusammengewoben aus Schriftstellen 
fast aller Bücher des Alten und Neuen Testamentes66. So verstehen wir denn auch 
das Wort, das uns von Schenute von Atripe, dem großen Erneuerer des pacho- 
mianischen Mönchtums im 5. Jahrhundert, überliefert ist: •Seit der Zeit der Väter" 
unserer Väter, ja von Anbeginn der Welt an bis jetzt ist aller Nutzen, aller Vorteil 
und alle Fürsorge das Forschen in der Schrift"67. 

Es ist nun wichtig zu wissen, ob diese •pachomianische" Form der •Meditation" 
sich auch anderswo belegen läßt. Daß sie nicht seine persönliche Erfindung ist, be- 
weist die Tatsache zur Genüge, daß er sie von seinem Lehrmeister Palamon übernom- 
men hat, der sie seinerseits auch bereits vorfand. Aber vielleicht ist diese Weise des 
•Meditierens" eine exklusiv koptische Erscheinung. Desgleichen müssen doch die 
Übergänge gefunden werden, die zu der Form der •Meditation" führen, wie wir 
sie am Ende der Väterzeit gefunden haben. 

Hier ist zunächst festzustellen, daß die Vita Antonii des hl. Athanasius in der Ver- 
wendung des Begriffspaares •meditari-meditatio" erstaunlich spärlich ist68. Es 
kommt nur dreimal vor, davon nur zweimal in einer uns hier interessierenden Be- 
deutung69. Wichtig ist vor allem Kap. 55 (PG 26, 921 B). Hier werden die Übungen 
des eifrigen Mönches beschrieben: •Unablässig beten, vor und nach dem Schlaf psal- 
lieren (d. i. die beiden Zeiten des •Chorgebetes": Vesper und Matutin), die in der 
Schrift enthaltenen Gebote auswendig hersagen und die Taten der Heiligen70 im 
Gedächtnis bewahren". Sachlich ist hier also das gegeben, was wir oben als •Medi- 
tation" bezeichnet fanden. Nur nennt es Athanasius nicht so. Was er selbst mit 
•u.eJl£Taa>" bezeichnet71, wird man besser mit •erwägen" wiedergeben müssen72. 
Statt der pachomianischen Terminologie kennt Athanasius einen anderen Ausdruck, 
der uns zunächst überraschen muß. Was Pachomius •UXXETUCU" nannte, heißt bei ihm 
•(piloXoyEOo"- Dies Wort, das in der profanen Gräzität soviel wie •Gelehrsamkeit 
oder Literatur lieben bzw. betreiben" bedeutet, wird bei Athanasius zur Bezeich- 
nung für den lesend-sinnenden Umgang mit der Heiligen Schrift73. Das bestätigt 
sich uns daraus, daß an den beiden genannten Stellen das •(piXoXoyeco" mit 
•ayouitveü)" gekoppelt erscheint, ähnlich wie das •meditari" in mehreren Pachomius- 
texten74. 

66 Boon, Pachomiana latina pg 109•147. 
87 J. Leipoldt, Schenute v. Atripe (Leipzig 1903) 130. • Vgl. F. Bauer, Die Hl. Schrift 

bei den Mönchen des christl. Altertums (Theol. Glaube 17 [1925] 512•532) und H. Dörries, 
Die Bibel im ältesten Mönchtum (TheolLitZt 72 [1947] 215•222). 

68 Vgl. G. Müller S. J., Lexicon Athanasianum (Berlin 1952) s. v. 
69 PG 26, 872 A und 921 B; beidemal ist Objekt der •Meditatio" ein Pauluswort. •Medi- 

tatio" kommt überhaupt nicht vor, auch im übrigen Schrifttum des hl. Athanasius ist es sehr 
selten. 

70 Die •Heiligen" sind in der Mönchsliteratur schon des 4. Jahrhunderts sehr oft die 
Mönchsväter. 

71 PG 26, 921 B. 
72 Ebenso PG 26, 872 A. • Die Übersetzung von H. Mertel in Biblioth. d. Kirchenväter, 

Bd. 21, S. 742: •beständig verwirklichen" geht am Wortsinn vorbei. 
73 PG 26, 845 A und 908 B. [1950) 56•58. 
74 Zur •Meditation" des Antonius vgl. L. Bouyer, La vie de S. Antoine (Saint Wandrille 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 369 

Im Unterschied zur Antoniusvita haben die Apophthegmata Patrum die Wort- 
gruppe •meditari-meditatio" in dem uns aus Pachomius geläufigen Sinn. Allerdings 
ist gleich hinzuzufügen, daß die Suche nach solchen Stellen nicht sehr ergiebig ist. 
Das ist einigermaßen verwunderlich, da in diesem Werk doch sehr oft von den 
eigentlich mönchischen Übungen die Rede ist. Gleich die erste Stelle ist aufschluß- 
reich, weil sie uns ein neues Element dieser Meditationsweise offenbart. Da wird be- 
richtet, wie zwei Mönche zu dem berühmten Abba Achilas kommen. Wie sie sich 
seiner Zelle nähern, hören sie ihn dies Schriftwort •meditieren"': •Fürchte dich nicht, 
Jakob, nach Ägypten hinabzuziehen" (Gen 46, 3). Das Auffallende ist nun, daß der 
Abba lange Zeit hindurch immer wieder das gleiche Wort •meditiert". Nach dem 
Kontext zu schließen, möchte man annehmen, daß diese Meditation sogar die ganze 
Nacht hindurch gedauert hat75. Es gibt also eine Form der Meditation, in welcher 
immer wieder die gleichen Bibelworte repetiert werden. • Noch deutlicher wird 
diese Art des Meditierens von Abba Apollon beschrieben, der zur Sühne für eine 
schwere Schuld das Mönchsleben ergriffen hatte. Er verrichtete keine Handarbeit 
(wie die anderen Mönche), sondern betete unentwegt folgendermaßen: •Als Mensch 
habe ich gesündigt, erbarme Du Dich meiner als Gott". Ausdrücklich heißt es dann: 
•Und dies Gebet wurde ihm zur •Meditation" bei Tag und bei Nacht"76. • Eine 
andere Stelle der Apophthegmata bietet uns den Ternar •oratio, meditatio, psalmo- 
dia"77 bzw. die Reihe •oratio, meditatio, quies"78. An einer letzten Stelle begegnet 
die mönchische •meditatio" in der Verbindung mit Handarbeit, Fasten, Schweigen"79. 
Mögen so auch die Belege in den Apophthegmata nicht sonderlich reich sein, so zei- 
gen sie doch, daß es auch außerhalb des pachomianischen Mönchtums Kreise gab, in 
denen man diese Form von •Meditation" weiter betrieb. 

Daß im Schrifttum des größten Nachfolgers des Pachomius, des Schenute von 
Atripe, sich Belege für diese Weise der Meditation finden lassen müssen, ist von 
vornherein anzunehmen. Trotz des Abstandes von 100 Jahren (Schenute starb um 
450) weiß er sich auf Pachomius und seine Regel verpflichtet80. Das kommt sehr an- 
schaulich in einer Bestimmung zum Ausdruck, die Schenute für die Regelung der li- 
turgischen Feier in seinen Klöstern gibt: •Niemand von uns soll psallieren (ol)ridXeiv) 
am Ort, wo der Tote liegt, oder in der Versammlung, die geht, um ihn zu begraben, 
oder zur Zeit der Darbringung des Opfers oder sonst bei einer ähnlichen Gelegen- 
heit, außer in der Nacht des Sonntags, wo jeder einzelne der Rezitierenden ((xEXetav) 
auf dem Pfeiler (orüXog) psalliert gemäß den Satzungen unserer Väter"81. Auch wenn 
sich Schenute hier nicht ausdrücklich auf die Vätersatzungen berufen würde, müßte 
jeder Kundige sofort sehen, daß hier auf Bestimmungen der Pachomiusregel zurück- 

75 Apophthegm. Patrum, Achilas 5: PG 6.5, 125 A. 
78 Ebd., Apollo 2: pg 136 A. 
77 Ebd., Ioannes Colob. 35: pg 216 C. 
78 Ebd., Ioseph in Panepho 7: pg 229 C. 
79 Ebd., Poemen 168: pg 361 C. 
80 Vgl. J. Leipoldt, Schenute 11 Anm. 3: •Schenute, so selbstbewußt er war, betrachtete den 

Pahöm doch stets als seinen geistigen Vater, als den Begründer des Koinobitismus und somit 
auch als die Seele aller späteren Klosterregeln ... Nach koptischem Sprachgebrauch ist ,Apa' 
stets Pahöm. 

81 J. Leipoldt, Sinuthii vita et opera (CSCO II 2,1) IV 65, zitiert bei W. Hengstenberg, 
Padiomiana, Festgabe A. Ehrhard (Bonn-Leipzig 1922) 251. 



370 Heinrich Backt 

gegriffen wird. Uns interessiert hier vor allem, daß der Psalmenvortrag innerhalb 
der Collecta als •Meditieren" bezeichnet wird82. • In der Vita des Schenute wird 
erzählt, wie einmal König David selbst unter den Mönchen erschien und die •Medi- 
tation" hielt, d. h. der königliche Psalmist trug persönlich die Psalmen vor83. Ein 
andermal sieht Schenute wie die Propheten des Alten Bundes herzutreten, während 
seine Mönche die Prophetentexte •meditieren"84. Hierher gehört auch ein Bericht, 
den J. Leipoldt bringt: •Einmal fragte Schenute die Brüder am Abend, wieviele 
Schriftabschnitte sie im Laufe des Tages rezitiert (= meditiert) hätten. Da sagte der 
eine: Zwei Abschnitte, mein Vater. Ein anderer: drei oder fünf, oder acht, oder 
zehn, oder noch mehr. Einer aber sagte: Man sandte mich heute zu ach! wie vielen 
Geschäften; daher konnte ich nicht viele rezitieren (= meditieren). Da entgegnete 
Schenute: Der Gehorsam ist eine fromme Übung"85. Wie uns scheinen will, hat aber 
Leipoldt die Pointe nicht recht herausgestellt. Wenn Schenute erwidert: Der Gehor- 
sam sei eine fromme •uxAirr)", dann ist dies im Zusammenhang mit der Frage nach 
den •meditierten" Schriftabschnitten so zu verstehen: Gehorsam ist eine fromme 
•Meditation" • wir würden deutlicher sagen: eine gute Weise des Betens! 

Diese dem koptischen Mönchtum geläufige Form des Meditierens im Sinne von 
frommer Rezitation oder Lesung von Schrifttexten findet sich aber auch anderswo. So 
wird von Severus von Antiochien berichtet, daß er oft die ganze Nacht hindurch sich 
der •Meditation" der Heiligen Schrift hingegeben und so das ganze Alte und 
Neue Testament auswendig gelernt habe88. Und wenn in einer anderen Vita des 
Severus berichtet wird, daß im Kloster des Petrus des Iberers jeder die Heilige 
Schrift selbst unter der Arbeit •meditiert" habe, dann kann man darunter wohl 
kaum etwas anderes verstehen87. Dagegen zeigt eine Stelle im Brief des gleichen 
Severus an die Diakonisse Anastasia, daß ihm auch ein anderer, vergeistigterer Sinn 
des Wortes •meditari" bekannt war: •Auf dem Weg der Wahrheit wandeln, wel- 
cher die Aszese und das mönchische Leben ist, das heißt die erhabenen Gedanken 
der von Gott eingegebenen Heiligen Schrift meditieren, dabei ihre Reichtümer sam- 
melnd"88. 

Diese Sublimierung der mönchischen •Meditation" ist vor allem bei Cassian deut- 
lich zu sehen. Gewiß kennt er •meditatio" als Schriftlesung; so etwa, wenn er davon 
spricht, daß die Mönche in Ägypten und in der Thebais sich voller Eifer bei Tag 
und Nacht der Schriftlesung, dem Gebet und der Handarbeit hingegeben hätten und 
daß sie erst nach Sonnenuntergang gegessen hätten, •damit die Zeit der Tages- 
helle mit Übungen geistlicher .Meditationen' ausgefüllt würde89. Ebenso ist Lesung 

82 In Pachom., Praec. 6 Boon pg His steht statt •meditari": •de scripturis quidpiam revol- 
vens memoriter". 

83 E. Amelineau, Monuments pour servir ä l'histoire de VEgypte chretienne aux IVe et Ve 

sieles (Paris 1888) 50 f. 
84 Ebd. 52•54; einer der Mönche verbringt die ganze Nacht damit, die zwölf Propheten 

zu •meditieren": ebd. 54; vgl. ebd. 63; der hier gegebene Bericht bietet eine Ergänzung zu 
Pachom., Praec. 5 Boon pg 14»-n. S. auch J. Leipoldt, Schenute 131. 

85 J. Leipoldt, ebd. 124. 
«• Johannes v. Beith-Aphthonia, Vita Severi: PO 2, 228. 
87 Zachar. Rhetor, Vita Severi: PO 2,93.99.13; in dem Panegyricus des Dioscorus auf 

Macarius von Tkoü ist •meditari" = vorlesen: vgl. E. Amelineau, Monuments 162. 
88 Oriens Christ 3 (1913) 37. 
89 Cassian, Instit II 5,2 Petschenig pg 21. 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 371 

oder Rezitation der Schrift gemeint, wenn er sagt, daß sie sich bemüht hätten, sich 
durch anhaltende •Meditation" die Heilige Schrift dem Gedächtnis einzuprägen90. 
An anderer Stelle setzt Cassian die unter der Handarbeit betriebene •meditatio" 
einerseits mit der •oratio", anderseits mit dem Psallieren gleich91. Aber man darf 
nicht übersehen, wie er mit Nachdruck das Epitheton •spiritalis" beifügt92. In de In- 
stit II 14 geschieht dies gleich dreimal, und der Zusammenhang zeigt, daß Cassian 
damit die innerliche, geistige Wirkung der •meditatio" kennzeichnen will. Immer- 
hin bleibt ihm auch so noch die •meditatio" eine Dienstleistung von •Mund und 
Herz zugleich" (oris pariter et cordis officium)93. In der Einheit von Handarbeit, 
Schriftmeditation und Gebet sieht er mit Recht die Weise, wie die ägyptischen 
Mönche ununterbrochen jenes Officium vollziehen, das im abendländischen Mönch- 
tum nur zu bestimmten Zeiten des Tages, d. h. in den kanonischen Hören, gefeiert 
wird94. Das Ziel dieser unaufhörlichen •Meditation" ist ihm •die Schau und die Be- 
trachtung jener göttlichen und über alles erhabenen Lauterkeit" (ebd). 

Wenn wir von einer Sublimierung der mönchischen •Meditation" sprechen, dann 
soll damit nicht der Eindruck erweckt werden, als habe das, was im pachomianisehen 
Schrifttum mit diesem Terminus bezeichnet wurde, nur aus einem äußerlichen Her- 
sagen von Schrifttexten bestanden. Oftmals mag es dabei geblieben sein. Aber die 
Absicht ging viel tiefer. Die unablässige Rezitation der Heiligen Worte sollte die 
Seele in ein Klima, in eine Verfassung bringen, aus der dann das eigentliche Beten 
gleichsam spontan entspringen konnte. Wir sahen ja, wie die •meditatio" immer 
wieder durch die •oratio" unterbrochen wurde95 und wie anderseits als Frucht die- 
ses •meditierenden" Umganges mit der Schrift die eigentümlich intensive Schrift- 
frömmigkeit dieser Mönche entstand. Wohl aber ist nicht zu bestreiten, daß die leib- 
liche Komponente in der •pachomianischen" Meditation stärker hervortrat. Wir 
dürfen nicht vergessen, daß wir es hier zumeist mit sehr einfachen Menschen zu tun 
haben, die zu abstrakter Geistesarbeit kein sonderliches Verhältnis hatten. Dort, wo 
der Einfluß alexandrinisdier Bildung spürbarer ist, da tritt ganz von selbst die gei- 
stige Komponente stärker nach vorn. Typisch ist in dieser Hinsicht Euagrius Ponti- 
cus, der in seinen •Capita Practica" zwar vom Mönch verlangt, daß immerfort 
•Psalmengebet in seinem Munde sei"96, der aber von dieser •meditatio" des Geset- 
zes Gottes eine Pflege des Geistes erwartet: •Meditatione legis mentem (Siavoict) 
colite: exstirpat enim malas cogitationes"87. Hände, Zunge und Geist sollen einen 
betenden Einklang bilden98. Der Psalmengesang, also die •meditatio", soll die Lei- 
denschaften beruhigen und das Gebet soll den Geist zurüsten, damit er die ihm eigene 
Tätigkeit vollbringen könne99. Hier haben wir also bereits im wesentlichen jene Ele- 

90 Ebd. II 6 Petschenig pg 22; im gleichen Sinn ist II 13, 3 pg 29 zu verstehen; vgl. auch 
die Geschichte in XI 16 pg 202. 

81 Ebd. II 12,2.3; wir haben hier wieder die bekannte Gruppe •psalmodia, meditatio, 
oratio, operatio". 

92 Ebd. II 5,2 Petschenig pg 21; II 14 pg 29 (3mal); II 15, 2 pg 30; IX 13 pg 171. 
93 Ebd. II 15, 2 pg 30. 
M Ebd. III 2 pg 34. 
95 Für Schenute vgl. J. Leipoldt, Schenute 131; für Pachomius s. Praec. 6 Boon pg 14. 
•« Ps.-Nilus (= Euagrius Pont.), Capita Paraenetica 41: PG 79, 1252 D. 
97 Ebd. n. 46 pg 1253 A. 
98 Ebd. n. 80 pg 1256 C: Gum ad labores manum moveris, lingua psallat et mens oret. 



372 Heinrich Backt 

mente, die wir in der Beschreibung der •Meditation" des Hugo von Sankt Viktor 
fanden100. Im Maße, wie diese geistige Seite der Meditation hervortrat bzw. bewuß- 
ter kultiviert wurde, mußte immer mehr sich jenes Verständnis von Meditation ent- 
wickeln, wie es uns bei den frühscholastischen Systematikern begegnet101. Diesen 
Weg nahm die •meditatio" wenigstens in der abendländischen Kirche. Im Osten hat 
sie bekanntlich eine andere Entwicklung genommen, die gerade aus der leiblichen 
Komponente erwuchs. Haben wir doch in der frühmonastischen Übung der unaufhör- 
lich wiederholten Gebetsformel die Wurzeln jener Gebetsform zu erblicken, in der 
sich die Monotonie der stets gleichen Formel mit den Erlebnissen höchster Mystik 
verbindet, des »Jesus-" oder •Herzensgebets"102, dessen geistliche Reichtümer in der 
bekannten •Erzählung eines russischen Pilgers"103 geschildert sind. Es muß hier ge- 
nügen, auf diese Zusammenhänge hinzuweisen. 

Wir haben zum Schluß noch eine Frage zu beantworten. Wie kommt die Wort- 
gruppe •(IEAETCXCO - [IEXETT)" bzw. •meditari • meditatio" zu der oben geschilderten 
Bedeutung von frommer Rezitation? Die Erklärung dafür kann nicht vom Kopti- 
schen her gesucht werden, weil es dort nur das griechische Lehnwort gibt. Man wird 
auch kaum damit antworten können, daß man auf die Texte in der klassischen Li- 
teratur hinweist, in denen, wie bei Xenophon oder Demosthenes, •U.EAETCICö" die red- 
nerische Deklamation bedeutet104. Die Lösung ist anderswo zu suchen. Sie ist in dem 
wertvollen Aufsatz des Benediktiners E. von Severus105, dargelegt, dessen Ergeb- 
nisse hier kurz vermerkt seien, v. Severus weist darauf hin, wie in der LXX das 
•UEAET&CO" durchweg einem hebräischen •hägä" entspricht, welches in seiner Grund- 
bedeutung •murmeln, summen" und dann erst bzw. so nur •sinnen" meint. Subjekt 
für das Verb •hägä" sind demgemäß •die Lippen, die Kehle, der Gaumen, der 
Mund und in den späteren Büchern das Herz, der Geist"106. Wenn die Bibel zur 
Verdeutlichung auf die Laute verweist, die der Löwe über der Beute oder die 
Taube von sich geben (vgl. Is 31, 4; 38, 14), dann muß •hägä" eine ganz bestimmte, 
dumpfe, monotone Klangfarbe des Sich-vernehmlich-machens andeuten. Von hier- 
her versteht man auch, daß das Verbum im Hebräischen auch das Stöhnen und Seuf- 
zen des Menschen bezeichnen kann. Auf jeden Fall bedeutet es • wenigstens in den 

99 Ps.-Nilus ( = Euagrius Pont.), De oratione 83 PG 83,1185 B: Psalmorum cantus pas- 
siones sedat et componit.. . Oratio autem mentem praeparat, ut Operationen! propriam 
exerceat; vgl. ebd. 85 u. 87: PG 83, 1185 BC. Übrigens kommt in dieser Schrift •meditari- 
meditatio" nicht vor. 

lqa Der spirituelle Sinn bzw. Vollzug der •meditatio" kommt auch in dem Brief des 
Euagrius an Eulogius (PG 79, 1120 B = Ps. Nilus) zum Ausdruck. • Zum heutigen Stand 
des Euagrius-Problems vgl. B. Altaner, Patrologie 226 ff. 

101 In den ältesten Mönchsregeln des Abendlandes treten im Verständnis der •meditatio" 
bald die leibliche Komponente (wie in der sog. Regula Tarnatensis cp. 7 u. 8: PL 66, 980 
B•D, die ungemein stark von der Pachomiusregel abhängt) oder die geistige Komponente 
stärker hervor (so bei Caesarius v. Arles, Regula cp. 16 u. 18: PL 67, 1109 C; 1110 A•B). 

102 Zur Frage der Herkunft und Weise des •Jesusgebetes" vgl. H. Bacht, Das •Jesus- 
Gebet" • seine Geschichte und seine Problematik. (Geist und Leben 24 [1951] 326•38.) 

103 Die von einem unbekannten russischen Verfasser stammende Schrift ist Deutsch unter 
dem Titel •Erzählungen eines russischen Pilgers" (Berlin 1925 u. Luzern 1944) erschienen. 

104 Belege bei F. Zorell, Novi Testamenti Lexicon Graecum (Paris 1911) 347 s. v. 
105 E. v. Severus O.S.B., Das Wort •Meditari" im Sprachgebraudi der Hl. Schrift. (Geist 

und Leben 26 [1953] 365•375). 
106 Ebd. 366. 



»Meditatio« in den ältesten Mönchsquellen 373 

älteren Büdiern • nicht das stumme Nachsinnen, sondern meint ein Vor-sich-hin- 
sprechen oder -murmeln • wie ja überhaupt der antike Mensch zumal des Orients 
laut zu denken pflegte. So allein wird Jos 1, 8 verständlich: •Non recedat volumen 
legis ab ore tuo, ed meditaberis in eo diebus et noctibus". •Wenn das Buch des Ge- 
setzes nicht vom Munde weichen soll, will das bedeuten, daß sein Inhalt immer wie- 
der im Wort ausgesprochen werden soll. •Auch in diesem leisen ,Murmeln' des Le- 
sers ... wird die Klangfarbe von ,hägä' deutlich"107. Es ist zwar richtig, daß bei den 
Propheten wie in den Psalmen •die innere, im geistigen Bereich liegende Bedeu- 
tung von .meditatio' (= hägä) stärker hervortritt" (vgl. Is 33,18). Aber es ist ein in- 
nerer Vorgang, •bei dem immer wieder das gleiche erwogen wird, ohne daß jedoch 
dabei die im körperlichen, akustischen Bereich liegende Bedeutung völlig ausschei- 
den würde"108.Diese Einheit von körperlichem und geistigem Element ist an zahlrei- 
chen Stellen des AT mit •hägä" gemeint. Dies ist es auch, was, mit wechselnden Ak- 
zenten, in den frühmonastischen Quellen durch die Wortgruppe •meditari-medita- 
tio" zum Ausdruck gebracht werden soll. 

Wenn diese Beobachtung stimmt, dann gewinnen wir von hier aus ein vertieftes 
Verständnis der Schriftgebundenheit der frühen Mönchsfrömmigkeit. Daß die Bü- 
cher der Heiligen Schrift den Inhalt ihrer Erwägungen, Betrachtungen und Unter- 
weisungen boten, ist oft genug betont worden109. Wir können nun auf Grund der 
vorhergehenden Untersuchung hinzufügen, daß sie auch die Weise dieser betenden 
Erwägung wie deren sprachliche Kennzeichnung aus der Schrift entnommen ha- 
ben110. 

107 Ebd. 367; vgl. Ps 1, 2: Beatus vir qui in lege Dei meditabitur. 
108 Ebd. 367. 
»09 Vgl. neuestens L. Bouyer, Du Protestantisme ä VEglise (Paris 1954) 142. • Was B. hier 

von Origenes und Augustinus sagt, gilt auch vom ältesten Mönditum: •Toute leur spiritualite 
... ne sera qu'une immense meditation de l'Ecriture". 

110 Diese biblische Herleitung des frühmonastischen Gebrauches von •meditari-meditatio" 
hat also an die Stelle jener Erklärungen zu treten, welche •meditari" = •üben" verstehen wol- 
len. So noch M. Van Asche OSB., •Divinae vacare lectioni", in: Sacris erudiri 1 (1948) 13•34, 
zumal 21 f.; ebenso B. Linderbauer, S.Benedicti Regula monachorum herausgegeben und phi- 
lologisch erklärt (Metten 1922) 228 (auf den sich Van Asche beruft): •Unter meditatio ist 
das Auswendiglernen der Psalmen, die Einübung des Lesens der Lektionen und des Gesan- 
ges zu verstehen. Diese Bedeutung ist auch mit der sonstigen Bedeutung des Wortes, sowohl 
in der klassischen als auch in der späteren Zeit in Einklang". Mir scheint, daß die Bedeu- 
tungsgeschichte von •meditari-meditatio" ein typischer Anwendungsfall für die Bedeutung 
der Semasiologie für die Erforschung frühchristlicher Quellen ist, über die Frau Professor 
Gh. Mohrmann, Nymwegen, auf dem 2. Internationalen Patristischen Kongreß (Oxford, 
19. bis 24. ff. 1955) so eindrucksvoll referiert hat. 




