
LITERATUR    BERICHT 

Das gegenwärtige Gespräch über die Mysterientheologie 

Von Josef Grotz   S. J., Pullach bei München 

Das Archiv für Liturgiewissenschaft1 er- 
scheint mit dem dritten Band (1953/54) in 
zwei Halbbänden, jeder ein stattliches Buch 
für sich (zusammen 501 Seiten), ein Beweis 
dafür, wie sehr es sich dem Erbe O. Casels 
verpflichtet fühlt. Neben andern Arbeiten 
bringt es zwei gründliche Abhandlungen zur 
Frage der Mysteriengegenwart: B. Neunheu- 
ser O.S.B., Mysteriengegenwart. Ein Theo- 
logumenon inmitten des Gesprächs (S. 104 
bis 122), und V. Warnach O.S.B., Taufe und 
Christusgeschehen nach Römer 6 (S. 284 bis 
366). An Hand dieser beiden Abhandlungen 
sowie des inzwischen erschienenen Buches 
von J. Betz, Die Aktualpräsenz der Person 
und des Heilswerkes Jesu im Abendmahl 
nach der vorephesinischen griechischen Pa- 
tristik2, soll hier der gegenwärtige Stand 
der Forschungen über die Mysteriengegen- 
wart dargetan werden. 

Zum allgemeinen Verständnis sei zunächst 
die Stellung der Mysterienlehre innerhalb 
der Sakramentenlehre, speziell der Euchari- 
stielehre, aus der sie herausgewachsen ist, 
skizziert. 

Eucharistie und Taufe sind die beiden 
Sakramente, über die in Schrift und Tradi- 
tion die meisten theologischen Aussagen ge- 
macht sind. Ihre Abhängigkeit vom Kreuzes- 
opfer Christi liegt auf der Hand (1 Kor 11,23 
bis 26 u. Rom 6, 3•5). Deshalb entzündet 
sich in unserer Zeit, die für das Mysterium 
wieder mehr Sinn hat als die letzten Jahr- 
hunderte, gerade an ihnen das theologische 
Forschen immer von neuem. Vor allem gilt 
dies vom heiligen Meßopfer, das nach der 
Lehre der Kirche die unblutige Erneuerung 
des Kreuzesopfers ist. So sicher diese Lehre 
auch ist, so gibt es doch noch viele ungelöste 
Fragen nach der Art und Weise, wie die hei- 

1 Archiv für Liturgiewissenschaft, hsg. 
vom Abt-Herwegen-Institut für liturg. und 
monast. Forschung, Abtei Maria-Laach. 

a J. Betz, Die Eucharistie in der Zeit der 
griechischen Väter. 1/1: Die Aktualpräsenz 
der Person und des Heilswerkes Jesu im 
Abendmahl nach der vorephesmischen grie- 
chischen Patristik. Freiburg, Herder, 1955. 

lige Messe das Kreuzesopfer darstellt. Die 
Versuche, diese Frage zu beantworten, wer- 
den in der Theologensprache Meßopfertheo- 
rien genannt. Sie bewegen sich seit dem Kon- 
zil von Trient zwischen zwei extremen, von 
bedeutenden Theologen vertretenen Lö- 
sungsversuchen: Nach der einen ist die hei- 
lige Messe trotz ihrer Bezogenheit auf das 
Kreuzesopfer in sich selbst ein neues Opfer 
Christi, das dem Kreuzesopfer analog ist 
(Kard. Franzelin, Kard. de Lugo), nach der 
andern ist sie ein bloßes Zeichen • das 
Blut Christi wird sakramental-zeichenhaft 
geschieden vom Leib Christi • ohne eigene 
Opferwirklichkeit, ein •mystisches Opfer", 
weil und insofern dadurch das Kreuzesopfer 
Christi •dargestellt" wird (Vasquez, Lepin). 
Die neueren Lösungsversuche stehen der 
zweiten dieser beiden extremen Theorien 
näher als der ersten, bemühen sich aber, de- 
ren Begriffe voller zu nehmen, als es Vas- 
quez getan hat. Statt von •Zeichen" spricht 
man lieber von •Symbol", das das Kreuzes- 
opfer nicht nur darstellt wie etwa eine Pho- 
tographie den Gegenstand, sondern so, daß 
die Realität des Kreuzesopfers darin irgend- 
wie enthalten ist. G. S a r t o r i3 unterscheidet 
unter diesen neueren Lösungsversuchen zwei 
Gruppen: Die einen begnügen sich in ihrer 
Erklärung damit, daß in den sichtbaren Zei- 
chen der geopferte Christus, der gelitten hat 
und die wesentlichen Merkmale der Passion 
lebendig an sich trägt, gegenwärtig ist, die 
andern behaupten die Gegenwärtigsetzung 
von Passion und Tod Jesu, also der Opfertat 
selbst, in der heiligen Messe (Mysterientheo- 
logie im engeren Sinn). Bahnbrechend für 
die letzte Auffassung waren Benediktiner 
der Abtei Maria-Laach, an ihrer Spitze der 
im Jahre 1948 verstorbene 0. Casel, der un- 
entwegte Anreger der Mysterientheologie. 
Von ihnen schreibt L. Monden S. J.4: 
•Wenn auch die Schule von Maria-Laach 
in ihrem Bemühen um theologische Erklä- 

3 G. Sartori, Le concezioni sacramentali 
del sacrificio della Messa. Rom 1949. 

4 L. Monden S. J., Het Missoff er als My- 
sterie. Bijdragenbibliotheek 2, (1948) 192. 



382 Literaturbericht 

rung und Konstruktion zum großen Teil 
gescheitert zu sein scheint, so scheint hinge- 
gen die von ihr herausgestellte Zentralidee, 
nämlich die der Mysteriengegenwart, eine 
endgültige Bereicherung der Sakramenten- 
theologie zu sein." Ist dieses Urteil richtig? 

B. Neunheusers Aufsatz •Mysterien- 
gegenwart. Ein Theologumenon inmitten des 
Gesprächs" unterscheidet zwei Phasen in der 
Diskussion über die Mysteriengegenwart: 
die erste bis zum Erscheinen von Th. Filt- 
hauts Büchlein •Die Kontroverse über die 
Mysterienlehre" (1947), in dem •unter Ver- 
zicht auf eine eigene Stellungnahme eine Art 
von Bestandsaufnahme vorgenommen wur- 
de", die zweite von da beginnend bis heute. 
Es sollte wohl als zufällig erscheinen, daß 
•ungefähr zum gleichen Zeitpunkt" die En- 
zyklika •Mediator Dei" herauskam. Offen- 
sichtlich geht es dem Verfasser aber um 
den Nachweis, daß die Mysteriengegenwart, 
trotz einer für die Mysterienlehre ungün- 
stigen Stelle in der Enzyklika und trotz eines 
diese ungünstige Stelle nichts weniger als 
abschwächenden Briefes, den das Heilige Of- 
fizium im Zusammenhang damit an den Erz- 
bischof von Salzburg gerichtet hat, noch •ein 
Theologumenon inmitten des Gesprächs" 
sein darf und auch ist, d. h., daß die Enzy- 
klika dieser Lehre weder den Todesstoß ver- 
setzen wollte noch versetzt hat 

Daß die Mysterienlehre noch ein •Theo- 
logumenon inmitten des Gesprächs" sein 
darf, wird durch Anführen von Stellungnah- 
men anderer Theologen und durch eigene 
Worterklärung der entsprechenden Texte er- 
wiesen. Dabei wird zugegeben, daß das 
päpstliche Rundschreiben keine Billigung der 
Mysterienlehre, sondern einen Tadel für sie 
enthält. •Dieser Tadel ist aber keine Verur- 
teilung in der Weise, wie sie an anderen 
Stellen der Enzyklika klar bezüglich falscher 
Lehren ausgesprochen wird, sondern eine 
Mahnung zu größerer Klarheit und Be- 
stimmtheit" (109). 

Daß die Mysteriengegenwart noch immer 
ein •Theologumenon inmitten des Ge- 
sprächs" ist, beweist Neunheuser mit einer 
Besprechung von Veröffentlichungen, die der 
zweiten Diskussionsphase angehören. 

L. Monden (s. o.) lehnt es ab, daß die 
Heilstat Christi als historisches Ereignis, das 
der Vergangenheit angehöre, gegenwärtig 
werde; dennoch hält er daran fest, daß das 
Kultmysterium diese Heilstat als Ereignis, 

und nicht nur in statischer Weise enthalte. 
Ihr wesentlicher Inhalt hat überzeitlichen 
Charakter (perenniteitsmoment), und dieser 
• ihr •Mysterium" • kann immer wieder 
dargestellt werden. Allerdings kommt dieses 
•Mysterium" der Heilstat nicht in jedem Sa- 
krament mit ihrer ganzen Fülle zur Gegen- 
wart, sondern nur jeweils entsprechend der 
Einschränkung, die das sakramentale Zei- 
chen angibt. 

B. Neunheuser ist damit nicht zufrieden • 
G. Söhngen hatte ja schon ähnliches ge- 
lehrt • und stellt, sich gleichzeitig falscher 
Unterstellungen erwehrend, nochmals die 
Anliegen der Maria-Laacher Mysterienlehre 
heraus: •1. Es geht um die geschichtliche Tat 
des Herrn am Kreuz, nicht um ein davon 
verschiedenes Geschehen etwa des verklärten 
Christus. 2. Auf keinen Fall handelt es sich 
um eine .Wiederholung' dieses Aktes, der 
vielmehr in seiner geschichtlichen Einmalig- 
keit verbleibt. 3. Dieser Akt (die Heilstat) 
wird im Kultmysterium gegenwärtig..." 
(113). 

Die Aporie von Casels Lehre wird noch 
schärfer sichtbar in G. Sartoris Buch 
•he concezioni sacramentali del sacrificio 
della Messa". Dazu schreibt Neunheuser: 
•Sartori weist auf die Schwierigkeiten hin, 
die der Lösung Casels entgegenstehen. Zu- 
nächst: Wie ist die Gleichzeitigkeit zwischen 
dem jeweiligen Augenblick der Meßopfei- 
feier und der bereits vergangenen, einmali- 
gen Tat Christi zu verstehen? Dann aber: 
Wie kann die Identität des eucharistischen 
Christus mit dem verklärten im Himmel ge- 
wahrt bleiben, wenn Casel von der Gegen- 
wart des am Kreuz sterbenden Christus 
spricht? ... Er gibt Casel zu, daß seine Be- 
weisführung eine reale Gegenwart von Chri- 
sti Leiden und Tod im Meßopfer... ,in 
irgend einer Weise' zu recht erhärtet hätte. 
Dagegen sei es ihm nicht gelungen, darzu- 
tun, daß diese gegenwärtig seien ,in 
ihrer physischen Realität', sie seien viel- 
mehr gegenwärtig ,als sakramentale Wirk- 
lichkeit', indem das äußere Symbol (der Dop- 
pelkonsekration) ,darstelle und enthalte den 
Erlösungswert des Kreuzesopfers, aber nicht 
seine vergangene physische Realität'. Sarto- 
ri... gibt keine Lösung des Problems; er 
meint, beim jetzigen Stand der Forschung 
sei es verfrüht, schon ein endgültiges Urteil 
geben zu wollen. Wir möchten dem zustim- 
men bezüglich seines Urteils über die speku- 



Literaturbericht 383 

lativen Ausdeutungen. Verpflichtend bleibt 
aber die Fragestellung, wieCasel sie gibt..." 
(117). 

E. M a s u r e (Le sacrifice du Corps mysti- 
que. 1950) findet zunächst Neunheusers Aner- 
kennung mit seinem Versuch, eine haltbare 
Stellung einzunehmen zwischen 0. Casel und 
A. Vonier OSB.: der eine habe die Idee der 
sakramentalen Opferung zu stark betont, 
der andere habe sie zu sehr abgeschwächt 
(119). Masure möchte von beiden das Gute 
annehmen: von Casel die Lehre, •daß das 
Mysterium dem Sakrament oder Zeichen, 
das uns jenes vermittelt, vorausliegt und 
daß es in und unter dem sakramentalen Zei- 
chen gegenwärtig ist; von Vonier, daß das 
Mysterium auf dem Altar ist unter den 
Gestalten einer rituellen Opferung, mit dem 
Zusatz, daß diese Opferung nur insofern 
neu ist, als sie rituell ist; denn ihre Realität 
ist die gleiche wie die am Kreuz" (118). Ma- 
sure muß sich dann aber von Neunheuser die 
Frage vorlegen lassen: •Ein solcher Versuch 
ist sicher methodisch möglich. Was aber ist 
schließlich sein Ergebnis?" (119). Er suche 
zwar die Gegenwart des historischen Opfer- 
aktes zu sichern, aber daneben stehen andere 
Formulierungen, •gemäß denen die Ge- 
genwart des Kreuzesopfers auf eine bloße 
Gegenwart der Opftrgabe reduziert er- 
scheint" (119). Auch Masure weiß letztlich 
die Gegenwart des Kreuzesopfers nicht an- 
ders zu erklären, als daß jenes einmalige 
Opfer in gewisser Hinsicht im verherrlichten 
Christus, in seinen Wundmalen, in der An- 
nahme durch den Vater usw. fortlebt, daß es 
darin gleichsam ,aufgehoben' ist, womit er 
der Theorie von M. Schmaus und H. Ku- 
haupt nahekommt. Aber Neunheuser gibt K. 
R a h n e r (Die vielen Messen und das eine 
Opfer. 1951, S. 20•26) darin recht, daß 
dies alles selbstverständliche Voraussetzung 
für alle Deutungen sei. Die These Casels 
bleibt wieder unerklärt. 

Und diese These besagt eben, daß der hi- 
storische Akt des Kreuzesopfers, wenn auch 
nicht als historischer Akt, gegenwärtig sei. 
Was lag näher als in jenem historischen 
Akt Zeitgebundenes vom Überzeitlichen, das 
allein dann in der heiligen Messe gegenwär- 
tig wäre, zu unterscheiden, wie es immer 
wieder, schon von G. Söhngen und nun auch 
wieder von Monden und andern, versucht 
worden ist? Und doch hat sich Casel immer 
wieder gegen jede Deutung gewandt, die 

von der Gegenwart nicht der geschichtlichen 
Heilstat', sondern ihres überzeitlichen My- 
steriums spricht, weil er fürchtete, daß bei 
dieser Deutung nicht mehr die Heihtat, son- 
dern das zeitlose göttliche Leben zum Kern- 
inhalt des Mysteriums werde. Nicht ganz zu 
Unrecht, wie Masures Erklärung wieder be- 
weist. 

Nach V. Warnach, dem beredtesten 
Wortführer der Mysterienlehre seit O. Ca- 
sels Tod5, ist zwar das Ereignis der Heils- 
tat als geschichtlicher Vorgang vergangen, 
aber als heilsgeschichtliches Geschehen (Kai- 
ros) überzeitlich und objektiv gegeben; es 
hat den Bann der Zeit gebrochen und kann 
deshalb im Kultsymbol, dem sakramentalen 
Zeichen, immer wieder .erscheinen', kommt 
uns in ihm entgegen. Und wir werden 
durch den gläubigen Mitvollzug des Kultsym- 
bols in die Wirklichkeit der Heilstat hinein- 
gestellt. Auch Warnach kommt also an der 
Unterscheidung zwischen Zeitgebundenem 
und Überzeitlichem in jenem historischen 
Akt nicht vorbei. So wenig, daß ihm schon 
nachgesagt wurde, er habe Casels eigentli- 
ches Anliegen gar nicht getroffen. 

Das läßt sich nach dem Erscheinen seiner 
Abhandlung •Taufe und Christusgeschehen" 
nicht mehr behaupten. Hier sucht Warnach 
seine These, die (S. 348•363) nochmals mit 
bisher nicht gebotener Klarheit dargestellt 
wird, auf der Grundlage von Rom 6, 3 ff. für 
die Taufe zu erhärten. 

Das theologische Denken des heiligen Pau- 
lus war von einer gewaltigen heilsgeschicht- 
lichen Dynamik beherrscht. Gott, der Herr 
aller Zeiten, •setzt einem jeden den Kairos, 
der aber als Gelegenheit und Aufforderung 
zur Entscheidung immer auch Krisis, Schei- 
dung bedeutet". So hat er dem gesamten 
Weltgeschehen den Christus-Kair6s gesetzt, 
•in dem alle Geschichte sich sammelt und zu- 
gleich end-scheidet"(326).Die personale Frei- 
heit ist sein anderes großes Thema. Das 
Wort Gottes verlangt Ant-wort (327). Dazu 
kommt das urbiblische Motiv der Solidarität, 
das sich in unserer Verbundenheit mit Adam 
und • entsprechend der Adam-Christus-Pa- 
rallele • in der Schicksalsgemeinschaft zwi- 
schen Christus und uns findet. Weil Gott die 
menschliche Freiheit achtet, ist diese Schick- 
salsgemeinschaft wechselseitig. Daher ist von 

5 V. Warnach, Agape. Die Liebe als 
Grundmotiv der neutestamentlichen Theolo- 
gie. (1951). 



384 Literaturberidit 

uns auch die aktive Teilnahme am Christus- 
geschehen gefordert, die Paulus deutet als 
ein Mitsterben, Mitbegrabenwerden, Mitauf- 
erstehen usw. (330). Sie nimmt mit der Taufe, 
die ihrem Wesen nach Todes- und Aufer- 
stehungsgemeinschaft ist, ihren Anfang. 
•Dabei handelt es sich aber nicht um ein 
eigenes sakramentales Heilsgeschehen, das 
uns lediglich ,wie' Christus sterben und auf- 
erstehen läßt...; vielmehr will der Apo- 
stel . . . sagen, daß wir ... in seinen Tod 
und seine Auferstehung selbst zum per- 
sonalen Mitvollzug einbezogen werden." 
Die Taufe ist für Paulus keine selbständige 
Größe neben dem Heilswerk Christi, son- 
dern eine •Funktion" (W. T. Hahn) des 
Christusgeschehens (334), •gleichsam der 
Arm, mit dem uns der am Kreuz Erhöhte in 
seinen Heilstod hineinzieht" (336). •Das Sub- 
jekt des Heilsgeschehens in der Taufe ist in- 
folgedessen der historische Christus selbst 
und nicht eigentlich der verklärte oder my- 
stische Herr oder gar die Kirche"; denn nur 
mit diesem kann man mitsterben, während 
der Auferstandene ,nicht mehr stirbt' (Rom 
6. 9; 336 f.). 

Dazu ist aber eine echte Begegnung unse- 
res heutigen Ich mit dem historischen Chri- 
stusgeschehen erfordert. Dieses historische 
Geschehen, der Tod, den Christus unter Pon- 
tius Pilatus erlitten hat, wird im ,Gleichbild 
seines Todes' (Rom 6,5), d. i., nach War- 
nachs Exegese, in der kultsymbolischen .Er- 
scheinung' der Taufe, für uns Gegenwart. 
Der Täufling stirbt nicht einen dem Tod 
Christi ähnlichen sakramentalen' oder .my- 
stischen' Tod, sondern stirbt den in der Tau- 
fe gegenwärtigen und zugänglichen Tod 
Christi mit (338). Nur das .Paschagesche- 
hen' Christi, Kreuz, Begräbnis und Aufer- 
stehung, kann so ohne numerische Wieder- 
holung gegenwärtig sein, weil es allein den 
großen gottgegebenen Kairos darstellt, d. h., 
einen besonderen heilsgeschichtlichen Cha- 
rakter (.gemäß den Schriften') hat. Im Chri- 
stusgeschehen als dem Durchbruch zum neuen 
Aion und der Erfüllung der Zeit (Gal 4, 6) 
ist •die Zeitlichkeit selbst an ihr Ende ge- 
kommen (vgl. Hebr 9, 26)" (350). 

Warnach stellte selbst vier Momente als 
Bedingungen für die Verwirklichung der in 
seinem Sinn verstandenen Mysteriengegen- 
wart auf: 1. den heilsgeschichtlichen oder 
.eschatologischen' Charakter des Christus- 
ereignisses, d. h. seine überzeitliche objek- 

tive Wirklichkeit; 2. dessen pneumatische 
Mächtigkeit, alle in sich einzubeziehen; 3. 
seine kultsymbolische Erscheinung im sakra- 
mentalen Gleichbild und 4. den gläubigen 
Mitvollzug des Kultsymbols, durch den man 
sich in die Todes- und Auferstehungsge- 
meinschaft einbeziehen läßt. 

Uns scheint Warnachs Theorie Casels 
Anliegen am reinsten zu entsprechen. Aber 
ob sie haltbar ist? Die Hauptschwierigkeiten 
liegen in der ersten und dritten Bedingung. 
Er verteidigt sie mit virtuoser Handhabung 
paulinischer Texte. Denn, so sagt er, Paulus 
ist unübertrefflich in seiner Zusammenschau 
von Sakrament und Christusgeschehen. Man 
muß ihm folgen, •auch wenn uns oft genug 
dabei die Krücken, die wir uns irgendwo, 
meist bei der Philosophie, geliehen haben, 
zerbrechen" (325). 

So eine, wenigstens stark angebrochene 
Krücke ist der philosophische Zeitbegriff in 
Warnachs Kairosspekulation. Vielleicht wäre 
es eine dankenswerte Aufgabe, das von ihm 
(S. 350 f.) kurz skizzierte biblische Zeit- und 
Weltverständnis umfassender darzustellen, 
um es dann mit dem philosophischen Zeitbe- 
griff konfrontieren zu können. Jedenfalls 
muß festgestellt werden, daß jede Deutung 
der Mysteriengegenwart so lange keine Er- 
klärung ist, als sie mit sicheren Ergebnissen 
philosophischen Denkens im Widerspruch 
steht. 

Zwar nicht auf einer Krücke, aber doch auf 
unsicherem Boden steht Warnachs Theorie 
selbst, insofern sie (vgl. die dritte Bedin- 
gung!) das Verständnis des paulinischen 
Ausdrucks •Gleichbild" önolcona in Rom 
6,5 • der einzigen Schriftstelle, die im 
Sinne Warnachs verstanden, eine bibli- 
sche Beweisgrundlage bilden könnte • als 
kultsymbolische Erscheinung voraussetzt. Er 
hat unter Aufbietung seiner ganzen Ge- 
lehrsamkeit und seiner umfassenden Kennt- 
nis des paulinischen Schrifttums dafür den 
Beweis zu erbringen versucht, aber nicht alle 
Einwände zum Schweigen zu bringen ver- 
mocht. R. Schnackenburg, der schon 
vorher mit seiner Studie •Das Heilsgescha- 
ken bei der Taufe nach dem Apostel Pau- 
lus"" zu Warnach in Widerspruch geraten 
war, hat neuerdings in der MünchenerTheol. 
Zeitschrift (6 [1955] S. 32•53) mit Berück- 
sichtigung von Warnachs eben besprochener 
Abhandlung und anderer Neuerscheinungen 

6 Münchener Theol. Studien 1,1, 1950. 



Literaturbericht 385 

zwar seine Ansicht revidiert, ohne daß aber 
der Gegensatz zwischen seiner und Warnachs 
Deutung abgemildert worden wäre. Der theo- 
logische Streit um Rom 6, 5 wogt schon zu 
lange hin und her, als daß man hoffen könn- 
te, er sei aus Paulus allein endgültig zu ent- 
scheiden. Bei der Schwierigkeit des Textes 
geben kleinste, unwägbare Nüancierungen 
den Ausschlag für die eine oder andere Auf- 
fassung. Auch wenn Schnackenburg mit sei- 
ner (von E. Stommel übernommenen) nun- 
mehrigen Annahme, Paulus habe bei der 
Abfassung vonRöm6, 3•5 nicht an die Sym- 
bolik der Tauchtaufe gedacht und überhaupt 
nicht daran denken können, angesichts der 
Väterzeugnisse7 schwerlich allgemeine Zu- 
stimmung finden wird, hat er doch War- 
nachs gründliche, aber allzu sichere Ex- 
egese zwar nicht als falsch, wohl aber als 
anfechtbar erwiesen. 

Das letzte Wort über die Lehre von der 
Mysteriengegenwart muß deshalb einstwei- 
len doch wieder bei den Kirchenvätern ge- 
sucht werden, von denen sichCasel ursprüng- 
lich anregen ließ, ohne die Kraft zu besitzen, 
ihre Schriften gründlich genug zu durch- 
forschen und zu interpretieren. Das hat an 
seiner Stelle jetzt J. B e t z getan. In seinem 
Buch •Die Aktualpräsenz der Person und des 
Heilswerkes Jesu im Abendmahl nach der 
vorephesinischen griechischen Patristik" 
kommt er zu dem Ergebnis, daß die griechi- 
schen Väter zwar die Tatsache der Gegen- 
wart des Heilsereignisses im Abendmahl un- 
überhörbar lehren, die Weise jener Gegen- 
wart jedoch nicht ausdrücklich untersuchen. 
•Immerhin", so folgert der Autor, •lassen 
ihre Aussagen erkennen, in welcher Richtung 
die Lösung der Frage ... zu suchen ist.. . 
Die vergangene Heilstat von ehedem steht 
nicht in sich selbst wieder auf, sie hat auch 
nicht die Seinsweise des Ewigen angenom- 
men, ihre Gegenwart ist also keine absolute, 
sondern eine relative und inhärierende. Die 
sakramentale Handlung wird, wie die Väter 
sagen, zum Symbol der einstigen Heilstat. 
Wir können daher auch von einer symboli- 
schen Gegenwart der letzteren sprechen oder 
von einer intentionalen, weil die sakramen- 
tale Handlung die Ur-heilstat intendiert. In 
jedem Fall aber ist an der Objektivität die- 

' Vgl. K. H. Schelkle, Taufe und Tod. Zur 
Auslegung von Rom 6, 1•11 in: Gesammel- 
te Arbeiten zum Gedächtnis von O. Casel 
OSB (1951) 9•21. 

ser Gegenwartsweise festzuhalten" (214 f.). 
Die Mysterientheologie brauche also nicht die 
Caselsche Lehre zu übernehmen, daß diese 
einmaligen und unwiederbringlichen vergan- 
genen Akte in sich selbst, absolut gegenwär- 
tig würden. Sie könne aus den Vätern selbst 
den Hinweis entnehmen, daß jene Heils- 
ereignisse in dem jetzigen Vollzug des Sa- 
kraments zur Darstellung kommen. Nicht erst 
und nicht bloß die Wirkung des Sakraments 
am Empfänger, sondern die sakramentale 
Handlung an und mit den Elementen (Brot 
und Wein in der heiligen Messe) sei die 
seinshafte Grundlage (das ontische Substrat), 
an der die Gegenwart der vergangenen 
Heilstat haftet. •Das einstige Geschehen wird 
im jetzigen Geschehen gegenwärtig". 

Die Lehre der Kirchenväter grenzt sich 
nach Betz scharf ab gegen viele bisher vor- 
gebrachte Lösungsversuche. Am schärfsten 
gegen die eine der zwei eingangs erwähnten 
extremen Meßopfertheorien, nach der die 
Eucharistie eine Wiederholung des Kreuzes- 
opfers wäre, ein Opfer, das dem Kreuzesop- 
fer analog wäre. Als unhaltbar erweist sich 
auch der protestantischerseits vorgebrachte 
Lösungsversuch, der nicht die Heilstat Jesu 
uns, sondern uns der historischen Heilstat 
am Kreuz gegenwärtig werden lassen wollte. 
Ungenügend ist es ebenso, von einer Gegen- 
wärtigsetzung des Kreuzesopfers zu sprechen, 
insofern nur seine Frucht, die Gnade, dem 
Empfänger durch das Sakrament vermittelt 
wird, der seinerseits dabei gläubig der ver- 
gangenen Geschehnisse eingedenk ist. Diese 
Auffassung wird der Lehre der Väter selbst 
dann noch nicht gerecht, wenn sie den Ak- 
zent auf eine Gleichgestaltung des Empfän- 
gers mit Christus legen sollte, worin man 
eine geheimnisvolle Nachahmung und Ver- 
gegenwärtigung des Heilswerkes Jesu sehen 
möchte. Auf der anderen Seite behauptet 
0. Casel zu viel, wenn er von einer •realen", 
besser würde man sagen, absoluten Gegen- 
wart der vergangenen Heilstat sprach. In 
Wirklichkeit wird der Heilsakt, nicht wie er 
damals am Kreuz war, wohl aber in allen 
seinen Wesenszügen im sakramentalen Ge- 
schehen gegenwärtig. Und zwar ist da an die 
Wesenszüge des Ereignisses als solchen, nicht 
nur an seinen überzeitlichen Heilsgehalt zu 
denken. 

Man sieht, wie nahe Warnach mit seiner 
Theorie an die Lehre der Väter herange- 
kommen ist,  wenn  auch seine  spekulative 



386 Literaturbericht 

Deutung nicht befriedigt. Aber können wir 
überhaupt eine befriedigende Erklärung 
eines Geheimnisses erwarten? 

J. Betz braucht sich um die philosophische 
Durchdringung seines Ergebnisses nicht zu 
kümmern. Er liefert die Grundlagen, wie sie 
von den Kirchenvätern geboten werden. Und 
doch bietet er (S. 101 f.) mit zwei Vergleichen 
einen guten Ansatz zur Aufhellung der My- 
steriengegenwart: •Wenn wir einen Gegen- 
stand im Begriff zu erfassen suchen, so in- 
tendiert der gedachte Begriff den Gegen- 
stand und repräsentiert ihn für das Bewußt- 
sein. Wie der Gegenstand nicht dadurch 
vervielfacht wird, daß er mehrmals im Be- 
griff gedacht wird, so wird auch die einma- 
lige geschichtliche Heilstat Jesu nicht ver- 
vielfältigt, wenn sie von mehreren sakra- 
mentalen Vollzügen intendiert und reprä- 
sentiert wird. Ein Unterschied zwischen den 
beiden Vergleichsgrößen besteht aber hin- 
sichtlich der Seinsweise der Vergegenwärti- 
gung. Im gedachten Begriff hat der verge- 
genwärtigte Gegenstand die Daseinsform 
des Bewußten, beim Sakrament hat die ver- 
gegenwärtigte Heilstat objektive, vom Be- 
wußtsein unabhängige Daseinsform. Man 
kann die symbolische Gegenwart der ver- 
gangenen Heilstat im Kultgeschehen ferner 
vergleichen mit der Gegenwart der Idee im 
sichtbaren Einzelding nach platonischer 
Auffassung. Hier gilt das konkrete Ding als 
Bild der Idee. Aber es kommt nun alles dar- 
auf an, das Bild auch wirklich im platoni- 
schen Sinn zu verstehen. Dieses ist nicht Er- 
satz statt des Urbildes, also nicht Aussage, 
daß das Urbild nicht da ist, sondern im Ge- 
genteil: es ist Ausstrahlung, Inerscheinung- 
treten, Offenbarung der alsUr-sache wirken- 
den Idee. Die urbildliche Idee wird im Ein- 
zelding als ihrem Nachbild seinshaft gegen- 
wärtig." 

Schließlich wird uns die Mysteriengegen- 
wart nicht weniger Geheimnis bleiben müs- 
sen als die Gegenwart von Jesu Fleisch und 
Blut unter den Gestalten von Brot und 
Wein. Auch in diesem Geheimnis kommt das 
philosophische Denken an seine Grenzen und 
läuft alles Erklärenwollen auf den Aufweis 
philosophischer Widerspruchslosigkeit hin- 
aus. Die gewöhnlichere Erklärungsweise sagt, 
daß die Akzidentien (Gestalten) von Brot 
und Wein nach der Transsubstantiation, bei 
der ihnen die tragenden Substanzen entzo- 
gen wurden, durch die Allmacht Gottes er- 

halten werden und die neuen Substanzen von 
Leib und Blut Christi gleichsam nur umklei- 
den, ohne von ihnen selbst getragen zu wer- 
den. Aber eine andere begründete theologi- 
sche Meinung8 hält diesen Umweg für unnö- 
tig und läßt die Gestalten von Brot und 
Wein von den Substanzen des Leibes und 
Blutes Christi unmittelbar getragen werden. 
Demnach ist zu sagen: Christi Leib, der na- 
türlicherweise mit jenen Akzidentien (mit 
jener Gestalt), unter denen er den Aposteln 
begegnet ist, ausgestattet ist, kann sehr 
wohl • freilich nur durch das eucharistische 
Wunder • auch unter natürlicherweise leib- 
fremden, aber nun doch von diesem Leib ge- 
tragenen Eigenschaften erscheinen. 

Etwas ganz Ähnliches gilt nach dem Er- 
gebnis der patristischen Untersuchung von 
J. Betz unserer Meinung nach auch von der 
Mysteriengegenwart: An die Stelle der hi- 
storischen .Akzidentien' des geschichtlichen 
Heilswerks treten im Meßopfer, bzw. in den 
Sakramenten diejenigen der sakramentalen 
Handlung. Aber die ,Substanz' des Heilsge- 
schehens ist im Kultgeschehen genau die 
gleiche wie im historischen Heilsereignis*. 
Wie also der Leib Christi gegenwärtig ist 
unter der Gestalt des Brotes, so ist das ganze 
Heilsgeschehen gegenwärtig unter der Ge- 
stalt der sakramentalen Handlung. Deshalb 
nennen die griechischen Kirchenväter die 
eucharistische Handlung im gleichen Sinne 
Symbol der Heilstat Christi, wie sie das kon- 
sekrierte Brot als Symbol des Leibes Christi 
bezeichnen (vgl. Betz S. 222). So wenig sie 
damit einen Zweifel an der Gegenwart des 
Leibes Christi unter der Brotsgestalt aus- 
drücken wollten, so selbstverständlich war 
ihnen die Gegenwart des Heilswerkes Chri- 
sti im Kultmysterium. 

Vielleicht kann man sagen: Warnachs Ab- 
handlung •Taufe und Christusgeschehen" 
schließt die zweite Diskussionsphase über 
die Mysterienlehre ab, die Untersuchung von 
J. Betz leitet die dritte Phase ein. Jedenfalls 
hat er die ganze Diskussion auf theologisch 
sicheren Boden gestellt. 

8 Diese Erklärung geht von der philoso- 
phischen Erkenntnis aus, daß die in sich und 
aus sich selbst raumlose Substanz nur durch 
die Akzidentien raumbezogen und -gebun- 
den wird. 

9 Ganz ähnlich hatte sich O. Casel schon 
in seiner Abhandlung •Mysteriengegen- 
warf (Jahrb. f. Lit. Wiss. 8 [1929] S. 197) 
ausgedrückt. 




