LITEIRATUIRIBIEIRTICHT

Das gegenwiirtige Gespriich iiber die Mysterientheologie

Von Josef Grotz S.]. Pullach bei Miinchen

Das Archiv fiir Liturgiewissenschaft! er-
scheint mit dem dritten Band (1953/54) in
zwei Halbbidnden, jeder ein stattliches Buch
fiir sich (zusammen 501 Seiten), ein Beweis
dafiir, wie sehr es sich dem Erbe O. Casels
verpflichtet fihlt. Neben andern Arbeiten
bringt es zwei griindliche Abhandlungen zur
Frage der Mysteriengegenwart: B. Neunheu-
ser O.8.B., Mysteriengegenwart. Ein Theo-
logumenon inmitten des Gespricks (S. 104
bis 122), und V. Warnach O.S.B., Taufe und
Christusgeschehen nach Rémer 6 (S. 284 bis
866). An Hand dieser beiden Abhandlungen
sowie des inzwischen erschienenen Buches
von ]. Betz, Die Aktualprisenz der Person
und des Heilswerkes Jesu im Abendmahl
nadh der vorephesinischen griechischen Pa-
tristik?, soll hier der gegenwirtige Stand
der Forschungen tiber die Mysteriengegen-
wart dargetan werden.

Zum allgemeinen Verstindnis sei zunédchst
die Stellung der Mysterienlehre innerhalb
der Sakramentenlehre, speziell der Euchari-
stielehre, aus der sie herausgewachsen ist,
skizziert.

Eudharistie und Taufe sind die beiden
Sakramente, iber die in Schrift nnd Tradi-
tion die meisten theologischen Anssagen ge-
macht sind. Thre Abhingigkeit vom Kreuzes-
opfer Christi liegt auf der Hand (1 Kor 11,23
bis 26 n. Rom 6,3—5). Deshalb entziindet
sich in unserer Zeit, die fiir das Mysterium
wieder mehr Sinn hat als dic letzten Jahr-
hunderte, gerade an ihnen das theologische
Forschen immer von neuem. Vor allem gilt
dies vom heiligen Meflopfer, das nach der
Lehre der Kirche die unblutige Ernenerung
des Kreuzesopfers ist. So sicher diese Lehre
auch ist, so gibt es doch noch viele ungeldste
Fragen nach der Art und Weise, wie die hei-

! Archiv fiir Liturgiewissenschaft, hsg.
vom Abt-Herwegen-Institut fir liturg. und
monast. Forschung, Abtei Maria-Laach.

2 1. Betz, Die Eucharistie in der Zeit der
griechischen Udter. 1/1: Die Aktualprisenz
der Person und des Heilswerkes Jesu im
Abendmahl nach der vorephesinischen grie-
chischen Patristik. Freiburg, Herder, 1955.

lige Messe das Kreuzesopfer darstellt. Die
Versudhe, diese Frage zu beantworten, wer-
den in der Theologensprache Mefopfertheo-
rien genannt. Sie bewegen sich seit dem Kon-
zil von Trient zwischen zwei extremen, von
bedeutenden Theologen vertretenen Lo-
sungsversuchen: Nach der einen ist die hei-
lige Messe trotz ihrer Bezogenheit auf das
Kreuzesopfer in sich selbst ein neues Opfer
Christi, das dem Kreuzesopfer analog ist
(Kard. Franzelin, Kard. de Lugo), nach der
andern ist sie ein blofles Zeichen — das
Blut Christi wird sakramental-zeichenhaft
geschieden vom Leib Christi — ohne eigene
Opferwirklichkeit, ein ,mystisches Opfer®,
weil und insofern dadurch das Kreuzesopfer
Christi ,dargestellt* wird (Vasquez, Lepin).
Die neueren Lé&sungsversuche stehen der
zweiten dieser beiden extremen Theorien
niher als der ersten, bemithen sich aber, de-
ren Begriffe voller zu nehmen, als es Vas-
quez getan hat. Statt von ,Zeichen® spricht
man lieber von ,Symbol®, das das Kreuzes-
opfer nicht nur darstellt wie etwa eine Pho-
tographie den Gegenstand, sondern so, daf§
die Realitidt des Kreuzesopfers darin irgend-
wie enthalten ist. G.S ar t o r Punterscheidet
unter diesen neueren Losungsversuchen zwei
Gruppen: Die einen begniigen sich in ihrer
Erklarung damit, dafl in den sichtbaren Zei-
chen der geopferte Christus, der gelitten hat
und die wesentlichen Merkmale der Passion
lebendig an sich tragt, gegenwirtig ist, die
andern behaupten die Gegenwirtigsetzung
von Passion und Tod Jesu, also der Opfertat
selbst, in der heiligen Messe (Mysterientheo-
logie im engeren Sinn). Bahnbrechend fiir
die letzte Auffassung waren Benediktiner
der Abtei Maria-Laach, an ihrer Spitze der
im Jahre 1948 verstorbene O. Casel, der un-
entwegte Anreger der Mysterientheologie.
Von ihnen schreibt L. Monden S.J4:
~Wenn auch die Schule von Maria-Laach
in ihrem Bemiihen um theologische Erkla-

3 G. Sartori, Le concezioni sacramentali
del sacrificio della Messa. Rom 1949.

4 L. Monden 8. J., Het Missoffer als My-
sterie. Bijdragenbibliotheek 2, (1948) 192.



382 Literaturbericht

rung und Konstruktion zum groflen Teil
gescheitert zn sein scheint, so scheint hinge-
gen die von ibr heraunsgestellte Zentralidee,
nimlich die der Mysteriengegenwart, eine
endgiiltige Bereicherung der Sakramenten-
theologie zu sein. Ist dieses Urteil richtig?

B.Neunheusers Aufsatz ,Mysterien-
gegenwart. Ein Theologumenon inmitten des
Gesprichs” unterscheidet zwei Phasen in der
Diskussion {iber die Mysteriengegenwart:
die erste bis zum Erscheinen von Th. Filt-
hauts Bichlein ,Die Kontroverse iiber die
Mysterienlehre“ (1947), in dem ,unter Ver-
zicht auf eine eigene Stellungnahme eine Art
von Bestandsanfnahme vorgenommen wur-
de“, die zweite von da beginnend bis heute.
Es sollte wohl als zufillig erscheinen, dafl
yungefdhr zum gleichen Zeitpunkt® die En-
zyklika ,Mediator Dei“ herauskam. Offen-
sichtlich geht es dem Verfasser aber um
den Nachweis, dafl die Mysteriengegenwart,
trotz einer fiir die Mysterienlehre ungiin-
stigen Stelle in der Enzyklika und trotz eines
diese ungiinstige Stelle nichts weniger als
abschwichenden Briefes, den das Heilige Of -
fizium im Zusammenhang damit an den Erz-
bischof von Salzburg gerichtet hat, noch ,ein
Theologumenon inmitten des Gesprichs®
sein darf und auch ist, d. h., dafl die Enzy-
klika dieser Lehre weder den Todesstof ver-
setzen wollte noch versetzt hat.

Dafl die Mysterienlehre noch ein ,Theo-
logumenon inmitten des Gesprichs® sein
darf, wird durch Anfithren von Stellungnah-
men anderer Theologen und durch eigene
‘Worterklarung der entsprechenden Texte er-
wiesen. Dabei wird zugegeben, dafl das
pipstliche Rundschreiben keine Billigung der
Mysterienlehre, sondern einen Tadel fiir sie
enthalt. ,Dieser Tadel ist aber keine Verur-
teilung in der Weise, wie sie an anderen
Stellen der Enzyklika klar beziiglich falscher
Lehren ausgesprochen wird, sondern eine
Mahnung zu gréflerer Klarheit und Be-
stimmtheit* (109).

Dafl die Mysteriengegenwart noch immer
ein ,Theologumenon inmitten des Ge-
sprachs® ist, beweist Neunbeuser mit einer
Besprechung von Verdffentlichungen, die der
zweiten Diskussionsphase angehdren.

L. Monden (s. 0.) lehnt es ab, dafl die
Heilstat Christi als historisches Ereignis, das
der Vergangenheit angehdre, gegenwirtig
werde; dennoch hilt er daran fest, daf} das
Kultmysterium diese Heilstat als Ereignis,

und nicht nur in statischer Weise enthalte.
Thr wesentlicher Inhalt hat tberzeitlichen
Charakter (perenniteitsmoment), und dieser
— ihr ,Mysterinm“ — kann immer wieder
dargestellt werden. Allerdings kommt dieses
»2Mysterinm“ der Heilstat nicht in jedem Sa-
krament mit ihrer ganzen Fiille zur Gegen-
wart, sondern nur jeweils entsprechend der
Einschrinkung, die das sakramentale Zei-
chen angibt.

B. Neunheuser ist damit nicht zufrieden —
G. Séhngen hatte ja schon #hnliches ge-
lebrt — und stellt, sich gleichzeitig falscher
Unterstellungen erwehrend, nochmals die
Anliegen der Maria-Laacher Mysterienlehre
heraus: ,1. Es geht nm die geschichtliche Tat
des Herrn am Kreuz, nicht um ein davon
verschiedenes Geschehen etwa des verklirten
Christus. 2. Auf keinen Fall handelt es sich
vm eine ,Wiederholung’ dieses Aktes, der
vielmehr in seiner geschichtlichen Einmalig-
keit verbleibt. 3. Dieser Akt (die Heilstat)
wird im Kultmysterinm gegenwirtig ...
(113).

Die Aporie von Casels Lehre wird noch
scharfer sichtbar in G. Sartoris Buch
»Le concezioni sacramentali del sacrificio
della Messa“. Dazu schreibt Neunheuser:
»Sartori weist auf die Schwierigkeiten hin,
die der Losung Casels. entgegenstehen. Zn-
nichst: Wie ist die Gleichzeitigkeit zwischen
dem jeweiligen Augenblick der Mefopfer-
feier und der bereits vergangenen, einmali-
gen Tat Christi zu verstehen? Dann aber:
Wie kann die Identitit des encharistischen
Christus mit dem verklarten im Himmel ge-
wahrt bleiben, wenn Casel von der Gegen-
wart des am Kreuz sterbenden Christus
spricht? . . . Er gibt Casel zu, dafl seine Be-
weisfithrung eine reale Gegenwart von Chri-
sti Leiden und Tod im Mefopfer... ,in
irgend einer Weise’ zu recht erhirtet hitte.
Dagegen sei es thm nicht gelungen, darzu-
tun, dafl diese gegenwirtig seien ,in
ihrer physischen Realitdt’, sie seien viel-
mehr gegenwirtig ,als sakramentale Wirk-
lichkeit’, indem das dufRere Symbol (der Dop-
pelkonsekration) ,darstelle und enthalte den
Erlésungswert des Kreuzesopfers, aber nicht
seine vergangene physische Realitit’. Sarto-
ri... gibt keine Losung des Problems; er
meint, beim jetzigen Stand der Forschung
sei es verfritht, schon ein endgiiltiges Urteil
geben zn wollen. Wir méchten dem zustim-
men beziglich seines Urteils fiber die speku-



Literaturbericht

lativen Ausdeutungen. Verpflichtend bleibt
_ aber die Fragestellung, wie Casel sie gibt .. .“
(117).

E.Masure (Le sacrifice duCorps mysti-
que. 1950) findet zunachst Neunheusers Aner-
kennung mit seinem Versuch, eine haltbare
Stellung einzunehmen zwischen O. Casel und
A. Vonier OSB.: der eine habe die Idee der
sakramentalen Opferung zu stark betont,
der andere habe sie zu sehr abgeschwacht
(119). Masure méchte von beiden das Gute
annehmen: von Casel die Lehre, ,dafl das
Mysterium dem Sakrament oder Zeichen,
das uns jenes vermittelt, vorausliegt und
daf es in und unter dem sakramentalen Zei-
chen gegenwirtig ist; von Vonier, dafl das
Mysterium auf dem Altar ist unter den
Gestalten einer rituellen Opferung, mit dem
Zusatz, dafl diese Opferung nur insofern
neu ist, als sie rituell ist; denn ihre Realitit
ist die gleiche wie die am Kreuz“ (118). Ma-
sure muf sich dann aber von Neunheuser die
Frage vorlegen lassen: ,Ein solcher Versuch
ist sicher methodisch méglich. Was aber ist
schliefllich sein Ergebnis?“ (119). Er suche
zwar die Gegenwart des bistorischen Opfer-
aktes zu sichern, aber daneben stehen andere
Formulierungen, ,gemifl denen die Ge-
genwart des Kreuzesopfers auf eine blofle
Gegenwart der Opfergabe reduziert er-
scheint® (119). Auch Masure weifl letztlich
die Gegenwart des Kreuzesopfers nicht an-
ders zu erkliren, als dafl jenes einmalige
Opfer in gewisser Hinsicht im verherrlichten
Christus, in seinen Wundmalen, in der An-
nabme durch den Vater usw. fortlebt, dafl es
darin gleichsam ,aufgehoben’ ist, womit er
der Theorie von M. Schmaus und H. Ku-
haupt nahekommt. Aber Neunheuser gibt XK.
Rahner (Die vielen Messen und das eine
Opfer. 1951, S. 20—26) darin recht, dafl
dies alles selbstverstindliche Voraussetzung
fiir alle Deutungen sei. Die These Casels
bleibt wieder unerklart.

Und diese These besagt eben, daff der hi-
storische Akt des Kreuzesopfers, wenn auch
nicht als historischer Akt, gegenwirtig sei.
Was lag ndher als in jenem historischen
Akt Zeitgebundenes vom Uberzeitlichen, das
allein dann in der beiligen Messe gegenwir-
tig ware, zu unterscheiden, wie es immer
wieder, schon von G. Séhngen und nun anch
wieder von Monden und andern, versucht
worden ist? Und doch hat sich Casel immer
wieder gegen jede Deutung gewandt, die

383

von der Gegenwart nicht der ,geschichtlichen
Heilstat®, sondern ibres iiberzeitlichen My-
steriums spricht, weil er firchtete, dafl bei
dieser Deutung nicht mehr die Heilstat, son-
dern das zeitlose gottliche Leben zum Kern-
inhalt des Mysteriums werde. Nicht ganz zu
Unredht, wie Masures Erklirung wieder be-
weist.

Nach V. Warnach, dem beredtesten
Wortfithrer der Mysterienlehre seit O. Ca-
sels Tod®, ist zwar das Ereignis der Heils-
tat als geschichtlicher Vorgang vergangen,
aber als heilsgeschichtliches Geschehen (Kai-
rés) tberzeitlich und objektiv gegeben; es
hat den Bann der Zeit gebrochen und kann
deshalb im Kultsymbol, dem sakramentalen
Zeichen, immer wieder ,erscheinen‘, kommt
uns in ihm entgegen. Und wir werden
durch den glaubigen Mitvollzug des Kultsym-
bols in die Wirklichkeit der Heilstat hinein-
gestellt. Auch Warnach kommt also an der
Unterscheidung zwischen Zeitgebundenem
und Uberzeitlichem in jenem historischen
Akt nicht vorbei. So wenig, dafl ihm schon
nachgesagt wurde, er habe Casels eigentli-
ches Anliegen gar nicht getroffen.

Das laflt sich nach dem Erscheinen seiner
Abhandlung , 7 aufe und Christusgeschehen®
nicht mehr behaupten. Hier sucht Warnach
seine These, die (S. 348—363) nochmals mit
bisher nicht gebotener Klarheit dargestellt
wird, auf der Grundlage von Roém 6, 8 ff. fiir
die Taufe zu erharten.

Das theologische Denken des heiligen Pau-
lus war von einer gewaltigen heilsgeschicht-
lichen Dynamik beherrscht. Gott, der Herr
aller Zeiten, ,setzt einem jeden den Kairés,
der aber als Gelegenheit und Aufforderung
zur Entscheidung immer auch Krisis, Schei-
dung bedeutet®. So hat er dem gesamten
Weltgeschehen den Christus-Kairds gesetzt,
»in dem alle Geschichte sich sammelt und zu-
gleich end-scheidet“ (326).Die personale Frei-
heit ist sein anderes grofles Thema. Das
Wort Gottes verlangt Ant-wort (327). Dazu
kommt das urbiblische Motiv der Solidaritat,
das sich in unserer Verbundenheit mit Adam
und — entsprechend der Adam-Christus-Pa-
rallele — in der Schicksalsgemeinschaft zwi-
schen Christus und uns findet. Weil Gott die
menschliche Freiheit achtet, ist diese Schick-
salsgemeinschaft wechselseitig. Daher ist von

5 V. Warnad, Agape. Die Liebe als
Grundmotiv der neutestamentlichen Theolo-
gie. (1951).



384

uns auch die aktive Teilnahme am Christus-
geschehen gefordert, die Paulus deutet als
ein Mitsterben, Mitbegrabenwerden, Mitauf-
erstehen usw. (330).Sie nimmt mit der Taufe,
die ihrem Wesen nach Todes- und Aufer-
stehungsgemeinschaft ist, ihren Anfang.
»Dabei handelt es sich aber nicht um ein
eigenes sakramentales Heilsgeschehen, das
uns lediglich ,wie‘ Christus sterben und auf-
erstehen 1afit...; vielmehr will der Apo-
stel . . . sagen, daff wir . . . in seinen Tod
und seine Auferstehung selbst zum per-
sonalen Mitvollzug einbezogen werden.”
Die Taufe ist fiir Paulus keine selbstindize
Grofle neben dem Heilswerk Christi, son-
dern eine ,Funktion* (W. T. Hahn) des
Christusgeschehens (334), .gleichsam der
Arm, mit dem uns der am Kreuz Erhéohte in
seinen Heilstod hineinzieht“ (836). ,Das Sub-
jekt des Heilsgeschehens in der Taufe ist in-
folgedessen der historische Christus selbst
und nicht eigentlich der verklirte oder my-
stische Herr oder gar die Kirche®; denn nur
mit diesem kann man mitsterben, wihrend
der Auferstandene ,nicht mehr stirbt’ (Rém
6. 9; 336 f.).

Dazu ist aber eine echte Begegnung unse-
res heutigen Ich mit dem historischen Chri-
stusgeschehen erfordert. Dieses historische
Geschehen, der Tod, den Christus unter Pon-
tius Pilatus erlitten hat, wird im ,Gleichbild
seines Todes’ (Rém 6,5), d. i., nach War-
nachs Exegese, in der kultsymbolischen ,Er-
scheinung® der Taufe, fir uns Gegenwart.
Der Taufling stirbt nicht cinen dem Tod
Christi #hnlichen ,sakramentalen’ oder ,my-
stischen® Tod, sondern stirbt den in der Tau-
fe gegenwirtigen und zugidnglichen Tod
Christi mit (338). Nur das ,Paschagesche-
hen’ Christi, Kreuz, Begribnis und Aufer-
stehung, kann so ohne numerische Wieder-
holung gegenwirtig sein, weil es allein den
groflen gottgegebenen Kairés darstellt, d. h.,
einen besonderen heilsgeschichtlichen Cha-
rakter (,gemifl den Schriften?) hat. Im Chri-
stusgeschehen als demDurchbruch zum neuen
Aion und der Erfiilllung der Zeit (Gal 4, 6)
ist ,die Zeitlichkeit selbst an ihr Ende ge-
kommen (vgl. Hebr 9, 26)“ (350).

Warnach stellte selbst vier Momente als
Bedingungen fiir die Verwirklichung der in
seinem Sinn verstandenen Mysteriengegen-
wart auf: 1. den heilsgeschichtlichen oder
,eschatologischen’ Charakter des Christus-
ereignisses, d. h. seine iiberzeitliche objek-

Literaturbericht

tive Wirklichkeit; 2. dessen pneumatische
Maichtigkeit, alle in sich einzubeziehen; 3.
seine kultsymbolische Erscheinung im sakra-
mentalen Gleichbild und 4. den gldubigen
Mitvollzug des Kultsymbols, durch den man
sich in die Todes- und Auferstehungsge-
meinschaft einbezichen 13fit.

Uns scheint Warnachs Theorie Casels
Anliegen am reinsten zu entsprechen. Aber
ob sie haltbar ist? Die Hauptschwierigkeiten
liegen in der ersten und dritten Bedingung.
Er verteidigt sie mit virtuoser Handhabung
paulinischer Texte. Denn, so sagt er, Paulus
ist uniibertrefflich in seiner Zusammenschau
von Sakrament und Christusgeschehen. Man
muf} ihm folgen, ,auch wenn uns oft genug
dabei die Kriiken, die wir uns irgendwo,
meist bei der Philosophie, geliechen haben,
zerbrechen® (325).

So eine, wenigstens stark angebrochene
Kriicke ist der philosophische Zeitbegriff in
Warnadhs Kairésspekulation. Vielleicht ware
es eine dankenswerte Aufgabe, das von ihm
(S. 850 f.) kurz skizzierte biblische Zeit- und
Weltverstindnis umfassender darzustellen,
um es dann mit dem philosophischen Zeitbe-
griff konfrontieren zu konnen. Jedenfalls
muf} festgestellt werden, dafl jede Deutung
der Mysteriengegenwart so lange keine Er-
kldrung ist, als sie mit sicheren Ergebnissen
philosophischen Denkens im Widerspruch
steht.

Zwar nicht auf einer Kriicke, aber doch auf
unsicherem Boden steht Warnachs Theorie
selbst, insofern sie (vgl. die dritte Bedin-
gung!) das Verstindnis des paunlinischen
Ausdrucks ,Gleichbild® duoimpe in Rém
6,5 — der einzigen Sdhriftstelle, die im
Sinne Warnachs verstanden, eine bibli-
sche Beweisgrundlage bilden kénnte — als
kultsymbolische Erscheinung voraussetzt. Er
hat unter Aufbietung seiner ganzen Ge-
lehrsamkeit und seiner umfassenden Kennt-
nis des paulinischen Schrifttums dafiir den
Beweis zu erbringen versucht, aber nicht alle
Einwinde zum Schweigen zu bringen ver-
mocht. R. Schnackenburg, der schon
vorher mit seincr Studie ,Das Heilsgesche-
hen bei der Taufe nach dem Apostel Pau-
lus“é zu Warnach in Widerspruch geraten
war, hat neuerdings in der Miinchener Theol.
Zeitschrift (6 [1955] S. 32—53) mit Beriidk-
sichtigung von Warnachs eben besprochener
Abhandlung und anderer Neuerscheinungen

8 Mimnchener Theol. Studien I, 1, 1950.



Literaturbericht

zwar seine Ansicht revidiert, ohne dafl aber
der Gegensatz zwischen seiner und Warnachs
Deutung abgemildert worden wire. Der theo-
logische Streit um Rém 6,5 wogt schon zu
lange hin und her, als dafl man hoffen konn-
te, er sei aus Paulus allein endgiiltig zu ent-
scheiden. Bei der Schwierigkeit des Textes
geben kleinste, unwigbare Nitancierungen
den Ausschlag fiir die eine oder andere Auf-
fassung. Auch wenn Schnackenburg mit sei-
ner (von E. Stommel iibernommenen) nun-
mehrigen Annahme, Paulus habe bei der
Abfassung vonRém 6, 3—5 nicht an die Sym-
bolik der Tauchtaufe gedacht und iiberhaupt
nicht daran denken kdénnen, angesichts der
Vaterzeugnisse? schwerlich allgemeine Zu-

stimmung finden wird, hat er doch War-.

nachs griindliche, aber allzu sichere Ex-
egese zwar nicht als falsch, wohl aber als
anfechtbar erwiesen.

Das letzte Wort iiber die Lehre von der
Mysteriengegenwart mufl deshalb einstwei-
len doch wieder bei den Kirchenvitern ge-
sucht werden, von denen sich Casel urspriing-
lich anregen lief}, ohne die Kraft zu besitzen,
thre Schriften grindlich genug zu durch-
forschen und zu interpretieren. Das hat an
seiner Stelle jetzt J. Betz getan. In seinem
Budh ,,Die Aktualprasenz der Person und des
Heilswerkes Jesu im Abendmahl nach der
vorephesinischen  griechischen  Patristik™
kommt er zu dem Ergebnis, dafl die griechi-
schen Viter zwar die Tatsache der Gegen-
wart des Heilsereignisses im Abendmahl un-
iiberhérbar lehren, die Weise jener Gegen-
wart jedoch nicht ausdriicklich untersuchen.
»Immerhin®, so folgert der Autor, ,lassen
ihre Aussagen erkennen, in welcher Richtung
die Losung der Frage... zu suchen ist...
Die vergangene Heilstat von ehedem steht
nicht in sich selbst wieder auf, sie hat auch
nicht die Seinsweise des Ewigen angenom-
men, ihre Gegenwart ist also keine absolute,
sondern eine relative und inhirierende. Die
sakramentale Handlung wird, wie die Viter
sagen, zum Symbol der einstigen Heilstat.
Wir kénnen daher auch von einer symboli-
schen Gegenwart der letzteren sprechen oder
von einer intentionalen, weil die sakramen-
tale Handlung die Ur-heilstat intendiert. In
jedem Fall aber ist an der Objektivitit die-

7 Vgl. K. H. Schelkle, Taufe und Tod. Zur
Auslegung von Rém 6, 1—11 in: Gesammel-
te Arbeiten zum Gedéichtnis von 0. Casel
OSB (1951) 9-—21.

385

ser Gegenwartsweise festzuhalten® (214 1.).
Die Mysterientheologie brauche also nicht die
Caselsche Lehre zu iibernehmen, daf diese
einmaligen und unwiederbringlichenvergan-
genen Akte in sich selbst, absolut gegenwir-
tig wiirden. Sie kénne aus den Vitern selbst
den Hinweis entnehmen, dafl jene Heils-
ereignisse in dem jetzigen Vollzug des Sa-
kraments zur Darstellung kommen. Nicht erst
und nicht blof die Wirkung des Sakraments
am Empfinger, sondern die sakramentale
Handlung an und mit den Elementen (Brot
und Wein in der heiligen Messe) sei die
seinshafte Grundlage (das ontische Substrat),
an der die Gegenwart der vergangenen
Heilstat haftet. ,Das einstige Geschehen wird
im jetzigen Geschehen gegenwirtig®.

Die Lehre der Kirchenviter grenzt sich
nach Betz scharf ab gegen viele bisher vor-
gebrachte Losungsversuche. Am schirfsten
gegen die eine der zwei eingangs erwihnten
extremen Meflopfertheorien, nach der die
Eucharistie eine Wiederholung des Kreuzes-
opfers wire, ein Opfer, das dem Kreuzesop-
fer analog wire. Als unhaltbar erweist sich
auch der protestantischerseits vorgebrachte
Losungsversuch, der nicht die Heilstat Jesu
uns, sondern uns der historischen Heilstat
am Kreuz gegenwirtig werden lassen wollte.
Ungeniigend ist es ebenso, von einer Gegen-
wiirtigsetzung des Kreuzesopfers zu sprechen,
insofern nur seine Frucht, die Gnade, dem
Empfinger durch das Sakrament vermittelt
wird, der seinerseits dabei gldubig der ver-
gangenen Geschehnisse eingedenk ist. Diese
Auffassung wird der Lehre der Viter selbst
dann noch nicht gerecht, wenn sie den Ak-
zent auf eine Gleichgestaltung des Empfin-
gers mit Christus legen sollte, worin man
eine geheimnisvolle Nachahmung und Ver-
gegenwirtigung des Heilswerkes Jesu sehen
mochte. Auf der anderen Seite behauptet
0. Casel zu viel, wenn er von einer ,realen®,
besser wiirde man sagen, absoluten Gegen-
wart der vergangenen Heilstat sprach. In
Wirklichkeit wird der Heilsakt, nicht wie er
damals am Kreuz war, wohl aber in allen
seinen Wesensziigen im sakramentalen Ge-
schehen gegenwirtig. Und zwar ist da an die
Wesensziige des Ereignisses als solchen, nicht
nur an seinen iiberzeitlichen Heilsgehalt zu
denken.

Man sieht, wie nahe Warnach mit seiner
Theorie an die Lehre der Viter herange-
kommen ist, wenn auch seine spekulative



386

Deutung nicht befriedigt. Aber kénnen wir
iiberbaupt eine befriedigende Erklirung
eines Geheimnisses erwarten?

J. Betz braucht sich um die philosophische
Durchdringung seines Ergebnisses nicht zu
kiimmern. Er liefert die Grundlagen, wie sie
von den Kirchenvitern geboten werden. Und
doch bietet er (S. 101 f.) mit zwei Vergleichen
einen guten' Ansatz zur Aufhellung der My-
steriengegenwart: , Wenn wir einen Gegen-
stand im Begriff zu erfassen suchen, so in-
tendiert der gedachte Begriff den Gegen-
stand und reprisentiert ihn fiir das Bewufit-
sein. Wie der Gegenstand nicht dadurch
vervielfacht wird, dafl er mehrmals im Be-
griff gedacht wird, so wird auch die einma-
lige geschichtliche Heilstat Jesu nicht ver-
vielfaltigt, wenn sie von mehreren sakra-
mentalen Vollziigen intendiert und repra-
sentiert wird. Ein Unterschied zwischen den
beiden Vergleichsgrofen besteht aber hin-
sichtlich dér Seinsweise der Vergegenwarti-
gung. Im gedachten Begriff hat der verge-
genwartigte Gegenstand die Daseinsform
des Bewufiten, beim Sakrament hat die ver-
‘gegenwartigte Heilstat objektive, vom Be-
wuflitsein unabhingige Daseinsform. Man
kann die symbolische Gegenwart der ver-
gangenen Heilstat im Kultgeschehen ferner
vergleichen mit der Gegenwart der Idee im
sichtbaren Einzelding nach platonischer
Auffassung. Hier gilt das konkrete Ding als
Bild der Idee. Aber es kommt nun alles dar-
auf an, das Bild auch wirklich im platoni-
schen Sinn zu verstehen. Dieses ist nicht Er-
satz statt des Urbildes, also nicht Aussage,
daf} das Urbild nicht da ist, sondern im Ge-
genteil: es ist Ausstrahlung, Inerscheinung-
treten, Offenbarung der alsUr-sache wirken-
den Idee. Die urbildliche Idee wird im Ein-
zelding als ihrem Nachbild seinshaft gegen-
wiartig.“

Schliefllich wird uns die Mysteriengegen-
wart nicht weniger Geheimnis bleiben miis-
sen als die Gegenwart von Jesu Fleisch und
Blut unter den Gestalten von Brot und
Wein. Auch in diesem Geheimnis kommt das
philosophische Denken an seine Grenzen und
lauft alles Erklirenwollen auf den Aufweis
philosophischer Widerspruchslosigkeit hin-
aus. Die gewdhnlichere Erklirungsweise sagt,
daf die Akzidentien (Gestalten) von Brot
und Wein nach der Transsubstantiation, bei
der ihnen die tragenden Substanzen entzo-
gen wurden, durch die Allmacht Gottes er-

" begegnet ist, ausgestattet ist,

Literaturbericht

halten werden und die neuenSubstanzen von
Leib und Blut Christi gleichsam nur umklei-
den, ohne von ihnen selbst getragen zu wer-
den. Aber eine andere begriindete theologi-
sche Meinung? hilt diesen Umweg fiir unné-
tig und 14ft die Gestalten von Brot und
Wein von den Substanzen des Leibes und
Blutes Christi unmittelbar getragen werden.
Demnach ist zu sagen: Christi Leib, der na-
tiirlicherweise mit jenen Akzidentien (mit
jener Gestalt), unter denen er den Aposteln
kann sehr
wohl — freilich nur durch das eucharistische
‘Wunder — auch unter natiirlicherweise leib-
fremden, aber nun doch von diesem Leib ge-
tragenen Eigenschaften erscheinen.

Etwas ganz Ahnliches gilt nach dem Er-
gebnis der patristischen Untersuchung von
J. Betz unserer Meinung nach auch von der
Mysteriengegenwart: An die Stelle der hi-
storischen ,Akzidentien' des geschichtlichen
Heilswerks treten im Mefopfer, bzw. in den
Sakramenten diejenigen der sakramentalen
Handlung. Aber die ,Substanz‘ des Heilsge-
schehens ist im Kultgeschehen genau die
gleiche wie im historischen Heilsereignis®.
Wie also der Leib Christi gegenwirtig ist
unter der Gestalt des Brotes, so ist das ganze
Heilsgeschehen gegenwirtig unter der Ge-
stalt der sakramentalen Handlung. Deshalb
nennen die griechischen Kirchenviter die
eucharistische Handlung im gleichen Sinne
Symbol der Heilstat Christi, wie sie das kon-
sekrierte Brot als Symbol des Leibes Christi
bezeichnen (vgl. Betz S. 222). So wenig sie
damit einen Zweifel an der Gegenwart des
Leibes Christi unter der Brotsgestalt aus-
driicken wollten, so selbstverstindlich war
ihnen die Gegenwart des Heilswerkes Chri-
sti im Kultmysterium. .

Vielleicht kann man sagen: Warnachs Ab-
handlung ,Taufe und Christusgeschehen®
schlieBt die zweite Diskussionsphase iber
die Mysterienlehre ab, die Untersuchung von
J. Betz leitet die dritte Phase ein. Jedenfalls
hat er die ganze Diskussion auf theologisch
sicheren Boden gestellt.

8 Diese Erklirung geht von der philoso-
phischen Erkenntnis aus, dafl die in sich und
aus sich selbst raumlose Substanz nur durch
die Akzidentien raumbezogen und -gebun-
den wird.

% Ganz dhnlich hatte sich O. Casel schon
in seiner Abhandlung ,Mysteriengegen-
wart* (Jahrb. f. Lit. Wiss. 8 [1929] S. 197)
ausgedriickt.





