
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Stier, Fridolin, Das Buch I j job. 
Hebräisch, und Deutsch. München, Kösel 
(1954). 326 S., DM 25.•. 

Dieser besondersgroßzügigundgeschmack- 
voll ausgestattete Band will in erster Linie 
eine neue Übertragung des Jobbuches bie- 
ten. Denn •im Übersetzen schließt sich der 
Kreis, Anfang und Ende alles auslegenden 
Tuns" (361). So heißt es im •Postscriptum", 
das anstelle einer Einleitung die Prinzipien 
skizziert, die dieser neuen Übersetzung zu- 
grunde liegen. Sie bezeugen, ebenso wie die 
Übersetzung selbst, ein sehr ernstes Ringen 
mit dem oft unsichtbaren oder mehrdeutigen 
Urtext, der unvokalisiert und sehr geräu- 
mig in kurzen Stichen gedruckt, dem deut- 
schen Text gegenübergestellt ist, und nicht 
weniger mit dem deutschen Wort, das, im 
Bemühen um treue Wiedergabe des Origi- 
nals nach Inhalt und Sprachgestalt, oft recht 
hart und kantig, aber zumeist ebenso tref- 
fend gewählt ist. Gewiß, nicht jedem wer- 
den die ungewohnten endungslosen Formen 
und harten Satzstrukturen, die der Über- 
setzer bevorzugt, zusagen; aber sie entspre- 
chen am ehesten der Gedrungenheit und dem 
Rhythmus des hebräischen Wortes, das •schwer 
und voll, mehr dunkellautend als helltö- 
nend" (360) in diesem gewichtigen •Doku- 
ment eines Gotteskampf es" (261) daherschrei- 
tet. 

Diese doppelte Textwiedergabe füllt die 
größere Hälfte des Buches (9•214). Eng 
zu ihr gehören die •Text- und Sacherläute- 
rungen" (259•354). Denn sie erörtern zum 
größten Teil textkritische und philologische 
Fragen und wenden sich ihrer ganzen Art 
nach hauptsächlich an den Fach-Exegeten, 
dem sie manche neue Anregung bieten. Ein 
zusammenhängender Kommentar, der den 
Inhalt und Gedankenfortschritt der einzel- 
nen Reden schrittweise begleitete und ver- 
deutlichte, wird nicht gegeben. Dafür findet 
sich aber als zweiter Teil eine gedrängte 
zusammenfassende •Auslegung" (215•258), 
die die Grundlage des Ganzen und die gei- 
stige Position der einzelnen Parteien dieser 
Prozeßhandlung sehr treffend zeichnet und 
so zum richtigen Gesamtverständnis hinführt. 
Das ganze Buch wird sehr konsequent als 
•Antritt eines Menschen zum Prozeß gegen 
Gott" (217) verstanden, gegen den Gott der 
Weisheitslehre mit ihrer gradlinigen Ver- 
geltungstheologie, der im Dialog sowohl die 

Freunde wie Job selbst anhängen. Während 
die Freunde von diesem Dogma aus Job auf- 
grund seines Leidens schuldig sprechen, er- 
klärt Job aufgrund seines Unschuldsbewußt- 
seins von der gleichen Voraussetzung aus 
Gott für ungerecht und schuldig, und fordert 
ihn zur gerichtlichen Verantwortung, erwar- 
tend, daß er Job als gerecht und sich selbst 
als ungerecht an ihm handelnd anerkenne. 
Gott aber •stellt" sich Job nicht nur auf die- 
ser Ebene, sondern bringt ihm durch die Fra- 
gen der Gottesreden seine absolute Unbe- 
dingtheit zum Erlebnis und führt den Job 
des Dialogs damit zu jener Bedingungslo- 
sigkeit der Hingabe, in die der Verf. den Job 
des Dialogs bereits vorwegnehmend gestellt 
hatte. Sie bedeutet zugleich eine Ableh- 
nung des Vergeltungsdogmas als Schlüssel 
zum Verständnis des gott-menschlichen Ver- 
hältnisses. 

/. Haspecker S. ]. 

Perk, Johann, Die Apostelge- 
schichte. Stuttgart, Verlag Keppler- 
haus, 1954. 239 S. 

Der Name Johann Perk ist durch die Her- 
ausgabe seiner deutschen Synopse bestens 
bekannt. In dem vorliegenden Werk ist es 
sein Ziel, die Apostelgeschichte für den heu- 
tigen Menschen zu erschließen. Weit darüber 
hinaus wird dem Verständnis aller neute- 
stamentlichen Schriften gedient. Denn hier 
liegt nicht wieder ein trockener Kommentar 
vor, sondern der Verf. läßt in einigen ein- 
leitenden Kapiteln die damalige Welt in 
voller Lebendigkeit aufleuchten. Er zeigt mit 
ausgezeichneter Sachkenntnis die kulturellen, 
sozialen und religiösen Zustände innerhalb 
des Gottesvolkes Israel zur Zeit Christi. 
Aber für das Wachsen der jungen Kirche 
ist auch die Umwelt von entscheidender Be- 
deutung. Darum schildert Perk die Sitten 
und Gebräuche der griechisch-hellenistischen 
Kultur, ihre Mythen und Mysterien. In der 
Welt des Rechts war das römische Wesen 
maßgebend und dem ausgeprägten Erlösungs- 
bedürfnis der nachaugustäischen Zeit schie- 
nen die orientalischen Geheimreligionen zu 
entsprechen. Erst wenn man die Welt der 
Menschen von damals kennt, versteht man 
den Text der Apostelgeschichte, die Schwie- 
rigkeiten der Missionsarbeit und die tägli- 
chen Probleme der Neuchristen recht. Jeder 



388 Buchbesprechungen 

einzelne Abschnitt wird sorgfältig erläutert. 
So kann das Werk als praktisches Betrach- 
tungsbuch benutzt werden. Genau so gut 
kann es für Bibelkreise eine wertvolle Hilfe 
sein. Für das Privatstudium empfiehlt es sich 
durch seineSachverzeichnisse,Ubersichtenund 
die Orientierungskarte im Anhang. Der Vor- 
zug dieser gediegenen Ausgabe liegt darin, 
daß nicht allein der Text in einer sprachli- 
chen Neuformung geboten wird, daß nicht nur 
das historische Geschehen treu überliefert 
wird, sondern, daß sich das Geschehen dem 
Verständnis mühelos erschließt. Dem V., 
der zu der Ordensgemeinschaft der Salesia- 
ner gehört, ist zu danken, daß er das Inter- 
esse an der frühchristlichen Mission in weite 
Kreise trägt. Ein erschöpfendes Eingehen 
auf die komplizierten exegetischen Probleme 
der Apostelgeschichte war daher nicht mög- 
lich. Die Fachwissenschaftler dürften wohl 
noch manche Frage und vielleicht auch man- 
ches Fragezeichen anzubringen haben. Aber 
es wäre unbillig, zu verlangen, daß inner- 
halb der gesteckten Grenzen allen Ansprü- 
chen genügt wird. G. Soballa S. J. 

Pesch, Wilhelm CSSR, Der Lohn- 
gedanke in der Lehre ] e su. 
Verglichen mit der religiösen Lohnlehre 
des Spätjudentums. München, Karl Zink 
Verlag, 1955. X und 156 S. (Münchener 
theologische Studien. Historische Abtei- 
lung, 7. Bd.) 

Das Thema der Abhandlung wurde als 
Preisaufgabe gestellt. Seine vorliegende 
Durchführung (die als Dissertation ange- 
nommen wurde) stellt wegen ihrer methodi- 
schen Klarheit und Vielseitigkeit • formge- 
schichtlich, textkritisch, exegetisch und bibel- 
theologisch • eine gute Leistung dar. 

Das Buch gliedert sich in zwei Teile. Der 
erste ist die exegetische Grundlegung, in der 
die wichtigsten Aussagen Jesu über die gött- 
liche Vergeltung eingehend erklärt werden. 
An der Spitze stehen seine Lohnverheißun- 
gen im Gewände spätjüdischer Redeweise, 
von der Jesus Worte und Bilder und zum 
Teil auch die Sache aus der religiösen Ver- 
geltungslehre seiner Zeit übernahm, aber nie 
auf Kosten der Reinheit seiner eigenen 
Lehre. Das zeigen im zweiten Kapitel die 
zahlreichen Texte aus Jesu Predigt gegen die 
Vertreter der spätjüdischen Vergeltungs- 
lehre: gegen ihre falschen Vorstellungen vom 
vergeltenden Gott, gegen ihr falsches Bild 
von der menschlichen Verantwortung und 
Leistung und gegen ihre falsche Auffassung 
vom göttlichen Gericht. Wie Jesus in seiner 
Volks- und Jüngerpredigt positiv über Lohn 
und Strafe dachte, lehrt das dritte Kapitel, 

in dem die religiösen Voraussetzungen des 
göttlichen Lohns, die große Alternative Lohn 
oder Strafe und die Lohnverheißungen für 
die Nachfolge Jesu behandelt werden. 

Im zweiten Teil des Buches wird geschicht- 
lich-theologisch der Vergeltungsgedanke in 
der Lehre Jesu mit der religiösen Vergel- 
tungslehre des Spät Judentums verglichen. 
Hier wird auf Grund der Texte und der bis- 
herigen Forschungsergebnisse versucht, die 
Wurzeln der Lehre Jesu aufzudecken, wie 
sie sich in den Offenbarungen des Alten Te- 
stamentes und in den Gedanken der großen 
Lehrer des Spätjudentums vorfinden. Jesu 
Kampf gegen die Mißbildungen der offen- 
barten Lohnlehre soll aus der religiösen Ent- 
wicklungen und Zeitverhältnissen verstan- 
den werden. Darüber hinaus soll die Frage 
beantwortet werden, was man als den neuen 
Beitrag Jesu zur religiösen Lohnlehre be- 
zeichnen darf. 

Mit diesen Zielsetzungen wird im ersten 
Kapitel ein geschichtlicher Oberblick über die 
Vergeltungslehre Israels und des Judentums 
gegeben und dabei der schwierige Versuch 
gemacht, die Vergeltungslehre des palästini- 
schen Judentums zur Zeit Jesu darzustellen. 
Zunächst werden die zwei führenden Ge- 
danken vom Gesetz und der Erlösung her- 
vorgehoben und anschließend gezeigt, wie 
sich die maßgeblichen Richtungen, die Apo- 
kalyptiker und die Pharisäer, dazu stellten. 
Die meisten hielten sich an die Lehren von 
einem rechtlich geschuldeten Lohn, von der 
Gleichheit des Lohnes mit der Leistung, vom 
Straf- und Lohncharakter des irdischen Ge- 
schicks und der sicheren Rettung der Abra- 
hamskinder: offenbarungswidrige Auffas- 
sungen, die Jesus scharf ablehnen, ja be- 
kämpfen mußte. Das ergibt sich konsequen- 
terweise aus seinen Lehren über die Eigen- 
schaften der göttlichen Vergeltung, die im 
zweiten Kapitel als völlig ungeschuldet, rein 
transzendent, menschlicher Berechnung ent- 
zogen und von nationalen Schranken gelöst 
erwiesen werden. Im dritten Kapitel wird 
die Gabe Gottes und der Anteil des Men- 
schen in der Lohnlehre Jesu bestimmt. Die 
Gabe Gottes ist seine Königsherrschaft, die 
Gemeinschaft mit ihm oder das Himmelreich, 
das von den wahren Gottesverehrern nicht 
durch Leistungen erstürmt werden kann, son- 
dern als reines Geschenk empfangen werden 
soll. Damit schiebt aber Jesus den Anteil des 
Menschen, seine sittliche Tat, nicht beiseite. 
Sie gehört zu dem Gott schuldigen Gehorsam 
wesensmäßig und selbstverständlich dazu. 
Darum bleibt der Mensch vor Gott immer 
•rechtlos" und kann auch bei höchster Lei- 
stung keine Forderungen an ihn stellen. 
Diese Tatsache schließt aber, nach dem In- 
halt des vierten Kapitels, nicht aus, daß auch 



Buchbesprechungen 389 

in der Lehre Jesu der Lohn- und Strafge- 
danke als Motiv des religiös-sittlichen Han- 
delns von nicht geringer Bedeutung ist. 

Das Buch schließt mit einer Untersuchung 
der Gründe für die Unterschiede in der 
Lohnlehre Jesu und der des Spätjudentums. 
Sie werden gefunden im Intellektualismus 
der offenbarungswidrigen spät jüdischen Leh- 
ren und in der einzigartigen Stellung, die 
Jesus in seiner Lohn- und Straflehre seiner 
eigenen Person zuweist: Er ist nicht nur der 
Verkünder des Gotteswillens, sondern auch 
die Persönlichkeit, an der sich jeder Mensch 
zu seinem ewigen Heil oder Unheil entschei- 
den muß. Damit tritt an die Stelle eines Ge- 
setzbuches die unbedingte Nachfolge Jesu, an 
die Stelle der Selbsterlösung durch Gesetzes- 
werke die Erlösung durch das Blut des Er- 
lösers. Damit ist jeder Formalismus und Le- 
galismus verurteilt; verurteilt aber auch jede 
religiöse Lohnlehre, in deren Mittelpunkt 
nicht die totale und personale Bindung an 
die Person Jesu steht. 

Wie diese und andere Schlußfolgerungen 
des Verfassers zeigen, hat er sein Buch nicht 
allein für die Fachexegeten geschrieben, son- 
dern ebenso für die Verkündigung in Pre- 
digt und Katechese. Man braucht nur die 
28 ausgeführten Bibeltexte zur Kenntnis zu 
nehmen, um zu verstehen, mit welchem Recht 
an die Spitze der Untersuchung das Augusti- 
nus-Wort gestellt wird: •Wenn Gott unsere 
Verdienste krönt, krönt er nichts anderes als 
seine Gaben." H. Bleienstein S. J. 

Schierse, Franz Joseph S. ].: Ver- 
heißung und Heilsvollen- 
dun g. Zur theologischen Grundfrage 
des Hebräerbriefes (Manch, theol. Stu- 
dien I, 9), München, K. Zink, 1955, XVI 
u. 219 S., brosch. DM 21.•. 

Daß diese Dissertation, die 1948 von der 
theol. Fakultät München angenommen wur- 
de, nun endlich gedruckt vorliegt, ist ein 
Grund zu besonderer Freude. In der jüng- 
sten Zeit wendet sich die Aufmerksamkeit 
der Exegeten mehr als bisher der spezifi- 
schen Theologie der einzelnen neutest. Schrift- 
steller zu. Seh. macht die theologische Grund- 
frage des Hebr. zum Gegenstand seiner Un- 
tersuchung, und er hat diese Aufgabe in 
einer für eine Diss. ungewöhnlichen Weise 
gelöst. Unbeirrt von den vielen, z. T. äußerst 
schwierigen Problemen der Einzelexegese, 
denen er nicht aus dem Wege geht, dringt 
er zum Gesamtverständnis einer Schrift vor, 
die lange von den Exegeten über Gebühr 
stiefmütterlich behandelt und von den üb- 
rigen Theologen und Verkündigern wenig 
beachtet wurde. Der Grund dafür ist freilich 

ein innerer. Der Hebr mutet stellenweise 
so fremd und seltsam an, daß man das Un- 
behagen nicht loswurde, ihn nicht oder nicht 
richtig zu verstehen. 

Um es gleich zu sagen: Seh. wirft eine 
ganze traditionelle Auffassung, die bis in 
die Gegenwart herrschend ist, über den Hau- 
fen. Nach ihr war der Hebr ein Schreiben, 
das Judenchristen vor dem Rückfall ins Ju- 
dentum mit seinem glanzvollen Kultus (also 
vor 70 n. Chr.!) zurückhalten sollte, und der 
Autor versuchte dieses Ziel dadurch zu er- 
reichen, daß er die Überlegenheit des neu- 
testam. Hohepriesters und seines einmaligen 
Sühneopfers über den alttestam. Kultus auf- 
zeigte. Seh. schließt sich nicht nur dem Chor 
derjenigen Forscher an, die schon länger die 
Unnahbarkeit dieser judenchristlichen Adres- 
se negativ demonstrieren, sondern weist auch 
positiv nach, daß die typologische Gegen- 
überstellung von AT und NT für den 
Schriftsteller nur das theologische Material 
bildet, um ein rein innerchristliches, rein 
neutestam. Thema darzustellen: den Weg 
des neutestam. Gottesvolkes mit seinem 
Hohepriester Christus in das himmlische 
Heiligtum, um dort • in der transzendenten 
Gottessphäre, die doch die eigentliche, wahre 
Wirklichkeit ist • und dann • bei der 
Heilsvollendung nach der sehnlichst und bal- 
digst erwarteten Parusie • das •unerschüt- 
terliche Reich" zu gewinnen. Warum aber 
diese ganze kultische Szenerie? Darauf ant- 
wortet Seh.: Weil der kultische Vorstellungs- 
kreis seinen •Sitz im Leben" der christlichen 
Gemeinde hat, für die er schreibt, nein, für 
die er predigt; denn der Hebr. ist nichts an- 
deres als eine schriftlich niedergelegte Homi- 
lie, die •erste liturgische Predigt", die sich 
sogar im Aufbau an den Gang des urchrist- 
lichen Gottesdienstes hält: Hören des Got- 
teswortes, •Hinzutreten" in der Homologie 
(d. i. ein feierliches liturgisch-kultisches Chri- 
stusbekenntnis) und Einschärfung der Bun- 
despflichten des Gottesvolkes (206 f.). Diese 
bedeutsame These stellt Seh. aber nicht etwa 
als Hypothese an den Anfang, um sie dann 
(wie so häufig in Diss.) zwangsläufig zu •be- 
weisen", sondern äußert sie im Gegenteil 
erst am Ende als reife Frucht der Untersu- 
chung, die auch ohne diese konkrete An- 
schauung vom gottesdienstlichen Sitz des 
Schreibens ihren vollen Wert behalten wür- 
de. Das eigentliche Anliegen des großen 
Theologen und Predigers jedoch, der im 
Hebr zur christlichen Gemeinde spricht, ist 
ein praktisch-religiöses: die Überwindung 
des augenblicklichen •Schwächezustandes" 
der Gemeinde, die auf dem Weg zum himm- 
lischen Vaterland zu ermatten droht, nicht 
nur durch äußere Schwierigkeiten, sondern 
durch inneren Kräfteverfall, nämlich Schwin- 



390 Buchbesprechungen 

den des Glaubensgeistes, Gleichgültigkeit 
bis zur Vernachlässigung der Gemeindever- 
sammlungen, Sündhaftigkeit und gänzlichen 
Abfall. 

Wir sehen sogleich, wie •aktuell" der Hebr 
wird, und es ist eine lohnende Aufgabe, ihn 
nach dem von Seh. gewonnenen Grundver- 
ständnis neu zu lesen. Aber sein Werk ist 
eine theol. Diss., die dieses Grundverständ- 
nis erst erarbeitet, und da war es das Wich- 
tigste, aber auch Schwierigste, die Katego- 
rien zu erfassen und zu verdeutlichen, in 
denen dieser schriftgelehrte Theologe aus 
der alexandrinischen Schule denkt, vor allem 
das Urbild-Abbild-Schema und die Verbin- 
dung dieses metaphysischen mit dem heils- 
geschichtlich-eschatologischen Gesichtspunkt. 
Ebenso schwierig ist es, seine •Beweise" zu 
verstehen, die er einzig und allein aus seiner 
Septuagintabibel schöpft, mit Hilfe einer den 
Literalsinn stets auf eine höhere Ebene trans- 
ponierenden Schriftgnosis und einer typolo- 
gischen Schriftexegese, die das AT mit allen 
seinen Personen, Einrichtungen und Gütern 
nur als Schatten und Vorbedeutung des NT 
nimmt. 

In einer auch didaktisch sehr geschickten 
Weise beginnt Seh. mit der Darstellung des- 
sen, was der Hebr unter dem •himmlischen 
Heiligtum" versteht (I. Teil S. 13•64). Für 
alle dem Hebr eigentümlichen Begriffe und 
Anschauungen gibt er eine gedrängte Über- 
sicht über ihre Vorgeschichte, besonders im 
Spät Judentum, meist auch einen knarmen 
Vergleich mit ähnlichen Aussagen des übri- 
gen NT. Nachdem wir in dieses uns fremd- 
artige Denken des Hebr etwas eingewöhnt 
sind, entfaltet sich im II. Teil vor uns die 
ganze •himmlische Welt" des Hebr, zunächst 
(protologisch) seine Schöpfungslehre, dann 
(eschatologisch) die Welt der Heilsvollen- 
dung (S. 65•126). Denn auf diese letzte ist 
der Blick ja unverwandt gerichtet; vergli- 
chen mit Philo, mit dem der Autor des Hebr 
nahe verwandt ist, zeigt sich das Besondere 
des urchristlichen Theologen gerade in der 
eschatologischen Erwartung: Die Spannung 
von schon erfüllter und noch nicht erlangter 
Verheißung ist die Situation des augenblick- 
lichen christlichen Heilsstandes, der nicht 
mehr •Schatten" (wie das AT), sondern 
•Bild", d. h. wesensgefülltes Bild der himm- 
lischen Wirklichkeiten ist (10, 1), aber auch 
nur dies. Im III. Teil (•Die himmlische Be- 
rufung" S. 127•195) entwickelt Seh. schließ- 
lich auf dem Hintergrund dieses theologi- 
schen Weltbildes die christliche Heilslehre 
des Hebr für das seinem Hohepriester ins 
himmlische Heiligtum nachfolgende Gottes- 
volk. Dabei klärt er im 1. Abschnitt (S. 127 
bis 141) vor allem das Verhältnis der noch 
ausstehenden Verheißung, (d. h., der Heils- 

vollendung) zu den schon verwirklichten 
Verheißungen, zeigt dann im 2. Abschnitt 
(S. 141•165) den Weg der Sündenverge- 
bung und Todesüberwindung und führt 
schließlich im 3. Abschnitt (S. 166•195) zum 
Gipfel •christlicher Kult- und Heilsvollen- 
dung", indem er das Zueinander von christ- 
lichem Kult und eschatologischem Geschehen 
aufzeigt: Der Kult ist Vorausdarstellung, 
die Zukunft bringt die geschichtlichen end- 
gültigen Ereignisse der Ewigkeit (vgl. S. 
183). •Zusammenfassung und Ergebnisse" 
nennt Seh. den anschließenden wichtigen Ab- 
schnitt, in dem er nach dem gewonnenen 
Grundverständnis dem Hebr einen neuen 
Aufbau abzulesen versucht; als Schlüssel da- 
zu benutzt er die paränetischen Texte, die 
das ganze Schreiben durchziehen (S. 196 bis 
209). Eine veranschaulichende Skizze (210) 
und Register sind weitere Hilfen für die Le- 
ser. 

Diese Obersicht kann den Reichtum der 
Arbeit nur andeuten; sie enthält vortreff- 
liche Analysen wichtiger und schwieriger 
Texte, auf die im einzelnen einzugehen hier 
nicht der Ort ist. Die Kühnheit der Ausle- 
gung frappiert manchmal (S. 46•48 zu 9,23; 
S. 104 f. zu 2,10•12; S. 110 f. zu 3,1•6); 
aber gerade für diese aus der Gesamtschau 
ermöglichten Einzelinterpretationen, die wei- 
ter diskutiert werden dürften, ist man dank- 
bar, so vor allem für die mutige Deutung 
der wohl schwierigsten Stelle 13, 7•17 (S. 
184 ff.). Bisweilen hält Seh. ironische Bemer- 
kungen gegenüber der bisherigen Exegese 
und ihren Verlegenheiten nicht zurück; bis- 
weilen scheint er die alexandrinischen Denk- 
kategorien (das Urbild-Abbild-Schema) auch 
auf andere neutestamentliche Schriftsteller 
übertragen zu wollen (vgl. S. 90 und 118 zu 
Joh) • ein fragliches Unternehmen, da das 
paulinische und johanneische Denken doch 
wieder eigene Wege geht. Aber das für Hebr 
gewonnene Grundverständnis überzeugt, da 
es die Texte wirklich verstehen lehrt. Auf je- 
den Fall gebührt Seh. das Verdienst, die Be- 
sonderheit der theologischen Denk- und An- 
schauungsweise des Hebr so klar wie noch 
nie herausgearbeitet zu haben. Zugleich baut 
er denjenigen, die dogmatisch und schola- 
stisch zu denken gewohnt sind, Brücken zum 
leichteren Verständnis und beseitigt die ärg- 
sten Steine des Anstoßes (vgl. die Exkurse 
S. 60•64 und 163•165). Seine Arbeit ist ein 
gutes Beispiel dafür, wie man die biblischen 
Schriftsteller nach ihren eigenen Vorausset- 
zungen kongenial verstehen und nicht in die 
Zwangsjacke einer andersartigen Begriff- 
lichkeit pressen sollte. 

So bleibt nur zu wünschen, daß dieses 
Werk nicht nur die Aufmerksamkeit der 
Exegeten, sondern auch der Theologen an- 



Buchbesprechungen 391 

derer Disziplinen erregt. Darüber hinaus 
wünscht man ihm theologisch interessierte 
Leser, die bei der manchmal nicht leichten, 
aber stets anregenden, ja bewegenden Lek- 
türe nicht halbwegs ermatten, sondern bis 
zum Ende durchhalten, wo ihnen auch geist- 
liche Früchte der hohen Gedankenwelt des 
Hebr gereicht werden (vgl. die beherzigens- 
werten Ausführungen über den Charakter des 
christlichen Kults und über kultische Fröm- 
migkeit S. 194 f.).   Rudolf Schnackenburg 

H. M. Feret O.P.: Die Geheime 
Offenbarung des keiligen 
Johannes. Eine christliche Schau der 
Geschichle. Düsseldorf, Patmos-Verlag, 
1955, 264 S., Lw. DM 14.50. 

Wer zum Studium der Apokalypse nicht 
den klassischen französisch geschriebenen 
Kommentar von Pater Allo benützen kann, 
findet in den vorliegenden, ins Deutsche 
übersetzten Vorlesungen seines Mitbruders 
Feret einen guten, weitreichenden Ersatz. Er 
stimmt zwar nicht in allen Einzelheiten mit 
Allos Deutungen überein, enthält aber im 
wesentlichen dessen Grundgedanken, die von 
Feret in selbständiger Weise historisch und 
theologisch •nachgearbeitet" und in sieben 
umfangreichen Abschnitten übersichtlich dar- 
gestellt werden. 

Im Abschnitt I werden die üblichen •Ein- 
leitungsfragen" beantwortet und die politi- 
schen, religiösen und literarischen Gegeben- 
heiten aufgezeigt, ohne deren Kenntnis das 
geheimnisvolle Buch des hl. Johannes, seine 
Visionen und Weissagungen, vor allem aber 
sein Hauptanliegen, die christliche Schau der 
Geschichte, nicht verstanden werden kann. 
Schon hier bereitet sich, wenn auch noch un- 
bestimmt, die Einsicht vor, daß die Apoka- 
lypse eine prophetische Aussage gegen die 
heidnischen Völker zu Gunsten des neuen 
Gottesvolkes ist, eine Trostbotschaft an die 
unter Domitian verfolgten Christengemein- 
den, denen vielleicht schon Zweifel an der 
Macht des Messias und der Zukunft der 
Kirche gekommen waren. 

Nach der Erörterung der historischen und 
literarischen Zusammenhänge wird im Ab- 
schnitt II nach dem Verhältnis von Staat und 
Kirche, von Christentum und Politik gefragt, 
und die Reich-Gottes-Predigt der synopti- 
schen Evangelien mit der Lehre vom univer- 
salen Königtum Christi in der Apokalypse 
in Einklang gebracht. Des näheren geht es 
um die Frage, inwiefern Jesus Christus, nach 
dessen Worten das •Reich Gottes" zuerst in 
uns ist und der Gott gibt, was Gottes ist und 
dem Kaiser, was dem Kaiser gehört, gleich- 
wohl •der König der Könige" und •der Herr 
der Herren" sein kann. Als Resultat ergibt 
sich, daß von allen Büchern der Heiligen 

Schrift die Geheime Offenbarung das Buch 
ist, das auf diese religionspolitischen Fragen 
für alle Zeiten die inspirierte neutestament- 
liche Antwort gibt. 

Im III. Abschnitt •das Christusgeheimnis 
der Apokalypse" werden hervorgehoben 
1 der Nachdruck, mit dem der Seher von 
Patmos die machtvoll wirkende Gegenwart 
des erhöhten Herrn inmitten der verfolgten 
Gemeinden vor Augen stellt und damit in 
Verbindung die Kühnheit, mit der er ihnen 
den Auferstandenen als den Sieger, Richter 
und Rächer schildert, der die Herrschaft des 
Messias über die Völker wieder aufnimmt 
und in den dunkelsten Stunden der Ge- 
schichte mit den Waffen des Wortes und der 
Wahrheit verwirklichen wird. 2. die Tiefe 
und Ausgeglichenhjeit der Lehre, die er über 
das Geheimnis des Gottmenschen verkündet. 
3. die Kraft der Tröstung und Ermunterung, 
die diese Botschaft den verfolgten Christen 
aller Zeiten bringen muß. 

Wurde im III. Abschnitt festgestellt, daß 
nach der Lehre der Apokalypse der aufer- 
standene Christus der Sieger ist und die 
volle Weltherrschaft in der Geschichte be- 
sitzt, so wird im Abschnitt IV gezeigt, wie 
er diese Herrschaft wirklich ausübt und wel- 
chen Sinn die Christen den Ereignissen der 
von ihm geführten Geschichte beizulegen ha- 
ben. Krieg, Hunger und Pest als göttliche 
Strafen für die menschlichen Gemeinschaf- 
ten, das Gebet der Märtyrer und Heiligen 
um Rache an den Feinden Gottes, die kos- 
mischen Katastrophen als Einleitung des 
Weltgerichtes und schließlich das Endgericht 
selbst: das sind nach der Offenbarung von 
Patmos die in der Geschichte wirkenden 
Mächte, die der Herrschaft Christi unter- 
worfen sind und seinen Endsieg herbeifüh- 
ren. Warum aber läßt diese Endzeit so lange 
auf sich warten? Die Apokalypse antwortet, 
weil die Zahl der Auserwählten noch nicht 
voll ist. Ihre Erfüllung ist das Ziel der Zeit 
und das Hauptmoment der christlichen Auf- 
fassung vom Sinn der Geschichte. 

Welche Bedeutung darin dem Satan zu- 
kommt, ist der Inhalt des V. Abschnittes, in 
dem das Wirken teuflischer Mächte in der 
Geschichte geschildert wird. Das Neue der 
apokalyptischen Dämonologie liegt darin, 
daß sie Satan in seinen Umtrieben innerhalb 
der menschlichen Gemeinschaften zeigt und 
ihn hinter den großen Übeltätern der Welt- 
geschichte erblicken lehrt. Ihn muß man am 
Werke sehen in dem lügnerischen Trug der 
Cäsaren und der Staatsvergötterung, aber 
auch hinter den falschen religiösen und phi- 
losophischen Lehren, welche die Vergötzung 
des Kaisers und des römischen Imperiums 
erst ermöglicht haben. 

Was im Abschnitt VI über •die Kirche und 



392 Buchbesprechungen 

das'himmlische Jerusalem" und im Abschnitt 
VII über den •Ablauf der Geschichte und 
das Ende der Zeiten" gesagt wird, ist an 
Gedanken so reich und mannigfaltig und so 
eng an die Erklärung der betreffenden Texte 
gebunden, daß es nicht möglich ist, näher 
darauf einzugehen. Das bisher Ausgeführte 
dürfte aber genügen und zu dem Urteil be- 
rechtigen, daß uns P. Feret mit seinem Buch 
nicht nur eine gute Einführung in das Ver- 

ständnis der Apokalypse geschenkt, sondern 
gerade auch dem Laien den Zugang zu einem 
biblischen Werk erschlossen hat, das auf den 
ersten Blick ziemlich wirr und dunkel er- 
scheint. Gleichzeitig hat er einen Beitrag zur 
christlichen Schau der Geschichte geleistet, 
der mit seinen realistischen Optimismus auch 
für die Gegenwart von großer praktischer 
Bedeutung ist. 

H. Bleienstein S. J. 

Theologie 

Rahner, Karl: Schriften zur 
Theologie. Einsiedeln, Zürich, Köln, 
Benziger Verlag. Bd. 1, 1954, 414 S., 
DM 18.90; Bd. II, 1955, 395 S., DM 
18.90. 

Das Erscheinen der gesammelten Aufsätze 
von Karl Rahner unter dem Titel •Schriften 
zur Theologie", stellt sich im Raum theolo- 
gischer Arbeit als ein seltenes und darum 
um so beglückenderes Ereignis dar. Was cha- 
rakterisiert dieses Ereignis? 

Zunächst wird in den Aufsätzen spürbar, 
daß hier ein Theologe die Theologie aus 
persönlichster, geradezu leidenschaftlicher 
Anteilnahme seines Herzens betreibt. Karl 
Rahner ist so sehr ergriffen von seinem 
Gegenstand, daß immer die ganze Existenz 
eingesetzt wird und nicht nur ein forschender 
und spekulierender Verstand. Bis in die Be- 
wegtheit der so plastischen und doch unge- 
mein genauen Sprache wird das deutlich. 
Von daher wird auch verständlich, daß die 
aufmerksame und besinnliche Lektüre der 
Arbeiten in eigentümlicher Weise das reli- 
giöse Herz der Lesenden anrührt. 

Zweitens zeichnen sich die Aufsätze durch 
einen neuen denkerischen Ansatz aus. Man 
kann ohne Übertreibung sagen, daß in ihnen 
die Theologie eine neue Stufe der verstehen- 
den Reflexion auf die vorgegebenen Offen- 
barungsdaten erreicht. Diese aber sind im 
Hinblick auf die gesamte Tradition, die ge- 
nauestens beachtet und bedacht wird, immer 
gegenwärtig. Von woher geschieht nun das 
Neudenken der Glaubenswahrheiten? Der 
neue Ansatz, so will uns scheinen, entfaltet 
sich von einer ursprünglich anthropologi- 
schen Einsicht her. Der Mensch selber ver- 
steht sich neu und tiefer. Er versteht sich als 
•Geist in Welt", als leibhafter Geist, also 
als wissendes und in Freiheit über sich selbst 
verfügendes Wesen, das sich nur verwirk- 
licht und so zu sich selber kommt in der 
Materialität seines Leibes. Mit anderen 
Worten: Die vieldimensionicrte Wirklichkeit 
einer leibhaften Person, ihr Wesen und ihre 
Verwirklichung in der Geschichte wird neu 

und tiefer durchdacht. Drei philosophische 
Kategorien inspirieren grundlegend Rahners 
Denken: Geist, Materialität und Geschichte. 
Von daher wird eine Theologie entfaltet, die 
der Gestalt der konkreten heilsgeschichtli- 
chen Begegnung Gottes mit dem Menschen 
adäquater zu entsprechen scheint. 

Aus dem Gesagten wird auch verständlich, 
daß von den 21 Abhandlungen, die zum 
ersten Mal in verschiedenen theologischen 
Zeitschriften erschienen sind (darunter eini- 
ge in dieser Zeitschrift), eine ganze Reihe 
unmittelbar die christliche Frömmigkeit be- 
treffen, wie die über das Bußsakrament, über 
personale und sakramentale Frömmigkeit, 
über Schuld und Schuldvergebung, über den 
Ablaß, über die Auferstehung des Fleisches, 
über die Unbefleckte Empfängnis und über 
die Aufnahme Mariens in den Himmel. Sie 
zeigen in vorbildlicher Weise, von welcher 
Tiefe und welchem Reichtum eine theol. un- 
terbaute Frömmigkeit sein könnte. Wir war- 
ten mit Spannung auf den dritten Band, der 
die Abhandlungen der aszetisch-mystischen 
Theologie im engeren Sinn bringen soll. 

Im ersten Band der •Schriften zur Theolo- 
gie" befindet sich ein Aufsatz, der über- 
schrieben ist: •Über den Versuch eines Aufris- 
ses einer Dogmatik". Wir möchten sehr wün- 
schen, daß noch manches Kapitel dieser Dog- 
matik von Karl Rahner selbst entworfen 
wird. H. Wulf S. J. 

Van der Meer, F.: Katechese. 
Eine Unterweisung im Glauben der Kir- 
che. Köln, Verlag ]. P. Bachern, 1954. 
(Aus dem Holländischen übertragen von 
Auguste Schorn.) 343 S., Ln. DM 18.•. 

Der Verf. ist durch sein berühmtes Buch 
•Augustinus als Seelsorger" auch in Deutsch- 
land aufs beste eingeführt. Man geht darum 
mit großen Erwartungen an sein neues Werk 
heran und ist nicht enttäuscht. Es erschien 
zum ersten Mal 1941 und wurde für die 
deutsche Übertragung auf Dreiviertel seines 
ursprünglichen Umfangs  gekürzt.  Die  da- 



Buchbesprechungen 393 

durch erreichte größere Straffung ist dem 
Buch nach Ansicht des Verf. zugute gekom- 
men. 

Wie Titel und Untertitel schon besagen, 
handelt es sich um eine vollständige Unter- 
weisung im kath. Glauben. Wenn mit Be- 
tonung vom Glauben der Kirche die Rede 
ist, so entspricht dem, daß die Unterweisung 
den zwölf Artikeln des Apostolischen Sym- 
bolums, dem ehrwürdigsten Glaubensbe- 
kenntnis der Kirche, folgt. Der Verf. schöpft 
aus einer großen Fülle. In souveräner Ma- 
nier handhabt er die Schrift und die christli- 
che Überlieferung. Vor allem in der Väter- 
theologie ist er als Patristiker ganz zu Hau- 
se; aber auch die Anliegen der heutigen 
kath. Theologie sind ihm nicht unbekannt. 
So entsteht kein trockenes Schulbuch, wie es 
der Titel •Katechese" nahelegen könnte, son- 
dern ein ungemein fesselndes Lesebuch. Die 

Diktion hält sich möglichst von der theo- 
logischen Fachsprache frei, ist anschaulich 
und stellt die Glaubensgeheimnisse in ihren 
Zusammenhängen dar, ohne dabei an be- 
grifflicher Klarheit und dogmatischer Prä- 
zision einzubüßen. So ist das Buch nicht nur 
für den Seelsorger und Katecheten, sondern 
noch mehr für gebildete Laien gedacht. Nach 
eigener Erfahrung eignet es sich auch vor- 
züglich für den Konvertitenunterricht. Es ist 
allerdings keine Apologetik; es will den 
Glauben nicht in erster Linie gegen Angriffe 
verteidigen, sondern positiv in seinem gan- 
zen Reichtum entfalten. Und das gelingt ihm 
vorzüglich. Man kann im einzelnen in Bezug 
auf die Auswahl des Stoffes seine Wünsche 
haben, aber aufs ganze gesehen, hat das 
Werk heute in Deutschland nicht seinesglei- 
chen. 

Fr. Wulf S. ]. 

Kirchen- und Frömmigkeitsgeschichte: Mittelalter 

Schieffer, Theodor: W in fr id- Bo- 
nifa tins und die christli- 
che Grundlegung Europas. 
Freiburg, Verlag Herder, 1954. VIII 
und 326 S. in Ln. DM 15.80. 

Von den Schriften, die 1954 als Gedenk- 
gaben zum 1200. Todestag des hl. Bonifa- 
tius erschienen sind, ist das Werk des Köl- 
ner, früher Mainzer Ordinarius für mittel- 
alterliche Geschichte sicher das wissenschaft- 
lich bedeutendste. Es darf aber nicht als eine 
bloße Frucht des Gedenkjahres verstanden 
und mit einer gewöhnlichen ad hoc verfaß- 
ten Jubiläumsschrift verwechselt werden. 
Das Buch ist eine hochwissenschaftliche, aus 
der Schule W. Levisons (t 1947) hervorge- 
gangene Monographie, die nach jahrelangen 
quellenkritischen Vorarbeiten und Studien 
zur Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts 
die Geschichte des Winfrid-Bonifatius neu 
darstellen und dabei alle Ergebnisse der bis- 
herigen Forschungsarbeit berücksichtigen will. 
Mit welchem Aufgebot von Fleiß und Um- 
sicht der Verf. dabei zu Werke ging, bewei- 
sen schon rein äußerlich die 23 Seiten •Quel- 
len- und Literaturverweise", die in den 
Stand und die Fortschritte der Bonifatius- 
Forschung einen ausgezeichneten Einblick ge- 
währen. Einen besonderen Fortschritt be- 
deutet der erste Band der •Kirchengeschichte 
Deutschlands" von Albert Hauck, der die 
Gestalt des Bonifatius für die ernste For- 
schung endgültig dem geschichtswidrigen 
Streit der Konfessionen entrissen und ge- 
zeigt hat, daß Bonifatius zu den grundlegen- 
den   Gestaltungskräften   des   europäischen 

deutschen Mittelalters zählt und alle weitere 
Geschichte von seiner Leistung und seinem 
Erbe zehrt. 

Trotzdem vermag Schieffer nicht zuzuge- 
ben, daß es Hauck ganz und vorbehaltlos ge- 
lungen sei, die Gestalt des Bonifatius aus 
der geistigen und politischen Welt seines 8. 
Jahrhunderts verständlich zu machen, und 
gerade auf dieses Ziel hin sollen die Kor- 
rekturen, zu denen er sich in seinem Werk 
genötigt sieht, einen Schritt weiterführen. 
Dazu war es notwendig, den Gedanken an 
eine neue, dem gegenwärtigen Wissensstand 
gemäße Bonifatius-Biographie, die dem 
Verfasser zuerst vorschwebte, fallen zu las- 
sen. Denn eine Lebensbeschreibung im tra- 
ditionellen Sinne vermag infolge ihres in- 
dividualistischen-persönlichen Grundcharak- 
ters den großen Gestalten des Frühmittelal- 
ters nicht gerecht zu werden. Da diese nicht 
dank ihrer persönlichen Originalität, son- 
dern als Vertreter sittlicher, sozialer Mächte 
geschichtlich wirksam wurden, können ihre 
Leistungen nur in einer weiter ausholenden 
Gesamtschau ihrer Zeit und ihrer Welt sicht- 
bar gemacht werden. Darum finden sich in 
Schieffers Buch vier umfangreiche Kapitel, 
die sich nur am Rand auf die Person des 
Winfrid-Bonifatius beziehen, aber wesent- 
lich und unentbehrlich sind, um Bonifatius als 
einen Menschen, Heidenprediger, Bistums- 
und Klostergründer des 8. Jahrhunderts 
ganz zu erfassen. 

Das Werk setzt ein mit einem Rück- und 
Rundblick auf die kirchengeschichtliche Si- 
tuation der Wende vom 7. zum 8. Jahrhun- 
dert und wird im 2. Kapitel ergänzt durch 



394 Buchbesprechungen 

einen Überblick über •die vorbonifatiani- 
sche Germanen-Mission im Frankenreich". 
Erst im 3. Kapitel werden •die Anfänge 
und ersten Missions jähre des Winfrid-Boni- 
fatius" behandelt. Von diesem biographi- 
schen Detail kehrt Sdiieffer sofort wieder 
zur Betrachtung des •weltgeschichtlichen 
Hintergrundes" zurück, indem er sich den 
geschichtsformenden Mächten und Partnern, 
vor allem den Päpsten und Frankenherr- 
schern, zuwendet, die Winfrid-Bonifatius' 
Leben und Wirken, seine Erfolge und Nie- 
derlagen mittelbar oder unmittelbar beein- 
flußt haben. Es geschieht in den entscheiden- 
den Kapiteln IV u. V, in denen •das Mis- 
sions-, Organisations und Reformwerk im 
Zeitalter Karl Martells, Karlmanns und 
Pippins des Jüngeren" beschrieben wird. 
Hier greift Schiefier besonders weit in die 
kirchliche und politische Geschichte ein, aber 
nur um aus ihren Voraussetzungen und Be- 
dingungen die Gestalt des Bonifatius in 
eine klarere und schärfere Beleuchtung zu 
rücken. 

Daß in diesem streng historischen Licht 
manches anders aussieht, als es nach dem 
bisherigen Geschichtsbild den Anschein hat, 
ist nicht zu verwundern. Vor allem ist Boni- 
fatius keine Gestalt von einsamer heroischer 
Größe und Einmaligkeit. Er steht auf den 
Schultern seiner Vorgänger und ist in weiten 
Ausmaßen abhängig von den Kräften und 
Leistungen seiner Vor- und Mitwelt. Eine 
Einzelpersönlichkeit, der ausschließlich oder 
auch nur mit Vorrang die Bezeichnung •Apo- 
stel Deutschlands" zukäme, gibt es nach Aus- 
weis der Geschichte nicht. Auch das Wort 
•Deutschland" läßt sich nur unter stärksten 
Vorbehalten zu Bonifatius in Beziehung set- 
zen, da er jener Frühzeit angehört, auf die 
der Begriff •deutsch" im geographischen und 
ideologischen Sinn nicht anwendbar ist. Dar- 
um haben sich auch zuständige Historiker ge- 
weigert, in dem bis ins 16. Jahrhundert zu- 
rückgehenden Ehrentitel •Germanorum Apo- 
stolus" das geschichtlich Wesentliche an 
Winfrid-Bonifatius getroffen zu sehen. Was 
ihn nach ihrer Kenntnis besser charakterisiert 
und für alle Zeiten zu einer verehrungswür- 
digen Erscheinung macht, ist der stille Hero- 
ismus, in dem er sich an der selbstgewählten 
Aufgabe im Weinberg des Herrn verzehrte, 
die geschichtliche Aufgabe seines 8. Jahr- 
hunderts erkannte und, soweit als möglich, 
der Lösung nahe brachte. Dadurch, daß er 
die römisch-germanische Begegnung vermit- 
telte und durch ein strenges amtskirchliches 
System in seinen Missionsländern den uni- 
versal-kirchlichen Zusammenhang erneuerte, 
gehört er zu den bahnbrechenden Initiatoren 
des abendländischen Mittelalters und keim- 
haft zu den Grundlegern der christlich euro- 

päischen Welt. In diesem Sinn ist Bonifa- 
tius für Sdiieffer eine Schlüsselgestalt der 
Weltgeschichte. 

Wer sich davon im einzelnen überzeugen 
will, greife zum vorliegenden Buch, das trotz 
seines wissenschaftlichen Charakters in einer 
so einfachen, darstellend erzählerischen 
Form geschrieben ist, daß es allen, die sich 
für die geistigen Grundlagen unserer Ver- 
gangenheit und Gegenwart ernstlich inter- 
essieren und darum an der historischen 
Belletristik unserer Tage kein Genüge fin- 
den, dringend empfohlen werden kann. Der 
billige Preis macht es zu einem Geschenk- 
werk ersten Ranges.     H. Bleienstein, S. ]. 

Widmer, Dr., Bertha, H eil s or d- 
nung und Zeitgeschehen in 
der Mystik Hildegards von 
Bin gen (Basler Beiträge zur Ge- 
schichtswissensdiaft. Herausg. von Edgar 
Bonjour und Werner Kaegi, Bd. 52). Ba- 
sel und Stuttgart, Verlag von Helbing 
und Litchenhahn 1955. 286 S., SFr 12,•. 

Das geistesgeschichtliche und religiöse In- 
teresse am deutschen Mittelalter ist nach wie 
vor sehr groß. Das zeigen sowohl die vielen 
Publikationen wie auch die Kölner Me- 
diaevistentagungen. Das hier anzuzeigende 
Werk wird darum von vornherein auf eine 
gute Aufnahme rechnen können, zumal an 
der vielseitigen und eigenartigen Gestalt 
Hildegards von Bingen mehrere Disziplinen 
interessiert sind, die Theologie ebenso wie 
die verschiedenen Zweige der Geschichtswis- 
senschaft und die Naturwissenschaft. 

Im ersten Kapitel gibt die Verfasserin nach 
einigen wertvollen biographischen Notizen 
eine literarhistorische Einführung in die 
Schriften Hildegards. Das zweite Kapitel 
schildert das Welt- und Menschenbild der 
prophetischen Seherin, das der von ihr ent- 
falteten Heilsgeschichte zugrunde liegt. Den 
Hauptraum beanspruchen hier die Lehre 
von der Schöpfung, die Angelologie, die 
Anthropologie, die Einheit und das Zusam- 
menspiel der Weltkräfte, sowie der •Abfall 
von Gott als Voraussetzung für die Ver- 
änderlichkeit der Welt". Ein drittes Zwi- 
schenkapitel, überschrieben •Das kosmische 
Rad" (unter diesem Bild faßt das mittel- 
alterliche Geschichtsdenken gern den Ablauf 
des Weltgeschehens), behandelt •Die Welt 
der Veränderlichkeit und Zeitlichkeit". Das 
vierte Kapitel entfaltet in drei Perioden die 
gesamte Heilsgeschichte, die • wiederum in 
einem typisch mittelalterlichen Bild • als 
•die Stadt der Werke Gottes" bezeichnet 
wird. Die erste Periode reicht von Adam bis 
zum Erscheinen Christi; ihr Verlauf ist an 



Buchbesprechungen 395 

die großen Gestalten des Alten Bundes, 
Adam, Abel, Noe, Abraham, Moses und 
die Propheten geknüpft. Es ist eine Periode 
aufsteigender Entwicklung, der wachsenden 
Offenbarung und ihrer allmählichen Macht- 
entfaltung durch die Zeiten auf Grund einer 
gesteigerten Wahrheitserkenntnis der Men- 
schen (153 f.). •Die Lehre von der Zusam- 
menfassung oder Rekapitulation des Frühe- 
ren erlaubte die Gleichsetzung der alt- 
testamentlichen Epochen mit verschiedenen 
Lebensaltern Christi" (159), so daß in der 
zweiten heilsgeschichtlichen Periode: •Die 
Fülle der Zeit in Christus" die erste sowohl 
zum Abschluß gebracht wie auch •aufge- 
hoben" wird. Der Sinn und Zweck der drit- 
ten Periode (•Die Gegenwart der Zeiten- 
fülle nach Christus") ist, im Sinn der Väter 
•die im Neuen erreichte Fülle ... zu ent- 
falten und tausendfältige Frucht hervorzu- 
bringen" (177). Der Ideengehalt dieser 
(gegenwärtigen) Periode ist im Vergleich 
zum Alten Testament sehr mager; er kann 
eigentlich nur •durch den des Alten Bundes 
begreiflich gemacht werden" (179). Die ein- 
zige epochemachende Gestalt, die besonders 
hervorgehoben wird, ist der Mönchsvater 
Benedikt. Das mag auf den ersten Blick 
merkwürdig anmuten, da es sich doch um 
die eigentliche Periode der Fruchtbarkeit 
handelt; aber es zeigt sich hier, wie wenig 
geschichtstheologische Anhaltspunkte über 
die schriftliche Offenbarung hinaus uns ge- 
geben sind, um die gegenwärtige Heilszeit 
erhellen zu können. So wendet sich denn 
Hildegards Interesse in dieser Periode 
hauptsächlich der sittlichen Dekadenz, dem 
Abfall zu, und hier zeigt sich, wie sie letzt- 
lich nicht die Freude an der Spekulation zum 
Schreiben zwingt, sondern der göttliche Auf- 
trag, prophetisch in ihre Zeit einzugreifen. 
Sie geißelt diese als eine Epoche der Sünde, 
des Verrates der Kirche, der weibischen 
Schwäche und des kommenden Antichrists, 
nach dessen Überwindung aber auch eine 
Friedenszeit vorausgesagt wird, die dem 
jüngsten Tag vorausgeht. Diese Zeit der Ge- 
rechtigkeit und Kraft ist durch eine Rück- 
kehr zum Eremitentum gekennzeichnet und 
wird die Prophetie zur neuen Blüte bringen. 
• Im fünften und letzten Kapitel faßt die 
Verfasserin noch einmal gesondert Hilde- 
gards •Stellungnahme zu den religiös-poli- 
tischen Bewegungen ihrer eigenen Zeit" her- 
aus, vor allem zu den Häresien und zu den 
Streitigkeiten zwischen Laien und Geist- 
lichkeit. Hier geht es hauptsächlich um die 
Verifizierung der von ihr gemeinten zeit- 
genössischen Personen und Ereignisse. 

Die Verfasserin hat in der Themenstel- 
lung ihrer Untersuchung nicht nur das zen- 
trale Anliegen herausgegriffen, um das es 

in den Schriften Hildegards geht, sondern 
dieses auch mit einem erstaunlich vielschich- 
tigen Wissen entfaltet. Sie kennt die Tradi- 
tion der Väter ebenso wie die Symboltheo- 
logie des 9. bis 12. Jahrhunderts, die mittel- 
alterliche Überlieferung antiken Gedanken- 
gutes, kultur- und kunstgeschichtliche Fakten, 
die zum Verständnis des Welt- und Ge- 
schichtsbildes Hildegards unerläßlich sind. 
Ihr Werk ist darum geradezu eine Fund- 
grube von Wissen, das aber zugleich in einer 
großartigen Zusammenschau vorgelegt wird. 
Was wir vermissen, ist einzig eine Einord- 
nung dieser merkwürdigen Mischung von 
überliefertem Wissensgut und prophetischer 
Inspiration, wie es in den Schriften Hilde- 
gards vorliegt, in den kirchlichen Begriff der 
Mystik. Der nichtgeschulte Theologe wird 
nach dem Lesen des Buches nicht recht wis- 
sen, wie er das Ganze zu beurteilen hat, da 
es sich der Beurteilung des reinen Histori- 
kers entzieht. Die Welt der Seherin gibt 
dafür zu viel Rätsel auf. Aber vielleicht 
überstieg diese Aufgabe den Rahmen einer 
Historikerin. Immerhin hätte sie als solche 
aufgewiesen werden müssen. 

Fr. Wulf SJ. 

Jordani de Saxonia, Ordinis Eremita- 
rum S. Augustini, LiberVitasfra- 
tr um. Ad fidetn codicum recensuerunt, 
prolegomenis, apparatu critico, notis in- 
struerunt Rudolphus Arbesmann, O.S.A. 
(Fordham University] et~ Winfridus 
Hümpjener, O.S.A. • New York, Cos- 
mopolitan Science and Art Service Co., 
1943, 92 + 548 p. (Cassiciacum. Studies 
in St. Augustine and the Augustinian 
Order, Volume I, American Series); seit 
1955 im Augustinus-Verlag Würzburg, 
DM 18.50. 

Auf dieses für die Geschichte des Augusti- 
nerordens, besonders für das erste Jahrhun- 
dert nach der großen Union (ca. 1250 bis 
1350) unentbehrliche Quellenwerk haben wir 
1953 im 26. Jahrgang dieser Zeitschrift, 
S. 70, bereits aufmerksam gemacht. Obwohl 
es schon zehn Jahre vorher in New York 
herauskam, ist es infolge des Krieges erst 
seit kurzem im deutschen Buchhandel erhält- 
lich. Der Augustinus-Verlag in Würzburg 
hat die Restauflage des amerikanischen Wer- 
kes erworben und damit, zu einem erstaun- 
lich billigen Preis, zur Geschichte des Augu- 
stinischen Mönchtums von Zumkeller (Würz- 
burg 1950) eine Ergänzung geliefert, für die 
die deutschen Ordenshistoriker dankbar sein 
werden. Die neue Textausgabe des Liber Vi- 
tasfratrum ist die gemeinsame Arbeit von 



396 Buchbesprechungen 

zwei deutschen Gelehrten und zum größten 
Teil aus Hss. deutscher Bibliotheken gewon- 
nen. Auch der Verf. Jordan von Sachsen war 
ein Deutscher, der um 1299 in Quedlinburg 
geboren und um 1380 in •Vienna" (Öster- 
reich) oder in •Vienne" (Frankreich) gestor- 
ben, die meiste Zeit seines Lebens als Pre- 
diger, Lehrer, Schriftsteller und Provinzial 
in seiner sächsisch-thüringischen Ordenspro- 
vinz verbrachte. Über seinen Lebenslauf, sei- 
ne Persönlichkeit und sein reiches literari- 
sches Schaffen werden wir in der (englisch 
geschriebenen) Einleitung von W. Hümpfe- 
ner eingehend unterrichtet. Sein Buch •Brü- 
derleben" vollendete er 1375. Er hat darin 
nicht einfach erbauliche Berichte aus dem Le- 
ben ehemaliger Augustiner gesammelt, son- 
dern eine umfassende Abhandlung über 
die klösterliche Vollkommenheit geschrieben 
und durch die •Exempla fratrum" aus dem 
eigenen Orden oder aus dem Leben der Wü- 
stenväter trefflich beleuchtet. Andere Kapitel 
sind rein geschichtlich und behandeln mit 
den unzulänglichen Mitteln der damaligen 
Methode Ursprung und Entwicklung des 
Mönchtums mit besonderer Berücksichtigung 
der von Augustinus gegründeten Institutio- 
nen und der ihm damals zugeschriebenen Re- 
geln. 

Das Original des Liber Vitasfratrum ist 
verloren gegangen. Die erste Drucklegung 
aus dem Jahre 1587, auf die einige andere 
Editionen und Übersetzungen zurückgehen, 
ist so unkritisch, daß sie für die vorliegende 
Neuausgabe nicht in Frage kam. Um so drin- 
gender war die Suche nach Hss., von denen 
W. Hümpfener nicht weniger als 13 entdeck- 
te und nach Familien so gruppierte und hi- 
storisch wertete, daß sie sein Mitbruder Ar- 
besmann fachgemäß kollationieren, mit dop- 
peltem kritischem Apparat versehen und auf 
die von Jordan benutzten Quellen hin un- 
tersuchen konnte. Durch diese Zusammenar- 
beit haben die •Brüderleben" eineTextgestal- 
tung erfahren, die allen Anforderung der 
heutigen historisch-kritischen Methode ent- 
spricht und für weitere Forschungen leicht 
benutzt werden kann. Eine zweite große Be- 
deutung des Werkes liegt darin, daß es in 
den Anhängen B und C den heute gültigen 
Text der ersten und zweiten Augustinischen 
Klosterregel enthält und im Anhang A auch 
die sogenannte •Regula consensoria" bietet, 
die Jordan von Sachsen für ein Werk Augu- 
stins hielt, die aber von den Herausgebern, 
nach dem neuesten Stand der Forschung, als 
•Decretum observantiae regularis" des heili- 
gen Fructuosus veröffentlicht wird. 

H. Bleienstein S. J. 

Humanismus, Mystik und 
Kunst   in   der W elt   d e s Mit- 

telalters. Herausgeg. von Josef Koch 
(Studien und Texte zur Geistesgeschich- 
te des Mittelalters. Herausgeg. von D. 
Dr. Josef Koch, Bd. III). Leiden-Köln, 
E. J. Brill, 1953, 179 S., DM 19.•. 

Der vorliegende Sammelband enthält die 
Vorträge, die auf der dritten Mediävistenta- 
gung 1952 in Köln gehalten wurden. Ein 
Teil derselben war der Gestalt und dem 
Werk des Nikolaus von Cues gewidmet; ver- 
ständlich, weil der Initiator der Kölner Me- 
diävistentagung (die eine gegenseitige Be- 
fruchtung der an der Erforschung des Mittel- 
alters beteiligten Wissenschaften zum Ziel 
haben) Josef Koch an der wissenschaftlichen 
Bearbeitung und Herausgabe der Werke 
des Kusaners maßgeblich beteiligt ist und 
gern •das Jahr 1452, den Höhepunkt im Le- 
ben des Kardinals", zum Anlaß nahm, •die- 
sen großen • vielleicht größten • Deut- 
schen des 15. Jahrhunderts der Gegenwart 
wieder nahe zu bringen". Es wurden folgen- 
de Vorträge gehalten: Seidlmayer, Ni- 
kolaus von Cues und der Humanismus; P. 
W i 1 p e r t, Das Problem der coincidentia 
oppositorum in der Philosophie des N. v. C, 
J. K o c h , N. v. C. als Mensch nach dem 
Briefwechsel und persönlichen Aufzeichnun- 
gen; E. Bohnenstädt, Frömmigkeit als 
Formungsprinzip im cusanischen Weltbild; 
B. D e c k e r, N. v. C. und der Friede unter 
den Religionen. • Die daran sich anschlie- 
ßenden Vorträge geben Zeugnis von der 
Vielfalt der an der Tagung beteiligten Dis- 
ziplinen und der Verschiedenartigkeit ihrer 
Fragestellungen. P. Frowin Oslender 
O.S.B. hielt einen sehr beachtlichen Lichtbil- 
dervortrag über •Die geistige Welt der Ka- 
rolingerzeit im Spiegel der Buchmalerei" 
(Der Begleitkommentar wird in einer Zu- 
sammenfassung wiedergegeben); W. W i l i 
sprach über Innozenz III. und sein Werk 
,Über das Elend des menschlichen Daseins', 
L. M e i e r O. F. M. über Die Stellung der 
Ordensleute in der Erfurter theologischen 
Fakultät, J. Schwietering Zur Autor- 
schaft von Seuses Vita und O.G.vonSim- 
s o n über Wirkungen des christlichen Pla- 
tonismus auf die Entstehung der Gotik. 

Um einen Eindruck der gebotenen Vor- 
träge zu vermitteln, greifen wir einiges, uns 
besonders Interessierende, heraus: Ausge- 
zeichnet scheinen uns die Ausführungen M. 
Seidlmayers, der das Gemeinsame und noch 
mehr die wesentliche Verschiedenheit des 
geistig-theologischen Weltbildes und der je- 
weiligen persönlichen Haltung im Humanis- 
mus des Nikolaus von Cues und der zeit- 
genössischen Humanisten herausarbeitet. Der 
Verf. bringt nicht nur eine vorzügliche Quel- 
lenkenntnis mit, sondern weiß auch die Pro- 



Buchbesprechungen 397 

blematik (Die Stellung des Individuums im 
Gesamt der Schöpfung sowie die Stellung 
des Menschen [Laien] zur Welt) in die Theo- 
logie- und Geistesgeschichte des MA einzu- 
ordnen. • Auch J. Kochs Studie ist sehr er- 
giebig, indem sie wichtige Hinweise zur ech- 
ten Frömmigkeit des Cusaners, aber auch zu 
seiner menschlichen Begrenzung gibt, wäh- 
rend die in der Sprache sehr eigenwilligen 
philosophischen Reflexionen E. Bohnenstädts 
nach ihren eigenen Worten nur •Umrißli- 
nien in einer allgemeinen Weise andeuten" 
(92). Weniger wäre hier mehr gewesen. 
Schon der an Schleiermacher erinnernde 
Frömmigkeitsbegriff scheint uns fehl am 
Platz. • Sehr lesenswert sind weiter die 
Vorträge von Decker (der mit Recht einige 
Fehlinterpretationen der Schrift des Kardi- 
nals De pace fidei korrigiert), Wili (der das 
Werk De miseria conditionis humanae, ge- 
wöhnlich De contemptu mundi zitiert, in das 
Gesamtdenken Innozenz III. einordnet), 
Schwietering (der die Vita Seuses stilge- 
schichtlich in der Nähe des höfischen Romans 
rückt) und von Simson (der auf die innere 
Verwandtschaft des spekulativen Platonis- 
mus der Schule von Chartres mit ihrer Beto- 
nung der Mathematik und ihrer platonischen 
Kosmologie und der gleichzeitigen zisterzien- 
ischen Bewegung unter Bernhard von Clair- 
vaux mit ihrem asketisch orientierten augu- 
stinischen Piatonismus hinweist und daraus 
zu erhellen vermag, warum beide ähnliche 
Architekturstile, nämlich die Gotik der Ka- 
thedralen, bzw. die Frühgotik der Zister- 
zienserkirchen hervorbringen; H. Sedlmayers 
•Die Entstehung der Kathedrale" erfährt 
hier eine Korrektur). • Alles in allem ein 
sehr reicher Band. Fr. Wulf S. ]. 

Freudenberger, Theobald: Der 
Würzburger Domprediger 
Dr. Johann Re y s s. Ein Beitrag 
zur Geschichte der Seelsorge im Bistum 
Würzburg am Vorabend der Reforma- 
tion. Münster i. W., Aschendorffsdie 
Verlagsbuchhandlung, 1954, VIII u. 134 
Seiten, brosch. DM 7.50. 

Das Buch ist aus einem Vortrag erwach- 
sen, den der Verf. im J. 1952 im Würzbur- 
ger Diözesangeschichtlichen Verein gehalten 
hat. Es ist ein aus den Würzburger Domka- 
pitels- und Stadtratsprotokollen gewonne- 
ner Beitrag zur Geschichte der Seelsorge 
am Vorabend der Reformationszeit. Aus 
diesem Grunde hat die Gesellschaft zur Her- 
ausgabe des Corpus Catholicorum die Ar- 
beit unter ihre Vereinsschriften aufgenommen. 
Sie gibt eine gute Übersicht über die spät- 
mittelalterliche Predigtweise und behandelt 

eingehend die bisher unbekannte Gründungs- 
geschichte der Würzburger Dompredigerstel- 
le und der anderen Predigtpfründen im Bi- 
stum Würzburg. Besondere Aufmerksam- 
keit wird der Ablaßpredigt von 1440 bis 
1503 zugewandt. Bisher gänzlich unbekannt 
war auch der jahrelange Kampf, den die 
Würzburger Seelsorger gegen den Spielbe- 
trieb im Würzburger Ratskeller mit wech- 
selndem Erfolg zu führen hatten. An ihrer 
Spitze steht der aus Huttens Dunkelmänner- 
briefen bekannte Domprediger Johann Reyss, 
über den Freudenberger mit Bienenfleiß al- 
les zusammengetragen hat, was in den Quel- 
len über dessen Leben und Wirken zu finden 
war. Es ist so wenig, daß die sicheren •Er- 
gebnisse" nur vier Seiten des Buches in An- 
spruch nehmen und die Berechtigung seines 
Obertitels in Zweifel gezogen werden kann. 
Was dem Buch seinen Hauptwert verleiht, 
kommt im Untertitel zum Ausdruck. Es sind 
die Beiträge zur Geschichte der vorreforma- 
torischen Seelsorge, die in vielen Einzelhei- 
ten zeigen, daß die Zahl der tüchtigen und 
seeleneifrigen Priester unter dem damaligen 
Klerus größer war, als man gemeinhin an- 
zunehmen geneigt ist. Dr. Reyss gehört, wie 
wir aus dem Urteil seiner Zeitgenossen wis- 
sen, in die Reihe der großen Volksprediger, 
die wie Geyler von Kaisersberg, Wimpfeling 
und Thomas Murner die Schwächen ihrer 
Zeit rücksichtslos geißelten. Um so bedauerns- 
werter, daß keine einzige seiner Predigten 
erhalten ist. 

H. Bleienstein S. J. 

Matern, Gerhard: Die kirchli- 
chen Verhältnisse in Er m- 
l an d während des späten 
Mittelalters. Paderborn, Schö- 
ningh, 1953; 303 S., brosch. DM 24.•. 

Die Arbeit beruht im wesentlichen auf 
einer nicht gedruckten theologischen Disser- 
tation •Der Klerus des Bistums Ermland im 
Ausgang des Mittelalters" (Freiburg i. Br. 
1946). Sie wurde überarbeitet und ergänzt 
durch die Einbeziehung des Kapitels •Erm- 
land und die römische Kurie" aus einer 
ebenfalls unveröffentlichten philosophischen 
Dissertation, die der Verf. 1944 in Freiburg 
über •Das Verhältnis des Ermlands zu sei- 
ner Umwelt im späten Mittelalter" geschrie- 
ben hat. Dieser letztere, im 4. und 5. Kapi- 
tel des vorliegenden Buches unter dem Ge- 
sichtspunkt der •kirchlichen Ämterbesetzung 
und Pfründenanhäufung" eingefügte Ab- 
schnitt weist auf die starken Wechselbezie- 
hungen hin, die sich zwischen der päpstlichen 
Kurie und dem Bistum Ermland entwickelten 
und auch manche Unterschiede zwischen den 



398 Buchbesprediungen 

kirchlichen Verhältnissen Preußens und west- 
deutscher Gebiete verständlich machen. In- 
sofern ist Mäterns Werk auch ein wertvoller 
Beitrag zur deutschen Vor-Reformationsge- 
schichte. 

Da der ermländische Klerus größtenteils 
dem Volke des Landes entsprang und mit 
ihm in ständiger, innerer pastoraler Verbin- 
dung lebte, wird auch er, soweit als notwen- 
dig, im Zusammenhang mit seiner Umwelt 
gesehen und von ihr her beurteilt. Das macht 
sich vor allem in den letzten drei Kapiteln 
des Buches bemerkbar, wo •die Gegensätze" 
zwischen den •sittlichen Zuständen' und den 
hochwertigen •caritativen Leistungen des 
Klerus", die die Einzeluntersuchungen viel- 
fach ergaben, zwar nicht beseitigt, aber aus 
dem organischen Entwicklungsprozeß des 
mittelalterlichen Lebens und seiner geistigen 
Harmonie tiefer verstanden und in ihren 
zeitgeschichtlichen Zusammenhängen richti- 
ger gedeutet und gegeneinander abgewogen 
werden. 

Aus. dem 1. Kapitel über •Herkunft und 
Geburtsstand des Klerus" heben wir heraus, 
daß es im deutschen Gebiet gegen Ende des 
Mittelalters wohl kaum ein Bistum gab, 
dessen Bischofsliste ein so bürgerliches Ge- 
präge zeigt, wie das des Ermlands. Auch die 
Mitglieder des Frauenburger Domkapitels 
waren in der Mehrzahl bürgerlicher Abkunft 
und gehörten wie die Bischöfe dem Säkular- 
klerus an. Die Seelsorgspriester gingen zum 
größten Teil aus den städtischen Fachschulen 
hervor; nur ein kleiner Teil des niederen 
Klerus stammte aus ländlichen Verhältnissen. 
Über •Die Zahl der Geistlichen" unterrichtet 
uns das 2. Kapitel, in dem nach sorgfältiger 
Betrachtung aller Umstände festgestellt wird, 
daß sich die Anzahl des ermländischen Kle- 

rus im Ausgang des Mittelalters in maßvol- 
len Grenzen bewegte und gewöhnlich unter 
dem Durchschnitt der meisten anderen Diö- 
zesen des deutschen Reiches lag. Zu Beginn 
des !6. Jahrhunderts trat sogar ein derarti- 
ger Priestermangel ein, daß der Bischof sich 
gezwungen sah, an verschiedenen Orten 
mehrere Benefizien zusammenzulegen und 
durch die Nachbarpfarrer mitbetreuen zu 
lassen. Über •Die Bildung des ermländi- 
schen Klerus" im Ausgang des Mittelalters 
wird bei vorsichtiger Beurteilung im 3. Ka- 
pitel unter anderm gesagt, daß trotz der gro- 
ßen Zahl der Universitätsbesucher eine tiefe- 
re spezifisch theologische Bildung nicht häu- 
fig anzutreffen war, daß jedoch die Gesamt- 
bildung der Geistlichen über dem Durch- 
schnitt des Ordenslandes und teilweise auch 
anderer, besonders östlicher Gebiete des Rei- 
ches stand und den Bedürfnissen der Zeit 
entsprach. 

Große Bestandteile des umfangreichen 
handschriftlichen Quellenmaterials aus den 
Frauenburger Archiven, das den Matern'- 
schen Untersuchungen zugrunde liegt, sind 
den grauenvollen Verwüstungen des Erm- 
lands i. J. 1945 anheimgefallen. Andere Do- 
kumente sind nach dem Osten verschleppt 
worden. Damit hat in Altpreußen die archi- 
valische Forschung bis auf weiteres aufge- 
hört, und das vorliegende Buch eine Bedeu- 
tung und Mission erhalten, die die deut- 
schen Erforscher der Vor-Reformationszeit 
nicht übersehen und auch die aus dem öst- 
lichsten der deutschen Bistümer vertriebenen 
Priester wohl beachten sollten. Letzteren 
bietet schon die Durchsicht des Ortsregisters 
eine interessante Erinnerung an ihre ermlän- 
dische Heimatgeschichte. 

H. Bleienstein S. ]. 

Bekenntnisse 

Schneider, Reinhold: Verhüllter 
Tag. Köln und Ölten, Jakob Hegner, 
1955, 229 S., DM 12.80. 

In dem kleinen Hegner-Bändchen bietet 
R. Schneider weder eine Selbstbiographie 
(•sie ließe sich nicht rechtfertigen"), noch will 
er eine Deutung seiner Dichtungen geben 
(•nach der mir ungemein hilfreichen Inter- 
pretation, die Urs von Balthasar meinen 
Arbeiten gewidmet hat, erübrigt sich die 
meine"). Esäst vielmehr ein schlichter, gera- 
dezu demütiger-und oft auch demütigender- 
Bericht, der in knappen Kapiteln die wichtig- 
sten Lebensabschnitte und Begegnungen cha- 

rakterisiert. Eine Jugend, immer mehr in 
Schwermut versinkend, erste Mannesjahre in 
Düsterkeit und Versuchungen zu äußerster 
Verzweiflung, der lange Weg zurück zu Gott 
und schließlich die Jahre der deutschen Ka- 
tastrophe zeigen sich als Stationen eines 
Leidensweges. Den Helfern und Freunden 
Kippenberg, Leo v. König, dem Elsässer 
Rose und manch anderem • wird dabei zu- 
gleich die Dankesschuld abbezahlt. Es wirkt 
erstaunlich, wie in diesem Leben voll äuße- 
rer und innerer Not immer wieder die große 
intuitive Begabung für die Geschichte auf- 
leuchtet, die sich an fremden Landschaften 
und an Zeugnissen der Vergangenheit ent- 



Buchbesprechungen 399 

zündet, um Portugal und Spanien, die Welt 
des Mittelalters, England und Preußen für 
uns zu deuten und ihren Wert am Absoluten 
zu messen. 

Es wird offenbar, daß es eigene Nöte und 
Ängste sind, die der Autor in bestimmten 
Persönlichkeiten und Geschichtsepochen wie- 
derfindet, und daß es die ihm eigene Weise 
der Verhaftung an die Transzendenz ist, die 
ihn immer neu an die Grenzpunkte mensch- 
licher Existenz verweist. Und es sind die 
eigentümlichen Elemente seiner Persönlich- 
keit, die gerade auch seinem Lebensbericht 
ihren Stempel aufdrücken. So Tiefes Schnei- 
der hier wie auch sonst in seinen Büchern 
auf diesem Wege • Jochen Klepper, Anton 
aussagt, über die Macht, über Verantwortung 
und Schuld der Handelnden, über die Tragik 
im Bereich des Christlichen, es darf dabei 
doch nicht vergessen werden, wie wenig jede 
allzu konkrete Geschichtsdeutung und -be- 
urteilung trotz subjektiver Richtigkeit für 
einen Menschen oder eine Zeit allgemeine 
Gültigkeit beanspruchen kann. Geschichte 
fordert Stellungnahme und oft sogar letzte 
Stellungnahme, aber da diese immer gesche- 
hen muß im Hier und Heute, wird sie stets 
neue legitime Ausprägungen erfahren. Auch 
das Schaffen Reinhold Schneiders unterliegt 
wohl • etwa in der tiefen Bindung an das 
Monarchische (und Hierarchische) • diesem 
Gesetz. 

So zeugen, ganz abgesehen von dem be- 
sonderen Akzent, den das Katholischsein bei 
Reinhold Schneider hat und der natürlich 
auch in seinem Lebensbericht unverkennbar 
ist (•Allerheiligen und Allerseelen sind mir 
als Herabkunft der Totenwelt noch immer 
die liebsten Feste des Jahres"), etwa die ex- 
treme Haltung gegenüber dem Problem von 
•Freiheit und Pflicht" (dringend geworden 
gegenüber der •Pflicht zum Töten") oder die 
ernste Radikalität des Endweder-Oder (wie 
z. B. in der Ablehnung des Konkordats von 
1934: •Wir hätten im Sinne Martin Luthers 
ganz vernichtet sein müssen, wenn wir geret- 
tet werden sollten"), zwar von einer be- 
wundernswerten christlichen Verantwortung 
und Gradlinigkeit, gehen aber vielleicht doch 
zu sehr aus dem konkreten Erleben und Er- 
leiden hervor, als daß sie in objektiver Wer- 
tung ganz bestehen könnten. 

Es ist verständlich, aber doch bezeichnend 
für R. Schneider, wenn er auf einer der letz- 
ten Seiten seines Berichtes gesteht, daß er 
eine Terrasse nicht mehr betrete, seit er anhö- 
ren mußte, wie dort ein ihm liebgewordener 
Baum unter Beil und Säge zusammenbrach. 
Die Unbedingtheit, mit der der Autor Ge- 
schichte • vergangene und gegenwärtige • 
•erlebt",  die Unmöglichkeit für ihn einer 

Geschichtsbetrachtung ohne ständige letzte 
Stellungnahme, ist wohl gleicherweise das, 
was Größe und Wert dieses Buches wie auch 
seine Begrenzung ausmachen. 

H. Krauß S.J. 

Stern, Karl, Die Feuerwolke. 
(The pillar of fire.) • Lebensgeschicfite 
und Bekenntnis eines Psychiaters. Salz- 
burg, Otto Müller Verlag, 1954. 319 S. 

Eigenartig und für den mit der Kirche Le- 
benden erregend ist wohl jedes Konversions- 
buch. Das hiermit anzuzeigende ist beides 
dadurch, daß es von einem Juden geschrie- 
ben ist, der auf schwierigen äußeren und 
inneren Wegen in die Kirche geführt wurde. 
Karl Stern, 1906 in Bayern geboren und in 
München die Schule abschließend, Mediziner, 
noch bis zum Jahre 1935 in Deutschland le- 
bend und wirkend, dann in England, endlich 
in Kanada ansässig, gibt nicht nur einen 
•sehr interessanten" Lebensbericht, sondern, 
was man sonst von jüdischer Seite aus sel- 
ten oder nie erfährt, einen konkreten Ein- 
blick in orthodoxes und liberales Judentum, 
Judentum als völkische, als religiöse, als in- 
dividuelle Tatsache und Aufgabe, frommen 
und nur mehr politischen Zionismus, Opfer 
im Hitlerstaat usw., dies alles in souveräner 
Darstellung, sehr klug und sowohl persön- 
lich wie zeitgeschichtlich gewichtig. Was man 
gemeinhin nur theologisch weiß oder glaubt, 
hier spricht es einmal verkörpert und be- 
zeugt aus einer starken, ehrlichen, Wahrheit 
suchenden und Wahrheit findenden Menschen- 
seele, nämlich: Jüdische (wesentlich ja rasse- 
gebundene) Religion ist seit Christi Leben 
und Sterben tragischer Anachronismus und 
kann, so sehr Talmud und Kabbala die erste 
reine kultgebundene Thora-Lehre fortgebil- 
det, umgedeutet, vertieft und bereichert ha- 
ben, niemals mehr die ursprüngliche Aktua- 
lität erreichen (ergreifend, zu sehen, wie der 
Jude zunehmend stark erlebt, daß ihm die 
Verehrung Abrahams, der Propheten, der 
Psalmen mit den Christen, die den Namen 
verdienen, stärker verbindet als mit den 
Glaubensgenossen seiner Jugend). Dieses 
von einem mit sich selbst strengen Menschen 
bis zu seiner Teilnahme an den Mysterien 
der Kirche durchlebt zu sehen, ruft Dank und 
Verpflichtung auf. 1. •Dank sei dem Herrn, 
der mich aus Gnad' in seine Kirch' berufen 
hat!" 2. Dem Judentum aber wird der Christ 
nur gerecht, wenn er ihm mit der Liebe zu- 
getan ist, die der hl. Paulus im Römerbrief 
bekundet hat. So führt Karl Sterns Konver- 
sionsbuch in die Weite und in die Tiefe, als 
Verheißung und auch als, vom Verf. freilich 
unbeabsichtigte Mahnung. B. Martin 



400 Buchbesprechungen 

Baker, Gladys: Mein Weg nach 
Damaskus. Amerikanische Korres- 
pondentin auf der Suche nach der Wahr- 
heit. Übersetzung aus dem Amerikani- 
schen. Heidelberg, F. H. Kerle Verlag, 
1954, 300 S. DM 9.80. 

Bekenntnis zur katholischen 
Ki r c he. Mit Beiträgen von Martin 
Giebner, Rudolf Göthe, Georg Klünder, 
Heinridi Schlier. Herausg. von Karl 
Hardt. Würzburg, Echter-Verlag 1955, 
193 S., Ln. DM 7,50. 

Erst berühmte Inlands- und Auslandskor- 
respondentin • sie hat in Amerika so ziem- 
lich alles und in der Alten Welt Persönlich- 
keiten wie Kemal,. Atatürk, Mussolini, Freud, 
Jung, Shaw u. a. m. interviewt •, dann von 
einem unheilbaren Leiden befallen, das sie 
zu jahrelangem Krankenlager zwingt, hat 
die Verf. es verstanden, schon gleich nach 
ihrer Konversion einen ernstzunehmenden 
Bericht über ihre innere Entwicklung zu ge- 
ben. Dabei versteht es die geschichtliche Re- 
porterin, den Leser in Spannung zu halten, 
ganz gleich ob sie ihre journalistischen Aben- 
teuer oder die Bemühungen der medizini- 
schen Kapazitäten oder dann schließlich den 
Konvertitenunterricht bei Msgr. Sheen dra- 
matisiert. Das letztere vermochte sie so ne- 
benbei zu einer ganz brauchbaren und dabei 
sogar unaufdringlichen Apologetik auszu- 
bauen. Es ist eine der für Amerika anschei- 
nend typisch werdenden Bekenntnisschriften, 
die aber sicherlich trotz, oder gerade wegen 
ihrer (im guten Sinne) naiven Unbeküm- 
mertheit auch der Alten Welt etwas zu sa- 
gen haben, wo man vielleicht zu schnell und 
zu blasiert aller Darstellung des Subjek- 
tiven im religiösen Bereich gegenübertritt, 
wenn es sich nicht um eine kanonisierte oder 
sonstwie anerkannte Autorität handelt. 

Mag also die Darstellung für europäische 
Ohren manchmal etwas eigenartig wirken • 
es sind z. B. innere Erfahrungen und Erleb- 
nisse kurzerhand unter ,Mystik' eingereiht, 
es tritt das Faible der amerikanischen Frauen- 
welt für den Menschen Fulton J. Sheen in 
köstlicher Unbefangenheit zutage oder es 
werden die echt weiblichen Sorgen um Kleid 
und Frisur zur ersten heiligen Kommunion 
geschildert •, so gewinnt man doch den 
Eindruck, daß hier eine kluge und im tief- 
sten auch demütige Frau Gott gesucht und 
ihn und seine Kirche auf dem Wege des Lei- 
dens schließlich gefunden hat. Man sehe auf 
das, was die Verf. sagen will, und man wird, 
da Geschmacklosigkeit oder Unklugheit 
durchaus fehlen, das Buch mit Freude und 
Gewinn lesen. 

Ob Behauptungen wie, daß Msgr. Sheen 
bei Überbringung der Krankenkommunion 
,den Abendmahlritus zelebrierte' auf Kosten 
der Verf. oder der Übersetzung gehen, ließ 
sich nicht feststellen. 

H. Krauß S. J. 

Vier ehemalige evangelische Theologen 
berichten in diesem Buch, auf welchen We- 
gen und aus welchen Gründen sie zur katho- 
lischen Kirche kamen. Ihre Rechenschafts- 
berichte • denn das wollen sie sein • sind 
um so beachtenswerter, weil ihre Verfasser 
jahrzehntelang im Seelsorgsdienst der evan- 
gelischen Kirche oder im theologischen Lehr- 
beruf standen und sich erst nach langem, 
schmerzlichem Suchen und Prüfen entschlie- 
ßen konnten, ihr bisheriges Amt aufgegeben 
und katholisch zu werden. Pfarrer Giebner, 
der sich zuerst der Hochkirchlichen Vereini- 
gung angeschlossen und dort durch Professor 
Heiler die Priesterweihe empfangen hatte, 
fand über die Frage nach der apostolischen 
Sukzession, über Liturgie, Gottesdienst und 
Sakramente und über die Marienverehrung 
zur Kirche zurück, während Pfarrer Göthe 
sich ganz allmählich aus und mit dem from- 
men •Dachkreis" in die katholische Kirche 
hineingebetet und hineingelebt hat. Bei Pfar- 
rer Dr. Klünder war es der (im Gegensatz 
zu der im Evangelium verheißenen Fülle der 
Kirche) in den evangelischen Kirchen er- 
fahrene Mangel, das Ungenügen, die Un- 
ordnung, die Zerrissenheit und Traditions- 
losigkeit, die ihn aus dem protestantischen 
Raum herausdrängten. Für den Bonner 
Exegeten und Bultmannschüler Schlier kam 
der entscheidende Anstoß zum Übertritt in 
die Kirche aus dem Studium des NT, so wie 
es sich unbefangener historisch-kritischer 
Auslegung darbot. Es war also, wie er selbst 
sagt, ein •echt protestantischer" Weg, den er 
zur Kirche ging. 

Die Berichte sind nach Stil und Gehalt 
(was den •Erweis der katholischen Wahrheit" 
angeht) sehr verschieden. In einem aber 
stimmen sie alle überein: sie zeugen (sub- 
jektiv) nicht nur von leidenschaftlicher 
Wahrheitssuche, die sich keine Schwierig- 
keit schenkt, sondern machen (objektiv) 
offenkundig, daß es immer wieder das Phä- 
nomen der sichtbaren Kirche ist, an dem sich 
alles Fragen entscheidet. Historisch und 
theologisch am klarsten tritt das in den Be- 
richten von Klünder und noch mehr von 
Schlier hervor. So vermag das Buch dem 
Katholiken die Wahrheit seines Glaubens 
zu erhärten, dem Suchenden aber eine wirk- 
same Hilfe zu sein. 

H. Bleienstein SJ. 




