B UCHBEG SPRET CHUNGEN

Heilige Schrift

Stier, Fridolin, Das Buch ljjobd.
Hebrdisch und Deutsch. Miinchen, Késel
(1954). 326 S., DM 25.—.

Dieser besonders grofziigig und geschmack-
voll ausgestattete Band will in erster Linie
eine neue Ubertragung des Jobbuches bie-
ten. Denn ,im Ubersetzen schliefit sich der
Kreis, Anfang und Ende alles auslegenden
Tuons®* (361). So heifit es im ,Postscriptum®,
das anstelle einer Einleitung die Prinzipien
skizziert, die dieser neuen Ubersetzung zu-
grunde liegen. Sie bezeugen, ebenso wie die
Ubersetzung selbst, ein schr ernstes Ringen
mit dem oft unsichtbaren oder mehrdeuntigen
Urtext, der unvokalisiert und sehr gerau-
mig in kurzen Stichen gedruckt, dem deut-
schen Text gegeniibergestellt ist, und nicht
weniger mit dem deutschen Wort, das, im
Bemiihen um treue Wiedergabe des Origi-
nals nach Inhalt und Sprachgestalt, oft recht
hart und kantig, aber zumeist ebenso tref-
fend gewihlt ist. Gewif, nicht jedem wer-
den die ungewohnten endungslosen Formen
und harten Satzstrukturen, die der Uber-
setzer bevorzugt, zusagen; aber sie entspre-
chen am ehesten der Gedrungenheit und dem
Rhythmus des hebrdischen Wortes, das ,schwer
und voll, mehr dunkellautend als hellts-
nend“ (360) in diesem gewichtigen ,Doku-
ment eines Gotteskampfes“ (261) daherschrei-
tet.

Diese doppelte Textwiedergabe fillt die
groflere Halfte des Buches (9—214). Eng
zu ihr gehdren die ,Text- und Sacherliute-
rungen® (259—354). Denn sie erdrtern zum
grofiten Teil textkritische und philelogische
Fragen und wenden sich ihrer ganzen Art
nach hauptsichlich an den Fach-Exegeten,
dem sie manche neue Anregung bieten. Ein
zusammenhingender Kommentar, der den
Inhalt und Gedankenfortschritt der einzel-
nen Reden sdhirittweise begleitete und ver-
deutlichte, wird nicht gegeben. Dafiir findet
sich aber als zweiter Teil eine gedringte
zusammenfassende ,Auslegung” (215—258),
die die Grundlage des Ganzen und die gei-
stige Position der einzelnen Parteien dieser
Prozefhandlung sehr treffend zeichnet und
so zum richtigen Gesamtverstindnis hinfihrt.
Das ganze Buch wird sehr konsequent als
»Antritt eines Menschen zum Prozefl gegen
Gott“ (217) verstanden, gegen den Gott der
Weisheitslehre mit ihrer gradlinigen Ver-
geltungstheologie, der im Dialog sowohl die

Freunde wie Job selbst anhingen. Wihrend
die Freunde von diesem Dogma aus Job auf-
grund seines Leidens schuldig sprechen, er-
klirt Job aufgrund seines Unschuldsbewuft-
seins von der gleichen Voraussetzung aus
Gott fiir ungerecht nnd schuldig, und fordert
ihn zur gerichtlichen Verantwortung, erwar-
tend, dafl er Job als gerecht und sich selbst
als ungerecht an ihm handelnd anerkenne.
Gott aber ,stellt“ sich Job nicht nur auf die-
ser Ebene, sondern bringt ihm durch die Fra-
gen der Gottesreden seine absolute Unbe-
dingtheit zum Erlebnis und fithrt den Job
des Dialogs damit zu jener Bedingungslo-
sigkeit der Hingabe, in die der Verf. den Job
des Dialogs bereits vorwegnehmend gestellt
hatte. Sie bedeutet zugleich eine Ableh-
nung des Vergeltungsdogmas als Schlissel
zum Verstindnis des gott-menschlichen Ver-
hiltnisses.
J. Haspecker S. J.

Perk, Johann, Die Apostelge-
schickhkte Stuitgart, Uerlag Keppler-
haus, 1954. 289 §.

Der Name Johann Perk ist durch die Her-
ausgabe seiner deutschen Synopse bestens
bekannt. In dem vorliegenden Werk ist es
sein Ziel, die Apostelgeschichte fiir den heu-
tigen Menschen zu erschliefen. Weit dariiber
hinaus wird dem Verstindnis aller neute-
stamentlichen Schriften gedient. Denn hier
liegt nicht wieder ein trocdkener Kommentar
vor, sondern der Verf. 148}t in einigen ein-
leitenden Kapiteln die damalige Welt in
voller Lebendigkeit aufleuchten. Er zeigt mit
ausgezeichneter Sachkenntnis die kulturellen,
sozialen und religiésen Zustinde innerhalb
des Gottesvolkes Israel zur Zeit Christi.
Aber fiir das Wachsen der jungen Kirche
ist auch die Umwelt von entscheidender Be-
deutung. Darum schildert Perk die Sitten
und Gebridudie der griechisch-hellenistischen
Kultuar, ihre Mythen und Mysterien. In der
Welt des Rechts war das romische Wesen
mafgebend und dem ausgeprigten Erlésungs-
bediirfnis der nachaugustiischen Zeit schie-
nen die orientalischen Geheimreligionen zu
entsprechen. Erst wenn man die Welt der
Menschen von damals kennt, versteht man
den Text der Apostelgeschichte, die Schwie-
rigkeiten der Missionsarbeit und die tigli-
chen Probleme der Neudiristen recht. Jeder



388

einzelne Abschnitt wird sorgfaltig erlautert.
So kann das Werk als praktisches Betradi-
tungsbuch benutzt werden. Genau so gut
kann es fiir Bibelkreise eine wertvolle Hilfe
sein. Fiir das Privatstudium empfichlt es sich
durchseineSachverzeichnisse, Ubersichtenund
die Orientierungskarte im Anhang. Der Vor-
zug dieser gediegenen Ausgabe liegt darin,
daf nicht allein der Text in einer sprachli-
chen Neuformung gebotenwird,dafl nicht nur
das historische Geschehen treu iiberliefert
wird, sondern, dafl sich das Geschchen dem
Verstindnis mithelos erschlieBt. Dem V.,
der zu der Ordensgemeinschaft der Salesia-
ner gehort, ist zu danken, daf er das Inter-
esse an der friihchristlichen Mission in weite
Kreise tragt. Ein erschdpfendes Eingehen
auf die komplizierten exegetischen Probleme
der Apostelgeschichte war daher nicht mdg-
lich. Die Fachwissenschaftler dirften wobl
noch manche Frage und vielleicht auch man-
ches Fragezeichen anzubringen haben. Aber
es ware unbillig, zn verlangen, dafl inner-
halb der gesteckten Grenzen allen Ansprii-
chen geniigt wird. G. Soballa S. ]. .

Pesch, Wilhelm CSSR, Der Lohn-
gedanke in der Lehre Jesu
Uerglichen mit der religiosen Lohnlehre
des Spatjudentums. Miinchen, Karl Zink
Uerlag, 1955. X und 156 S. (Miinchener
theologische Studien. Historische Abtei-
lung, 7. Bd.)

Das Thema der Abhandlung wurde als
Preisaufgabe gestellt. Seine vorliegende
Durchfithrung (die als Dissertation ange-
nommen wurde) stellt wegen ihrer methodi-
schen Klarheit und Vielseitigkeit — formge-
schichtlich, textkritisch, exegetisch und bibel-
theologisch — eine gute Leistung dar.

Das Buch gliedert sich in zwel Teile. Der
erste ist die exegetische Grundlegung, in der
die wichtigsten Aussagen Jesu tiber die gott-
liche Vergeltung eingchend erkldrt werden.
An der Spitze stehen seine Lohnverheifiun-
gen im Gewande spitjiidischer Redeweise,
von der Jesus Worte und Bilder und zum
Teil auch die Sache aus der religidsen Ver-
geltungslehre seiner Zeit iibernahm, aber nie
anf Kosten der Reinheit seiner eigenen
Lehre. Das zeigen im zweiten Kapitel die
zahlreichen Texte ans Jesu Predigt gegen die
Vertreter der spatjudischen Vergeltungs-
lehre: gegen ihre falschen Vorstellungen vom
vergeltenden Gott, gegen ihr falsches Bild
von der menschlichen Verantwortung und
Leistung und gegen ihre falsche Auffassung
vom gottlichen Gericht. Wie Jesus in seiner
Volks- und Jingerpredigt positiv itber Lohn
und Strafe dachte, lehrt das dritte Kapitel,

Buchbesprechungen

in dem die religiésen Voraussetzungen des
gottlichen Lohns, die grofie Alternative Lohn
oder Strafe und die Lohnverheilungen fir
die Nachfolge Jesu behandelt werden.

Im zweiten Teil des Buches wird geschicht-
lich-theologisch der Vergeltungsgedanke in
der Lehre Jesu mit der religiosen Vergel-
tungslehre des Spatjudentums verglichen.
Hier wird auf Grund der Texte und der bis-
herigen Forschungsergebnisse versucht, die
Whurzeln der Lehre Jesu aufzudecken, wie
sie sich in den Offenbarungen des Alten Te-
stamentes und in den Gedanken der grofien
Lehrer des Spitjudentums vorfinden. Jesu
Kampf gegen die Miflbildungen der offen-
barten Lohnlehre soll aus der religiésen Ent-
wicklungen und Zeitverhiltnissen verstan-
den werden. Dariiber hinaus soll die Frage
beantwortet werden, was man als den neuen
Beitrag Jesu zur religidsen Lohnlehre be-
zeichnen darf.

Mit diesen Zielsetzungen wird im ersten
Kapitel ein geschichtlicher Uberblick iiber die
Vergeltungslehre Israels und des Judentums
gegeben und dabei der schwierige Versuch
gemacht, die Vergeltungslehre des palastini-
schen Judentums zur Zeit Jesu darzustellen.
Zunichst werden die zwei fithrenden Ge-
danken vom Gesetz und der Erlésung her-
vorgehoben und anschliefend gezeigt, wie
sich die maflgeblichen Richtungen, die Apo-
kalyptiker und die Pharisder, dazu stellten.
Die meisten hielten sich an die Lehren von
einem rechtlich geschuldeten Lohn, von der
Gleichheit des Lohnes mit der Leistung, vom
Straf- und Lohncharakter des irdischen Ge-
schicks und der sicheren Rettung der Abra-
hamskinder: offenbarungswidrige Auffas-
sungen, die Jesus scharf ablehnen, ja be-
kimpfen mufite. Das ergibt sich konsequen-
terweise aus seinen Lehren iber die Eigen-
schaften der gottlichen Vergeltung, die im
zweiten Kapitel als v6llig ungeschuldet, rein
transzendent, menschlicher Berechnung ent-
zogen und von nationalen Schranken geldst
erwicsen werden. Im dritten Kapitel wird
die Gabe Gottes und der Anteil des Men-
schen in der Lohnlehre Jesu bestimmt. Die
Gabe Gottes ist seine Konigsherrschaft, die
Gemeinschaft mit ihm oder das Himmelreich,
das von den wahren Gottesverehrern nicht
durch Leistungen erstiirmt werden kann, son-
dern als reines Geschenk empfangen werden
soll. Damit schiebt aber Jesus den Anteil des
Menschen, seine sittliche Tat, nicht beiseite.
Sie gehort zu dem Gott schuldigen Gehorsam
wesensmafBig und selbstverstindlich dazu.
Darum bleibt der Mensch vor Gott immer
Jrechtlos“ und kann auch bei héchster Lei-
stung keine Forderungen an ihn stellen.
Diese Tatsache schliefit aber, nach dem In-
halt des vierten Kapitels, nicht aus, dafl auch



Buchbesprechungen

in der Lehre Jesu der Lohn- und Strafge-
danke als Motiv des religi6s-sittlichen Han-
delns von nicht geringer Bedeutung ist.

Das Buch schlieft mit einer Untersuchung
der Grinde for die Unterschiede in der
Lohnlehre Jesu und der des Spitjudentums.
Sie werden gefunden im Intellektnalismus
der offenbarungswidrigen spitjidischen Leh-
ren und in der einzigartigen Stellung, die
Jesus in seiner Lohn- und Straflehre seiner
eigenen Person zuweist: Er ist nicht nur der
Verkiinder des Gotteswillens, sondern auch
die Persénlichkeit, an der sich jeder Mensch
zu seinem ewigen Heil oder Unheil entschei-
den mufl. Damit tritt an die Stelle eines Ge-
setzbuches die nnbedingte Nachfolge Jesu, an
die Stelle der Selbsterlosung durch Gesetzes-
werke die Erlésung durch das Blut des Er-
l6sers. Damit ist jeder Formalismus und Le-
galismus verurteilt; verurteilt aber audh jede
religiése Lohnlehre, in deren Mittelpunkt
nicht die totale und personale Bindung an
die Person Jesu steht.

Wie diese und andere Schluflfolgerungen
des Verfassers zeigen, hat er sein Buch nicht
allein fiir die Fachexegeten geschrieben, son-
dern ebenso fir die Verkiindigung in Pre-
digt und Katechese. Man braucht nur die
28 ausgefithrten Bibeltexte zur Kenntnis zu
nehmen, um zu verstehen, mit welchem Recht
an die Spitze der Untersuchung das Auvgusti-
nus-Wort gestellt wird: ,Wenn Gott unsere
Verdienste kront, kront er nichts anderes als
seine Gaben.” H. Bleienstein S. J.

Schierse, Franz Joseph S.].: Uer-
heifflung und Heilsvollen-
dung. Zur theologischen Grundfrage
des Hebraerbriefes (Miinch. theol. Stu-
dien I, 9), Miinchen, K. Zink, 1955, XVI
u. 219 S., brosch. DM 21.—.

Daf diese Dissertation, die 1948 von der
theol. Fakultdt Minchen angenommen wur-
de, nun endlich gedrudkt vorliegt, ist ein
Grund zu besonderer Freude. In der jiing-
sten Zeit wendet sich die Aufmerksamkeit
der Exegeten mehr als bisher der spezifi-
schen Theologie der einzelnenneutest. Schrift-
steller zu. Sch. macht die theologische Grund-
frage des Hebr. zum Gegenstand seiner Un-
tersuchung, und er hat diese Aufgabe in
einer fir eine Diss. ungewohnlichen Weise
gelSst. Unbeirrt von den vielen, z. T. duflerst
schwierigen Problemen der Einzelexegese,
denen er nicht aus dem Wege geht, dringt
er zum Gesamtverstindnis einer Schrift vor,
die lange von den Exegeten itber Gebiihr
stiefmiltterlich behandelt und von den ib-
rigen Theologen und Verkindigern wenig
beachtet wurde. Der Grund dafir ist freilich

389

ein innerer. Der Hebr mutet stellenweise
so fremd und seltsam an, dafl man das Un-
behagen nicht loswurde, thn nicht oder nicht
richtig zu verstehen.

Um es gleich zu sagen: Sch. wirft eine
ganze traditionelle Anffassung, die bis in
die Gegenwart herrschend ist, iber den Hau-
fen. Nach ihr war der Hebr ein Schreiben,
das Judendhristen vor dem Rickfall ins Ju-
dentum mit seinem glanzvollen Kultus (also
vor 70 n. Chr.!} zurickhalten sollte, und der
Autor versuchte dieses Ziel dadurch zu er-
reichen, dafl er die Uberlegenheit des neu-
testam. Hohepriesters und scines einmaligen
Sithneopfers tiber den alttestam. Kultus auf-
zeigte. Sch. schliefit sich nicht nur dem Chor
derjenigen Forscher an, die schon langer die
Unbhaltbarkeit dieser judenchristlichen Adres-
se negativ demonstrieren, sondern weist auch
positiv nach, daf die typologische Gegen-
iiberstellung von AT und NT fiir den
Schriftsteller nur das theologische Material
bildet, um ein rein innerchristliches, rein
neutestam. Thema darzustellen: den Weg
des neutestam. Gottesvolkes mit seinem
Hohepriester Christus in das himmlische
Heiligtum, um dort — in der transzendenten
Gottessphire, die doch die eigentliche, wahre
Wirklichkeit ist — und dann -—— bei der
Heilsvollendung nach der sehnlichst und bal-
digst erwarteten Parusie — das' ,unerschiit-
terliche Reich® zu gewinnen. Warum aber
diese ganze kultische Szenerie? Darauf ant-
wortet Sch.: Weil der kultische Vorstellungs-
kreis seinen ,Sitz im Leben® der christlichen
Gemeinde hat, fiir die er schreibt, nein, fir
die er predigt; denn der Hebr. ist nichts an-
deres als eine schriftlich niedergelegte Homi-
lie, die ,erste liturgische Predigt®, die sich
sogar im Aufbau an den Gang des urchrist-
lichen Gottesdienstes hilt: Horen des Got-
teswortes, ,Hinzutreten® in der Homologie
(d.i. ein feierliches liturgisch-kultisches Chri-
stusbekenntnis) und Einschirfung der Bun-
despflichten des Gottesvolkes (206 f.). Diese
bedeutsame These stellt Sch. aber nicht etwa
als Hypothese an den Anfang, um sie dann
(wie so hiufig in Diss.) zwangslaufig zu ,be-
weisen“, sondern dullert sie im Gegenteil
erst am Ende als reife Frucht der Untersn-
chung, die auch ohne diese konkrete An-
schauung vom gottesdienstlichen Sitz des
Schreibens ihren vollen Wert behalten wiir-
de. Das eigentliche Anliegen des groflen
Theologen und Predigers jedoch, der im
Hebr zur christlichen Gemeinde spricht, ist
ein praktisch-religiéses: die Uberwindung
des auvgenblicklichen ,Schwichezustandes®
der Gemeinde, die auf dem Weg zum himm-
lischen Vaterland zu ermatten droht, nicht
nur durch duflere Schwierigkeiten, sondern
durch inneren Krifteverfall, ndmlich Schwin-



390

den des Glaubensgeistes, Gleichgiltigkeit
bis zur Vernachlidssigung der Gemeindever-
sammlungen, Siindhaftigkeit und génzlichen
Abfall.

Wir sehen sogleich, wie ,aktuell“ der Hebr
wird, und es ist eine lohnende Aufgabe, ihn
nach dem von Sch. gewonnenen Grundver-
stindnis neu zu lesen. Aber sein Werk ist
eine theol. Diss., die dieses Grundverstind-
nis erst erarbeitet, und da war es das Wich-
tigste, aber auch Schwierigste, die Katego-
rien zu erfassen und zu verdentlichen, in
denen dieser sdiriftgelehrte Theologe aus
der alexandrinischen Schule denkt, vor allem
das Urbild-Abbild-Schema und die Verbin-
dung dieses metaphysischen mit dem heils-
geschichtlich-eschatologischen Gesichtspunkt.
Ebenso schwierig ist es, seine ,Beweise® zu
verstehen, die er einzig und allein aus seiner
Septnagintabibel schopft, mit Hilfe einer den
Literalsinn stets auf einehshere Ebene trans-
ponierenden Schriftgnosis und einer typolo-
gischen Schriftexegese, die das AT mit allen
seinen Personen, Einrichtungen und Gitern
nur als Schatten und Vorbedeutung des NT
nimmt.

In einer auch didaktisch sehr geschickten
Weise beginnt Sch. mit der Darstellung des-
sen, was der Hebr unter dem ,himmlischen
Heiligtum® versteht (I. Teil S. 13—64). Fiir
alle dem Hebr eigentiimlichen Begriffe und
Anschauungen gibt er eine gedringte Uber-
sicht diber ihre Vorgeschichte, besonders im
Spitjudentum, meist auch einen knannen
Vergleich mit dhnlichen Aussagen des iibri-
gen NT. Nachdem wir in dieses uns fremd-
artige Denken des Hebr etwas eingewéhnt
sind, entfaltet sich im II. Teil vor uns die
ganze ,himmlische Welt“ des Hebr, zunichst
(protologisch) seine Schépfungslehre, dann
(eschatologisch) die Welt der Heilsvollen-
dung (S. 65—126). Denn auf diese letzte ist
der Blick ja unverwandt gerichtet; vergli-
chen mit Philo, mit dem der Autor des Hebr
nahe verwandt ist, zeigt sich das Besondere
des urchristlichen Theologen gerade in der
eschatologischen Erwartung: Die Spannung
von schon erfillter und noch nicht erlangter
Verheifung ist die Situation des augenblick-
lichen dhristlichen Heilsstandes, der nicht
mehr ,Schatten® (wie das AT), sondern
»Bild“, d. h. wesensgefilltes Bild der himm-
lischen Wirklichkeiten ist (10, 1), aber auch
nur dies. Im III. Teil (,Die himmlische Be-
rufung® S. 127—195) entwickelt Sch. schliefl-
lich auf dem Hintergrund dieses theologi-
schen Weltbildes die christliche Heilslehre
des Hebr fiir das seinem Hohepriester ins
himmlische Heiligtum nachfolgende Gottes-
volk. Dabei klart er im 1. Abschnitt (S. 127
bis 141) vor allem das Verhiltnis der noch
ausstehenden Verheiflung, (d. h., der Heils-

Buchbesprechungen

vollendung) zu den schon verwirklichten
Verheiflungen, zeigt dann im 2. Abschnitt
(S. 141—165) den Weg der Siindenverge-
bung und Todesiiberwindung und fihrt
schliefllich im 3. Abschnitt (S. 166—195) zum
Gipfel ,christlicher Kult- und Heilsvollen-
dung®, indem er das Zueinander von christ-
lichem Kult und eschatologischem Geschehen
aufzeigt: Der Kult ist Vorausdarstellung,
die Zukunft bringt die geschichtlichen end-
giiltigen Ereignisse der Ewigkeit (vgl. S.
188). ,Zusammenfassung und Ergebnisse®
nennt Sch. den anschlieRenden wichtigen Ab-
schnitt, in dem er nach dem gewonnenen
Grundverstindnis dem Hebr einen neuen
Aufbau abzulesen versucht; als Schliissel da-
zu benuizt er die pardnetischen Texte, die
das ganze Schreiben durchziehen (S. 196 bis
209). Eine veranschaulichende Skizze (210)
und Register sind weitere Hilfen fiir die Le-
ser.

Diese Ubersicht kann den Reichtum der
Arbeit nur andeuten; sie enthilt vortreff-
liche Analysen wichtiger und schwieriger
Texte, auf die im einzelnen einzugehen hier
nicht der Ort ist. Die Kithnheit der Ausle-
gung frappiert manchmal (S. 46—48 zu 9,23;
S. 104 f. zu 2,10—12; S. 110 {. za 38, 1—6);
aber gerade fiir diese aus der Gesamtschan
ermoglichten Einzelinterpretationen, die wei-
ter diskutiert werden diirften, ist man dank-
bar, so vor allem firr die mutige Deutung
der wohl schwierigsten Stelle 13,7—17 (S.
184 ff.). Bisweilen hilt Sch. ironische Bemer-
kungen gegeniiber der bisherigen Exegese
und ihren Verlegenheiten nicht zuriick; bis-
weilen scheint er die alexandrinischen Denk-
kategorien (das Urbild-Abbild-Schema) auch
auf andere neutestamentliche Schrifisteller
iibertragen zu wollen (vgl. S. 90 und 118 zu
Joh) — ein fragliches Unternehmen, da das
paulinische und johanneische Denken doch
wieder eigene Wege geht. Aber das fiir Hebr
gewonnene Grundverstindnis iiberzeugt, da
es die Texte wirklich verstehen lehrt. Auf je-
den Fall gebiihrt Sch. das Verdienst, die Be-
sonderheit der theologischen Denk- und An-
schauungsweise des Hebr so klar wie noch

" nie herausgearbeitet zu haben. Zugleich baut

er denjenigen, die dogmatisch und schola-
stisch zu denken gewohnt sind, Briicken zum
leichteren Verstindnis und beseitigt die drg-
sten Steine des Anstofles (vgl. die Exkurse
S. 60—64 und 163—165). Seine Arbeit ist ein
gutes Beispiel dafiir, wie man die biblischen
Schriftsteller nach ihren eigenen Vorausset-
zungen kongenial verstechen und nicht in die
Zwangsjacke einer andersartigen Begriff-
lichkeit pressen sollte.

So bleibt nur zn wiinschen, dafl dieses
Werk nicht nur die Aufmerksamkeit der
Exegeten, sondern auch der Theologen an-



Buchbesprechungen 391

derer Disziplinen erregt. Dariiber hinaus
wiinscht man ihm theologisch interessierte
Leser, die bei der manchmal nicht leichten,
aber stets anregenden, ja bewegenden Lek-
tiire nicht halbwegs ermatten, sondern bis
znm Ende durchhalten, wo ihnen auch geist-
liche Friichte der hohen Gedankenwelt des
Hebr gereicht werden (vgl. die beherzigens-
werten Ausfithrungen iiber den Charakter des
christlichen Kults und {iber kultische Frém-
migkeit S. 194 {.). Rudolf Schnackenburg

H. M. Féret O.P.: Die Geheime
Offenbarung des heiligen
Johannes. Eine christliche Schau der
Geschichie. Diisseldorf, Patmos-Uerlag,
1955, 264 §., Lw. DM 14.50.

Wer zum Studium der Apokalypse nicht
den klassischen franzosisch geschriebenen
Kommentar von Pater Allo beniitzen kann.
findet in den vorliegenden, ins Deuntsche
iibersetzten Vorlesungen seines Mitbruders
Féret einen guten, weitreichenden FErsatz. Er
stimmt zwar nicht in allen Einzelheiten mit
Allos Deutungen iiberein, enthilt aber im
wesentlichen dessen Grundgedanken, die von
Féret in selbstandiger Weise historisch und
theologisch ,nachgearbeitet und in sieben
umfangreichen Abschnitten tbersichtlich dar-
gestellt werden.

Im Abschnitt I werden die iiblichen ,Ein-
leitungsfragen“ beantwortet und die politi-
schen, religiosen und literarischen Gegeben-
heiten aufgezeigt, ohne deren Kenntnis das
geheimnisvolle Buch des hl. Johannes, seine
Visionen und Weissagungen, vor allem aber
sein Hauptanliegen, die christliche Schau der
Geschichte, nicht verstanden werden kann.
Schon hier bereitet sich, wenn anch noch un-
bestimmt, die Einsicht vor, dafl die Apoka-
lypse eine prophetische Aunssage gegen die
heidnischen Vélker zu Gunsten des neuen
Gottesvolkes ist, eine Trostbotschaft an die
unter Domitian verfolgten Christengemein-
den, denen vielleicht schon Zweifel an der
Macht des Messias und der Zukunft der
Kirche gekommen waren.

Nach der Erdrterung der historischen und
literarischen Zusammenhinge wird im Ab-
schnitt IT nach dem Verhiltnis von Staat und
Kirche, von Christentum und Politik gefragt,
und die Reich-Gottes-Predigt der synopti-
schen Evangelien mit der Lehre vom univer-
salen Konigtum Christi in der Apokalypse
in Einklang gebracht. Des naheren geht es
um die Frage, inwiefern Jesus Christus, nach
dessen Worten das ,Reich Gottes® zuerst in
uns ist und der Gott gibt, was Gottes ist und
dem Kaiser, was dem Kaiser gehort, gleich-
wohl ,der Kénig der Kénige* und ,der Herr
der Herren® sein kann. Als Resultat ergibt
sich, dafl von allen Biichern der Heiligen

Schrift die Geheime Offenbarung das Buch
ist, das auf diese religionspolitischen Fragen
fir alle Zeiten die inspirierte neutestament-
liche Antwort gibt.

Im III. Abschnitt ,das Christusgeheimnis
der Apokalypse® werden hervorgehoben
1. der Nachdruck, mit dem der Seher von
Patmos die machtvoll wirkende Gegenwart
des erhéhten Herrn inmitten der verfolgten
Gemeinden vor Augen stellt und damit in
Verbindung die Kithnheit, mit der er ihnen
den Auferstandenen als den Sieger, Richter
und Richer schildert, der die Herrschaft des
Messias iiber die Volker wieder aufnimmt
und in den dunkelsten Stunden der Ge-
schichte mit den Waffen des Wortes und der
Wahrheit verwirklichen wird. 2. die Tiefe
und Ausgeglichenheit der Lehre, die er iiber
das Geheimnis des Gottmenschen verkiindet.
3. die Kraft der Trostung und Frmunterung,
die diese Botschaft den verfolgten Christen
aller Zeiten bringen mufi.

Wurde im II1. Abschnitt festgestellt, daf8
nach der Lehre der Apokalypse der anfer-
standene Christus der Sieger ist und die
volle Weltherrschaft in der Geschichte be-
sitzt, so wird im Abschnitt IV gezeigt, wie
er diese Herrschaft wirklich ausiibt und wel-
chen Sinn die Christen den Ereignissen der
von ihm gefiihrten Geschichte beizulegen ha-
ben. Krieg, Hunger und Pest als gottliche
Strafen firr die menschlichen Gemeinschaf-
ten, das Gebet der Martyrer und Heiligen
um Rache an den Feinden Gottes, die kos-
mischen Katastrophen als Einleitung des
Weltgerichtes und schliefilich das Endgericht
selbst: das sind nach der Offenbarung von
Patmos die in der Geschichte wirkenden
Michte, die der Herrschaft Christi unter-
worfen sind und seinen Endsieg herbeifiih-
ren. Warum aber 148t diese Endzeit so lange
auf sich warten? Die Apokalypse antwortet,
weil die Zahl der Auserwihlten noch nicht
voll ist. Ihre Erfiillung ist das Ziel der Zeit
und das Hauptmoment der christlichen Auf-
fassung vom Sinn der Geschichte.

Welche Bedeutung darin dem Satan zu-
kommt, ist der Inhalt des V. Abschnittes, in
dem das Wirken teuflischer Michte in der
Geschichte geschildert wird. Das Neue der
apokalyptischen Dimonologie liegt darin,
daf sie Satan in seinen Umtrieben innerhalb
der menschlichen Gemeinschaften zeigt und
ihn hinter den grofien Ubeltitern der Welt-
geschichte erblicken lehrt. Thn mufl man am
Werke sehen in dem liignerischen Trug der
Ciasaren und der Staatsvergotterung, aber
auch hinter den falschen religiésen und phi-
losophischen Lehren, welche die Vergétzung
des Kaisers und des romischen Imperiums
erst ermdglicht haben.

Was im Abschnitt VI iiber ,die Kirche und



392

das’himmlische Jerusalem® und im Abschnitt
VII iiber den ,Ablauf der Geschichte und
das Ende der Zeiten* gesagt wird, ist an
Gedanken so reich und mannigfaltig und so
eng an die Erklarung der betreffenden Texte
gebunden, dafl es nicht méglich ist, ndher
darauf einzugchen. Das bisher Ausgefithrte
diirfte aber geniigen und zu dem Urteil be-
rechtigen, dafl uns P. Féret mit seinem Buch
nicht nur eine gute Einfihrung in das Ver-

Buchbesprechungen

stindnis der Apokalypse geschenkt, sondern
gerade auch dem Laien den Zugang zu einem
biblischen Werk erschlossen hat, das auf den
ersten Blik ziemlich wirr und dunkel er-
scheint. Gleichzeitig hat er einen Beitrag zur
christlichen Schau der Geschichte geleistet,
der mit seinen realistischen Optimismus auch
fir die Gegenwart von grofler praktischer

Bedeutung ist.
H. Bleienstein S. J.

Theologie

Rahner, Karl: Schriften zur
T heologie. Einsiedeln, Ziirich, Kiln,
Benziger Uerlag. Bd. 1, 1954, 414 §.,
DM 18.90; Bd. 11, 1955, 395 S., DM
18.90.

Das Erscheinen der gesammelten Aufsitze
von Karl Rahner unter dem Titel ,,Schriften
zur Theologie®, stellt sich im Raum theolo-
gischer Arbeit als ein seltenes und darum
um so begliickenderes Ereignis dar. Was cha-
rakterisiert dieses Ereignis?

Zunidchst wird in den Aufsdtzen spiirbar,
dafl hier ein Theologe die Theologie aus
persénlichster, geradezu leidenschaftlicher
Anteilnahme seines Herzens betreibt. Karl
Rahner ist so sehr ergriffen von seinem
Gegenstand, dafl immer die ganze Existenz
eingesetzt wird und nicht nur ein forschender
und spekulierender Verstand. Bis in die Be-
wegtheit der so plastischen und doch unge-
mein genauen Sprache wird das deutlich.
Von daher wird auch verstindlich, daf} die
aufmerksame und besinnliche Lektiire der
Arbeiten in eigentiimlicher Weise das reli-
giose Herz der Lesenden anriihrt.

Zweitens zeichnen sich die Aufsitze durch
einen neuen denkerischen Ansatz aus. Man
kann ohne Ubertreibung sagen, daf} in ihnen
die Theologie eine neue Stufe der verstehen-
den Reflexion auf die vorgegebenen Offen-
barungsdaten erreicht. Diese aber sind im
Hinblick auf die gesamte Tradition, die ge-
nauestens beachtet und bedacht wird, immer
gegenwirtig. Von woher geschieht nun das
Neudenken der Glaubenswahrheiten? Der
neue Ansatz, so will uns scheinen, entfaltet
sich von einer urspriinglich anthropologi-
schen Einsicht her. Der Mensch selber ver-
steht sich neu und tiefer. Er versteht sich als
»,Geist in Welt“, als leibhafter Geist, also
als wissendes und in Freiheit iiber sich selbst
verfliigendes Wesen, das sich nur verwirk-
licht und so zu sich selber kommt in der
Materialitit seines Leibes. Mit anderen
Worten: Die vieldimensionierte Wirklichkeit
einer leibhaften Person, ihr Wesen und ihre
Verwirklichung in der Geschichte wird neu

und tiefer durchdacht. Drei philosophische
Kategorien inspirieren grundlegend Rahners
Denken: Geist, Materialitit und Geschichte.
Von daher wird eine Theologie entfaltet, die
der Gestalt der konkreten heilsgeschichtli-
chen Begegnung Gottes mit dem Menschen
adiquater zu entsprechen scheint.

Aus dem Gesagten wird auch verstiandlich,
dafl von den 21 Abhandlungen, die zum
ersten Mal in verschiedenen theologischen
Zeitschriften erschienen sind (darnnter eini-
ge in dieser Zeitschrift), eine ganze Reihe
nnmittelbar die christliche Frommigkeit be-
treffen, wie die iiber das Bulsakrament, dber
personale und sakramentale Frommigkeit,
iber Schuld und Schuldvergebung, iber den
Ablaf, iiber die Auferstehung des Fleisches,
fiber die Unbefleckte Empfingnis und iber
die Aufnahme Mariens in den Himmel. Sie
zeigen in vorbildlicher Weise, von welcher
Tiefe und welchem Reichtum eine theol. un-
terbaute Frommigkeit sein kénnte. Wir war-
ten mit Spannung auf den dritten Band, der
die Abhandlungen der aszetisch-mystischen
Theologie im engeren Sinn bringen soll.

Im ersten Band der ,Schriften zur Theolo-
gie“ befindet sich ein Aufsatz, der iiber-
schrieben ist: ,Uber den Versucheines Aufris-
ses einer Dogmatik“. Wir méchten sebr wiin-
schen, dafl noch manches Kapitel dieser Dog-
matik von Karl Rahner selbst entworfen

wird. H. Wulf S. ].

Uan der Meer, F.: Katechese.
Eine Unterweisung im Glauben der Kir-
che. Kéln, Uerlag ]. P. Bachem, 1954.
(Aus dem Hollidndischen iibertragen von
Auguste Schorn.) 343 S., Ln. DM 18.—.

Der Verf. ist durch sein beriihmtes Buch
»Augustinus als Seelsorger” anch in Deutsch-
land aufs beste eingefiihrt. Man geht darum
mit grofien Erwartungen an sein neues Werk
heran und ist nicht enttduscht. Es erschien
zum ersten Mal 1941 und wurde firr die
deutsche Ubertragung auf Dreiviertel seines
urspriinglichen Umfangs gekiirzt. Die da-



Buchbesprechungen 393

durch erreichte gréBere Straffung ist dem
Buch nach Ansicht des Verf. zugute gekom-
men.

Wie Titel und Untertitel schon besagen,
handelt es sich um eine vollstindige Unter-
weisung im kath. Glauben. Wenn mit Be-
tonung vom Glauben der Kirche die Rede
ist, so entspricht dem, dafl die Unterweisung
den zwd6lf Artikeln des Apostolischen Sym-
bolums, dem ehrwirdigsten Glaubensbe-
kenntnis der Kirche, folgt. Der Verf. schopft
aus einer groflen Fiille. In souveriner Ma-
nier handhabt er die Schrift und die diristli-
che Uberlieferung. Vor allem in der Viter-
theologie ist er als Patristiker ganz zu Hau-
se; aber auch die Anliegen der heutigen
kath. Theologie sind ihm nicht unbekannt.
So entsteht kein trockenes Schulbuch, wie es
der Titel ,Katechese” nahelegen konnte, son-
dern ein ungemein fesselndes Lesebuch. Die

Diktion hilt sich moglichst von der theo-
logischen Fachsprache frei, ist anschaulich
und stellt die Glaubensgeheimnisse in ihren
Zusammenhingen dar, ohne dabei an be-
grifflicher Klarheit und dogmatischer Pri-
zision einzubiiflen. So ist das Buch nicht nur
{iir den Seelsorger und Katecheten, sondern
noch mehr fiir gebildete Laien gedacht. Nach
eigener Erfahrung eignet es sich auch vor-
ziiglich fiir den Konvertitenunterricht. Es ist
allerdings keine Apologetik; es will den
Glauben nicht in erster Linie gegen Angriffe
verteidigen, sondern positiv in seinem gan-
zen Reichtum entfalten. Und das gelingt ihm
vorziiglich. Man kann im einzelnen in Bezug
auf die Auswahl des Stoffes seine Wiinsche
haben, aber aufs ganze gesehen, hat das
Werk heute in Deutschland nicht seinesglei-

chen. Fr. Walf S. J.

Kirchen- und Fréommigkeitsgeschichte: Mittelalter

Schieffer, Theodor: W infrid-Bo-
nifatius und die christli-
che Grundlegung Europas.
Freiburg, Uerlag Herder, 1954. V1II
und 326 S. in Ln. DM 15.80.

Von den Schriften, die 1954 als Gedenk-
gaben zum 1200. Todestag des hl. Bonifa-
tius erschienen sind, ist das Werk des Kol-
ner, friher Mainzer Ordinarius fiir mittel-
alterliche Geschichte sicher das wissenschaft-
lich bedeutendste. Es darf aber nicht als eine
blofle Frucht des Gedenkjahres verstanden
und mit einer gewé6hnlichen ad hoc verfal-
ten Jubildumsschrift verwechselt werden.
Das Buch ist eine hochwissenschaftliche, aus
der Schule W. Levisons (T 1947) hervorge-
gangene Monographie, die nach jahrelangen
quellenkritischen Vorarbeiten und Studien
zur Kirchengeschichte des 8. Jahrhunderts
die Geschichte des Winfrid-Bonifatius neu
darstellen und dabei alle Ergebnisse der bis-
herigen Forschungsarbeit beriicksichtigen will.
Mit welchem Aufgebot von Fleiff und Um-
sicht der Verf. dabei zu Werke ging, bewei-
sen schon rein duflerlich die 23 Seiten ,Quel-
len- und Literaturverweise“, die in den
Stand und die Fortschritte der Bonifatius-
Forschung einen ausgezeichneten Einblick ge-
wihren. Einen besonderen Fortschritt be-
deutet der erste Band der ,Kirchengeschichte
Deutschlands“ von Albert Hauck, der die
Gestalt des Bonifatius fir die ernste For-
schung endgiiltig dem geschichtswidrigen
Streit der Konfessionen entrissen und ge-
zeigt hat, dafl Bonifatius zu den grundlegen-
den Gestaltungskriften des europiischen

deutschen Mittelalters zihlt und alle weitere
Geschichte von seiner Leistung und seinem
Erbe zehrt.

Trotzdem vermag Schieffer nicht zuzuge-
ben, dafl es Hauck ganz und vorbehaltlos ge-
lungen sei, die Gestalt des Bonifatius aus
der geistigen und politischen Welt seines 8.
Jahrhunderts verstindlich zu machen, und
gerade auf dieses Ziel hin sollen die Kor-
rekturen, zu denen er sich in seinem Werk
genétigt sieht, einen Schritt weiterfiihren.
Dazu war es notwendig, den Gedanken an
eine neue, dem gegenwartigen Wissensstand
gemifle Bonifatius-Biographie, die dem
Verfasser zuerst vorschwebte, fallen zu las-
sen. Denn eine Lebensbeschreibung im tra-
ditionellen Sinne vermag infolge ihres in-
dividualistischen-persdnlichen Grundcharak-
ters den groflen Gestalten des Frithmittelal-
ters nicht gerecht zu werden. Da diese nicht
dank ihrer persénlichen Originalitit, son-
dern als Vertreter sittlicher, sozialer Machte
geschichtlich wirksam wurden, kénnen ihre
Leistungen nur in einer weiter ausholenden
Gesamtschan ihrer Zeit und ihrer Welt sicht-
bar gemacht werden. Darum finden sich in
Schieffers Buch vier umfangreiche Kapitel,
die sich nur am Rand auf die Person des
Winfrid-Bonifatius beziehen, aber wesent-
lich nnd unentbehrlichsind, um Bonifatius als
einen Menschen, Heidenprediger, Bistums-
und Klostergriinder des 8. Jahrhunderts
ganz zu erfassen.

Das Werk setzt ein mit einem Riick- und
Rundblick auf die kirchengeschichtliche Si-
tuation der Wende vom 7. zum 8. Jahrhun-
dert und wird im 2. Kapitel erginzt durch



394 . Buchbesprechungen

einen Uberblick iiber ,die vorbonifatiani-
sche Germanen-Mission im Frankenreich“.
Erst im 3. Kapitel werden ,die Anfinge
und ersten Missionsjahre des Winfrid-Boni-
fatius“ behandelt. Von diesem biographi-
schen Detail kehrt Schieffer sofort wieder
zur Betrachtung des ,weltgeschichtlichen
Hintergrundes“ zuriick, indem er sich den
geschichtsformenden Michten und Partnern,
vor allem den Pidpsten und Frankenherr-
schern, zuwendet, die Winfrid-Bonifatius*
Leben und Wirken, seine Erfolge und Nie-
derlagen mittelbar oder unmittelbar beein-
fluit haben. Es geschieht in den entscheiden-
den Kapiteln IV u. V, in denen ,das Mis-
sions-, Organisations und Reformwerk im
Zeitalter Karl Martells, Karlmanns und
Pippins des Jiingeren“ beschrieben wird.
Hier greift Schieffer besonders weit in die
kirchliche und politische Geschichte ein, aber
nur um aus ihren Voraussetzungen und Be-
dingungen die Gestalt des Bonifatius in
eine klarere und schirfere Beleuchtung zu
riicken.
Dafl in diesem streng historischen Licht
manches anders aussieht, als es nach dem
" bislierigen Geschichtsbild den Anschein hat,
ist nicht zu verwundern. Vor allem ist Boni-
fatius keine Gestalt von einsamer heroischer
Gréfle und Einmaligkeit. Er steht auf den
Schultern seiner Vorgdnger und ist in weiten
Ausmaflen abhingig von den Kriften und
Leistungen seiner Vor- und Mitwelt. Eine
Einzelpersonlichkeit, der ausschliefllich oder
auch nur mit Vorrang die Bezeichnung , Apo-
stel Deutschlands“ zukdme, gibt es nach Aus-
weis der Geschichte nicht. Auch das Wort
»Deutschland“ 148t sich nur unter stirksten
Vorbehalten zu Bonifatius in Beziehung set-
zen, da er jener Frithzeit angehért, auf die
der Begriff ,deutsch” im geographischen und
ideologischen Sinn nicht anwendbar ist. Dar-
um haben sich auch zustindige Historiker ge-
weigert, in dem bis ins 16. Jahrhundert zu-
riickgehenden Ehrentitel ,Germanorum Apo-
stolus“ das geschichtlich Wesentliche an
Winfrid-Bonifatius getroffen zu sehen. Was
ihn nach ihrer Kenntnis besser charakterisiert
und fiir alle Zeiten zu einer verehrungswiir-
digen Erscheinung macht, ist der stille Hero-
ismus, in dem er sich an der selbstgewihlten
Aufgabe im Weinberg des Herrn verzehrte,
die geschichtliche Aufgabe seines 8. Jahr-
hunderts erkannte und, soweit als méglich,
der Lésung nahe brachte. Dadurch, dafl er
die rémisch-germanische Begegnung vermit-
telte und durch ein strenges amtskirchliches
System in seinen Missionslindern den uni-
versal-kirchlichen Zusammenhang erneuerte,
gehort er zu den bahnbrechenden Initiatoren
des abendlindischen Mittelalters und keim-
haft zu den Grundlegern der christlich euro-

paischen Welt. In diesem Sinn ist Bonifa-
tius fiir Schieffer eine Schliisselgestalt der
Weltgeschichte.

Wer sich davon im einzelnen iiberzeugen
will, greife zum vorliegenden Buch, das trotz
seines wissenschaftlichen Charakters in einer
so einfachen, darstellend erzdhlerischen
Form geschrieben ist, dafl es allen, die sich
fir die geistigen Grundlagen unserer Ver-
gangenheit und Gegenwart ernstlich inter-
essieren und darum an der historischen
Belletristik unserer Tage kein Geniige fin-
den, dringend empfohlen werden kann. Der
billige Preis macht es zu einem Geschenk-
werk ersten Ranges.  H. Bleienstein, S. .

Widmer, Dr., Bertha, Heilsord-
nung und Zeilgeschehen in
der Mystik Hildegards von
Bingen (Basler Beitrige zur Ge-
schichtswissenschaft. Herausg. von Edgar
Bonjour und Werner Kaegt, Bd. 52). Ba-
sel und Stutigart, Uerlag von Helbing
und Litchenhahn 1955. 286 S., SFr 12,—.

Das geistesgeschichtliche und religiése In-
teresse am deutschen Mittelalter ist nach wie
vor sehr grofi. Das zeigen sowohl die vielen
Publikationen wie auch die Koélner Me-
diaevistentagungen. Das hier anzuzeigende
Werk wird darum von vornherein auf eine
gute Aufnahme rechnen konnen, zumal an
der vielseitigen und eigenartigen Gestalt
Hildegards von Bingen mehrere Disziplinen
interessiert sind, die Theologie ebenso wie
die verschiedenen Zweige der Geschichtswis-
senschaft und die Naturwissenschaft.

Im ersten Kapitel gibt die Verfasserin nach
einigen wertvollen biographischen Notizen
eine literarhistorische Einfiithrung in die
Schriften Hildegards. Das zweite Kapitel
schildert das Welt- und Menschenbild der
prophetischen Seherin, das der von ihr ent-
falteten Heilsgeschichte zugrunde liegt. Den
Hauptraum beanspruchen hier die Lehre
von der Schépfung, die Angelologie, die -
Anthropologie, die Einheit und das Zusam-
menspiel der Weltkrifte, sowie der ,,Abfall
von Gott als Voraussetzung firr die Ver-
anderlichkeit der Welt“. Ein drittes Zwi-
schenkapitel, iberschrieben ,Das kosmische
Rad“ (unter diesem Bild fafit das mittel-
alterliche Geschichtsdenken gern den Ablauf
des Weltgeschehens), behandelt ,Die Welt
der Verinderlichkeit und Zeitlichkeit“. Das
vierte Kapitel entfaltet in drei Perioden die
gesamte Heilsgeschichte, die — wiederum in
cinem typisch mittelalterlichen Bild — als
,die Stadt der Werke Gottes“ bezeichnet
wird. Die erste Periode reicht von Adam bis
zum Erscheinen Christi; ihr Verlauf ist an



Buchbesprechungen

die groflen Gestalten des Alten Bundes,
Adam, Abel, Noe, Abraham, Moses und
die Propheten gekniipft. Es ist eine Periode
aufsteigender Entwicklung, der wachsenden
Offenbarung und ihrer allmihlichen Macht-
entfaltong durch die Zeiten auf Grund einer
gesteigerten Wahrheitserkenntnis der Men-
schen (153f.). ,Die Lehre von der Zusam-
menfassung oder Rekapitulation des Frithe-
ren erlaubte die Gleichsetzung der alt-
testamentlichen Epochen mit verschiedenen
Lebensaltern Christi® (159), so daf in der
zweiten heilsgeschichtlichen Periode: ,Die
Fillle der Zeit in Christus® die erste sowohl
zum Abschlufl gebracht wie auch ,anfge-
hoben® wird. Der Sinn nnd Zwedk der drit-
ten Periode (,Die Gegenwart der Zeiten-
fiille nach Christus®) ist, im Sinn der Viter
,die im Neuen erreichte Fille ... zu ent-
falten und tausendféltige Frucht hervorzu-
bringen (177). Der Ideengchalt dieser
(gegenwiirtigen) Periode ist im Vergleich
zum Alten Testament sehr mager; er kann
eigentlich nur ,durch den des Alten Bundes
begreiflich gemacht werden® (179). Die ein-
zige epochemachende Gestalt, die besonders
hervorgehoben wird, ist der Monchsvater
Benedikt. Das mag auf den ersten Blick
merkwiirdig anmuten, da es sich doch um
die eigentliche Periode der Fruchtbarkeit
handelt; aber es zeigt sich hier, wie wenig
geschichtstheologische Anhaltspunkte iiber
die schriftliche Offenbarung hinaus uns ge-
geben sind, um die gegenwirtige Heilszeit
erhellen zu kénnen. So wendet sich denn
Hildegards Interesse in dieser Periode
hauptsachlich der sittlichen Dekadenz, dem
Abfall zu, und hier zeigt sich, wie sie letzt-
lich nicht die Freude an der Spekulation zum
Schreiben zwingt, sondern der géttliche Auf-
trag, prophetisch in ihre Zeit einzugreifen.
Sie geifielt diese als eine Epoche der Sinde,
des Verrates der Kirche, der weibischen

Schwiche und des kommenden Antichrists,

nach dessen Uberwindung aber auch eine
Friedenszeit vorausgesagt wird, die dem
jungsten Tag vorausgeht. Diese Zeit der Ge-
rechtigkeit und Kraft ist durch eine Riick-
kehr zum Eremitentum gekennzeichnet und
wird die Prophetie zur neuen Bliite bringen.
— Im fiinftern und letzten Kapitel fafit die
Verfasserin noch einmal gesondert Hilde-
gards ,Stellungnahme zu den religiés-poli-
tischen Bewegungen ihrer eigenen Zeit“ her-
aus, vor allem zu den Hiresien und zu den
Streitigkeiten zwischen Laien und Geist-
lichkeit. Hier geht es hauptsichlich um die
Verifizierung der von ihr gemeinten zeit-
gendssischen Personen und Ereignisse.

Die Verfasserin hat in der Themenstel-
lung ihrer Untersuchung nicht nur das zen-
trale Anliegen herausgegriffen, um das es

395

in den Schriften Hildegards geht, sondern
dieses auch mit einem erstaunlich vielschich-
tigen Wissen entfaltet. Sie kennt die Tradi-
tion der Viter ebenso wie die Symboltheo-
logie des 9. bis 12. Jahrhunderts, die mittel-
alterliche Uberlieferung antiken Gedanken-
gutes, kultur- und kunstgeschichtliche Fakten,
die zum Verstindnis des Welt- und Ge-
schichtsbildes Hildegards unerldfilich sind.
Ihr Werk ist darum geradezu eine Fund-
grube von Wissen, das aber zugleich in einer
groflartigen Zusammenschau vorgelegt wird.
Woas wir vermissen, ist einzig eine Einord-
nung dieser merkwiirdigen Mischung von
iiberliefertem Wissensgut und prophetischer
Inspiration, wie es in den Schriften Hilde-
gards vorliegt, in den kirchlichen Begriff der
Mystik. Der nichtgeschulte Theologe wird
nach dem Lesen des Buches nicht recht wis-
sen, wie er das Ganze zu beurteilen hat, da
es sich der Beurteilung des reinen Histori-
kers entzieht. Die Welt der Seherin gibt
dafiir zu viel Ritsel anf. Aber vielleicht
iiberstieg diese Aufgabe den Rahmen einer
Historikerin. Immerhin hitte sie als solche
aufgewiesen werden miissen.

Fr. Wulf §].

Jordani de Saxonia, Ordinis Eremita-
rum S. Augustini, LiberUitasfra-
trum. Ad fidein codicum recensuerunt,
prolegoments, apparatu critico, notis in-
struerunt Rudolphus Arbesmann, 0.S.A.
(Fordham University] et Winfridus
Hiimpfener, 0.8.4A. — New York, Cos-
mopolitan Science and Art Service Co.,
19438, 92 + 548 p. (Cassiciacum. Studies
in St. Augustine and the Augustinian
Order, Uolume I, American Series); seit
1955 im Augustinus-Uerlag Whirzburg,
DM 18.50.

Auf dieses fiir die Geschichte des Aungusti-
nerordens, besonders fiir das erste Jahrhun-
dert nach der grofen Union (ca. 1250 bis
1350) unentbehrliche Quellenwerk haben wir
1953 im 26. Jahrgang dieser Zeitschrift,
S. 70, bereits aufmerksam gemacht. Obwohl
es schon zehn Jahre vorher in New York
herauskam, ist es infolge des Krieges erst
seit kurzem im deutschen Buchhandel erhalt-
lich. Der Augustinns-Verlag in Wiirzburg
hat die Restanflage des amerikanischen Wer-
kes erworben und damit, zu einem erstaun-
lich billigen Preis, zur Geschichte des Augn-
stinischen Ménchtums von Zumkeller (Wiirz-
burg 1950) eine Erginzung geliefert, fir die
die deutschen Ordenshistoriker dankbar sein
werden. Die neue Textausgabe des Liber Vi-
tasfratrum ist die gemeinsame Arbeit von



396

zwei deutschen Gelehrten und zum grofiten
Teil aus Hss. deutscher Bibliotheken gewon-
nen. Auch der Verf. Jordan von Sachsen war
ein Deutscher, der um 1299 in Quedlinburg
geboren und um 1380 in ,Vienna“ (Uster-
reich) oder in ,Vienne* (Frankreich) gestor-
ben, die meiste Zeit seines Lebens als Pre-
diger, Lehrer, Schriftsteller und Provinzial
in seiner sichsisch-thiiringischen Ordenspro-
vinz verbrachte. Uber seinen Lebenslauf, sei-
ne Persénlichkeit und sein reiches literari-
sches Schaffen werden wir in der (englisch
geschriebenen) Einleitung von W. Hiimpfe-
ner eingehend unterrichtet. Sein Buch ,Brii-
derleben® vollendete er 1375. Er hat darin
nicht einfach erbauliche Berichte aus dem Le-
ben chemaliger Augustiner gesammelt, son-
dern eine umfassende Abhandlung iiber
die klosterliche Vollkommenheit geschrieben
und durch die ,Exempla fratrum® aus dem
eigenen Orden oder aus dem Leben der Wit-
steuviter trefflich beleuchtet. Andere Kapitel
sind rein geschichtlich und behandeln mit
den unzulinglichen Mitteln der damaligen
Methode Ursprung und Entwicklung des
Ménchtums mit besonderer Beriicksichtigung
der von Augustinus gegriindeten Institutio-
nen und der ithm damals zugeschriebenen Re-
geln.

Das Original des Liber Vitasfratrum ist
verloren gegangen. Die erste Drucklegung
aus dem Jahre 1587, auf die einige andere
Editionen und Ubersetzungen zuriickgehen,
ist so unkritisch, daf} sie fiir die vorliegende
Neuausgabe nicht in Frage kam. Um so drin-
gender war die Suche nach Hss., von denen
W. Hiimpfener nicht weniger als 13 entdeck-
te und nach Familien so gruppierte und hi-
storisch wertete, daf sie sein Mitbruder Ar-
besmann fachgemaf kollationieren, mit dop-
peltem kritischem Apparat versehen und auf
die von Jordan benutzten Quellen hin un-
tersuchen konnte. Durch diese Zusammenar-
beit habendie ,Briiderleben® eine Textgestal-
tung erfahren, die allen Anforderung der
heutigen historisch-kritischen Methode ent-
spricht und fiir weitere Forschungen leicht
benutzt werden kann. Eine zweite grofle Be-
deutung des Werkes liegt darin, dafl es in
den Anhidngen B und C den heute giltigen
Text der ersten und zweiten Augustinischen
Klosterregel enthilt und im Anhang A auch
die sogenannte ,Regula consensoria“ bietet,
die Jordan von Sachsen fiir ein Werk Augu-
stins hielt, die aber von den Herausgebern,
nach dem neuesten Stand der Forschung, als
»Decretum observantiae regularis“ des heili-
gen Fructuosus veroffentlicht wird.

H. Bleienstein S. J.

Humanismus, Mystik und
Kunst

in derWelt des Mit--

Buchbesprechungen

telalters. Herausgeg. von Josef Koch
(Studien und Texte zur Geistesgeschich-
te des Mittelalters. Herausgeg. von D.
Dr. Josef Koch, Bd. 111). Leiden-Koln,
E. J. Brill, 1958, 179 S., DM 19.—.

Der vorliegende Sammelband enthilt die
Vortrige, die auf der dritten Medidvistenta-
gung 1952 in Kéln gehalten wurden. Ein
Teil derselben war der Gestalt und dem
Werk des Nikolaus von Cues gewidmet; ver-
standlich, weil der Initiator der Kélner Me-
didvistentagung (die eine gegenseitige Be-
fruchtung der an der Erforschung des Mittel-
alters beteiligten Wissenschaften zum Ziel
haben) Josef Koch an der wissenschaftlichen
Bearbeitung und Herausgabe der Werke
des Kusaners mafigeblich beteiligt ist und
gern ,das Jahr 1452, den Héhepunkt im Le-
ben des Kardinals“, zum Anlafl nahm, ,die-
sen groflen — vielleicht gréfiten — Deut-
schen des 15. Jabrhunderts der Gegenwart
wieder nahe zu bringen“. Es wurden folgen-
de Vortrige gehalten: Seidlmayer, Ni-
kolaus von Cues und der Humanismus; P.
Wilpert, Das Prablem der coincidentia
oppositarum in der Philosophie des N. v. C.,
J. Koch, N. v C. als Mensch nach dem
Briefwechsel und persinlichen Aufzeichnun-
gen; E.Bohnenstidt, Frommigkeit als
Formungsprinzip im cusanischen Welthild;
B.Decker, N.v. C. und der Friede unter
den Religionen. — Die daran sich anschlie-
flenden Vortrige geben Zeugnis von der
Vielfalt der an der Tagung beteiligten Dis-
ziplinen und der Verschiedenartigkeit ihrer
Fragestellungen. P. Frowin Oslender
0.5.B. hielt einen sehr beachtlichen Lichtbil-
dervortrag iiber ,Die geistige Welt der Ka-
rolingerzeit im Spiegel der Bucdhmalerei®
(Der Begleitkommentar wird in einer Zu-
sammenfassung wiedergegeben); W. Wili
sprach tber Innozenz IIl. und sein Werk
JUber das Elend des menschlichen Daseins’,
L.Meier O.F.M. iiber Die Stellung der
Ordensleute in der Erfurter theologischen
Fakultit, J. Schwietering Zur Autor-
schaft von Seuses Uitaund 0. G.vonSim -
son tuber Wirkungen des christlichen Pla-
tonismus auf die Entstehung der Gotik.

Um ecinen Eindruck der gebotenen Vor-
trige zu vermitteln, greifen wir einiges, uns
besonders Interessierende, heraus: Ausge-
zeichnet scheinen uns die Ausfithrungen M.
Seidlmayers, der das Gemeinsame und noch
mehr die wesentliche Verschiedenheit des
geistig-theologischen Welthildes und der je-
weiligen personlichen Haltung im Humanis-
mus des Nikolaus von Cues und der zeit-
gendssischen Humanisten herausarbeitet. Der
Verf. bringt nicht nur eine vorziigliche Quel-
lenkenntnis mit, sondern weify auch die Pro-



Buchbesprechungen

blematik (Die Stellung des Individuums im
Gesamt der Schopfung sowie die Stellung
des Menschen [Laien] zur Welt) in die Theo-
logie- und Geistesgeschichte des MA einzu-
ordnen. — Audch J. Kochs Studie ist sehr er-
giebig, indem sie wichtige Hinweise zur ech-
ten Frémmigkeit des Cusaners, aber auch zu
seiner menschlichen Begrenzung gibt, wih-
rend die in der Sprache sehr eigenwilligen
philosophischen Reflexionen E. Bohnenstéidts
nach ihren eigenen Worten nur ,Umrifili-
nien in einer allgemeinen Weise andeuten®
(92). Weniger wire hier mehr gewesen.
Schon der an Schleiermacher erinnernde
Frommigkeitsbegriff scheint uns fehl am
Platz. — Sehr lesenswert sind weiter die
Vortrage von Decker (der mit Recht einige
Fehlinterpretationen der Schrift des Kardi-
nals De pace fidei korrigiert), Wili (der das
Werk De miseria conditionis humanae, ge-
wohnlich De contemptu mundi zitiert, in das
Gesamtdenken Innozenz III. einordnet),
Schwietering (der die Vita Seuses stilge-
schichtlich in der Nihe des héfischen Romans
riickt}) und von Simson (der auf die innere
Verwandtschaft des spekulativen Platonis-
mus der Schule von Chartres mit ihrer Beto-
nung der Mathematik und ihrer platonischen
Kosmologie und der gleichzeitigen zisterzien-
ischen Bewegung unter Bernhard von Clair-
vaux mit ihrem asketisch orientierten augu-
stinischen Platonismus hinweist und daraus
zu erhellen vermag, warum beide dhnliche
Ardhitekturstile, nidmlich die Gotik der Ka-
thedralen, bzw. die Frithgotik der Zister-
zienserkirchen hervorbringen; H. Sedlmayers
»,Die Entstehung der Kathedrale“ erfahrt
hier eine Korrektur). — Alles in allem ein

sehr reicher Band. Fr. Wulf 8. ].
Freudenberger, Theobald: Der
Wirzburger Domprediger

Dr. Johann Reyss. Ein Beitrag
2ur Geschichte der Seelsorge im Bistum
Wiirzburg am Uorabend der Reforma-
tion. Miinster i. W., Aschendorffsche
Uerlagsbuchhandlung, 1954, VIII u. 134
Seiten, brosch. DM 7.50.

Das Buch ist aus einem Vortrag erwach-
sen, den der Verf. im J. 1952 im Wiirzbur-
ger Didzesangeschichtlichen Verein gehalten
hat. Es ist ein aus den Wiirzburger Domka-
pitels- und Stadtratsprotokollen gewonne-
ner Beitrag zur Geschichte der Seelsorge
am Vorabend der Reformationszeit. Aus
diesem Grunde hat die Gesellschaft zur Her-
ausgabe des Corpus Catholicorum die Ar-
beit unter ihre Vercinsschriften aufgenommen.
Sie gibt eine gute Ubersicht {iber die spit-
mittelalterliche Predigtweise und behandelt

397

eingehend diebisher unbekannte Griindungs-
geschichte der Wirzburger Dompredigerstel-
le und der anderen Predigtpfrinden im Bi-
stum Wiirzburg. Besondere Aufmerksam-
keit wird der Ablafipredigt von 1440 bis
1503 zugewandt. Bisher géinzlich unbekannt
war auch der jahrelange Kampf, den dic
Wiirzburger Seelsorger gegen den Spielbe-
trieh im Wirzburger Ratskeller mit wech-
selndem Erfolg zu fiihreu hatten. An ihrer
Spitze steht der aus Huttens Dunkelménner-
briefen bekannte Domprediger JohannReyss,
iiber den Freudenberger mit Bienenfleif} al-
les zusammengetragen hat, was in den Quel-
len {iber dessen Leben und Wirken zu finden
war. Es ist so wenig, daf} die sicheren ,Er-
gebnisse“ nur vier Seiten des Buches in An-
spruch nehmen und die Berechtigung seines
Obertitels in Zweifel gezogen werden kann.
Was dem Buch seinen Hauptwert verleiht,
kommt im Untertitel zum Ausdruck. Es sind
die Beitrige zur Geschichte der vorreforma-
torischen Seelsorge, die in vielen Einzelhei-
ten zeigen, dafl die Zahl der tiichtigen und
seeleneifrigen Priester unter dem damaligen
Klerus grofer war, als man gemeinhin an-
zunchmen geneigt ist. Dr. Reyss gehort, wie
wir aus dem Urteil seiner Zeitgenossen wis-
sen. in die Reihe der grofien Volksprediger,
die wie Geyler von Kaisersberg, Wimpfeling
und Thomas Murner die Schwichen threr
Zeit riicksichtslos geiflelten. Um sobedauerns-
werter, dafl keine einzige seiner Predigten
erhalten ist.
H. Bleienstein S. ].

Matern, Gerhard: Die kirchli-
chen Uerhéiltnisse in Erm-
land wdhrend des spdten
Mittelalters. Paderborn, Sché-
ningh, 1953; 308 S., brosch. DM 24.—.

Die Arbeit beruht im wesentlichen auf
einer nicht gedruckten theologischen Disser-
tation ,Der Klerus des Bistums Ermland im
Ausgang des Mittelalters* (Freiburg i. Br.
1946). Sie wurde iiberarbeitet und erginzt
durch die Einbeziehung des Kapitels ,Erm-
land und die romische Kurie“ aus einer
ebenfalls unveréffentlichten philosophischen
Dissertation, die der Verf. 1944 in Freiburg
iber ,Das Verhiltnis des Ermlands zu sei-
ner Umwelt im spiten Mittelalter® geschrie-
ben hat. Dieser letztere, im 4. und 5. Kapi-
tel des vorliegenden Buches unter dem Ge-
sichtspunkt der ,kirchlichen Amterbesetzung
und Pfrindenanhiufung® eingefiigte Ab-
schnitt weist auf die starken Wechselbezie-
hungen hin, die sich zwischen der pipstlichen
Kurie und dem Bistum Ermland entwickelten
und auch manche Unterschiede zwischen den



398

kirchlichen Verhaltnissen Preufiens und west-
deutscher Gebiete verstindlich machen. In-
sofern ist Materns Werk auch ein wertvoller
Beitrag zur deutschen Vor-Reformationsge-
schichte.

Da der ermlindische Klerus gréftenteils
dem Volke des Landes entsprang und mit
ihm in stindiger, innerer pastoraler Verbin-
dung lebte, wird auch er, soweit als notwen-
dig, im Zusammenhang mit seiner Umwelt
gesehen und von ihr her beurteilt. Das macht
sich vor allem in den letzten drei Kapiteln
des Buches bemerkbar, wo ,die Gegensitze*
zwischen den ,sittlichen Zustinden® und den
hochwertigen ,caritativen Leistungen des
Klerus“, die die Einzeluntersuchungen viel-
fach ergaben, zwar nicht beseitigt, aber aus
dem organischen Entwicklungsprozef des
mittelalterlichen Lebens und seiner geistigen
Harmonie tiefer verstanden und in ihren
zeitgeschichtlichen Zusammenhingen richti-
ger gedeutet und gegencinander abgewogen
werden.

Aus. dem 1. Kapitel iiber ,Herkunft und
Geburtsstand des Klerus“ heben wir heraus,
dafl es im deutschen Gebiet gegen Ende des
Mittelalters wohl kaum ein Bistum gab,
dessen Bischofsliste ein so biirgerliches Ge-
prige zeigt, wie das des Ermlands. Auch die
Mitglieder des Frauenburger Domkapitels
waren in der Mehrzahl biirgerlicher Abkunft
und gehérten wie die Bischofe dem Sakular-
klerus an. Die Seelsorgspriester gingen zum
grofiten Teil aus den stddtischen Fachschulen
hervor; nur ein kleiner Teil des niederen
Klerus stammte aus 1andlichen Verhéltnissen.
Uber ,Die Zahl der Geistlichen® unterrichtet
uns das 2. Kapitel, in dem nach sorgfaltiger
Betrachtung aller Umstéinde festgestellt wird,
daf sich die Anzahl des ermldndischen Kle-

Buchbesprechungen

rus im Ausgang des Mittelalters in mafivol-
len Grenzen bewegte und gewéhnlich unter
dem Durchschnitt der meisten anderen Dié-
zesen des deutschen Reiches lag. Zu Beginn
des 16. Jahrhunderts trat sogar ein derarti-
ger Priestermangel ein, dafl der Bischof sich
gezwungen sah, an verschiedenen Orten
mehrere Benefizien zusammenzulegen nnd
durch die Nachbarpfarrer mitbetreuen zu
lassen. Uber ,Die Bildung des ermlindi-
schen Klerus im Ausgang des Mittelalters
wird bei vorsichtiger Beurteilung im 3. Ka-
pitel unter anderm gesagt, dafl trotz der gro-
fen Zahl der Universitatsbesucher eine tiefe-
re spezifisch theologische Bildung nicht hau-
fig anzutreffen war, daf jedoch die Gesamt-
bildung der Geistlichen iiber dem Durch-
schnitt des Ordenslandes und teilweise auch
anderer, besonders Gstlicher Gebiete des Rei-
ches stand und den Bediirfnissen der Zeit
entsprach.

Grofle Bestandteile des umfangreichen
handsdchriftlichen Quellenmaterials aus den
Frauenburger Archiven, das den Matern’-
schen Untersuchungen zugrunde liegt, sind
den grauenvollen Verwiistungen des Erm-
lands i. J. 1945 anheimgefallen. Andere Do-
kumente sind nach dem Osten verschleppt
worden. Damit hat in Altpreuflen die archi-
valische Forschung bis auf weiteres aufge-
hort, und das vorliegende Buch eine Bedeu-
tung und Mission erhalten, die die deut-
schen Erforscher der Vor-Reformationszeit
nicht iibersehen und auch die aus dem &st-
lichsten der deutschen Bistiimer vertriebenen
Priester wohl beachten sollten. Letzteren
bietet schon die Durchsicht des Ortsregisters
eine interessante Erinnerung an ihre ermlin-
dische Heimatgeschichte.

H, Bleienstein S. J.

Bekenntnisse

Schneider, Reinhold: Uerhiillter
T ag. Koln und Olten, Jakob Hegner,
1955, 229 S., DM 12.80.

In dem kleinen Hegner-Bindchen bietet
R. Schneider weder eine Selbstbiographie
(»sie liefe sich nicht rechtfertigen®), noch will
er eine Dentung seiner Dichtungen geben
(,nach der mir ungemein hilfreichen Inter-
pretation, die Urs von Balthasar meinen
Arbeiten gewidmet hat, ertbrigt sich die
meine®). Esist vielmehr ein schlichter, gera-
dezu demiitiger—und oft auch demiitigender—
Bericht, der in knappen Kapiteln die wichtig-
sten Lebensabschnitte und Begegnungen cha-

rakterisiert. Eine Jugend, immer mehr in
Schwermut versinkend, erste Mannesjahre in
Diisterkeit und Versuchungen zu duflerster
Verzweiflung, der lange Weg zuriick zu Gott
und schlieflich die Jahre der deutschen Ka-
tastrophe zeigen sich als Stationen eines
Leidensweges. Den Helfern und Freunden
Kippenberg, Leo v. Kénig, dem Elsisser
Rosé und manch anderem — wird dabei zu-
gleich die Dankesschuld abbezahlt. Es wirkt
erstaunlich, wie in diesem Leben voll dufle-
rer und innerer Not immer wieder die grofle
intuitive Begabung fiir die Geschichte auf-
leuchtet, die sich an fremden Landschaften
und an Zeugnissen der Vergangenheit ent-



Buchbesprechungen

ziindet, um Portugal und Spanien, die Welt
des Mittelalters, England und Preuflen fir
uns zu deuten und ihren Wert am Absoluten
2u messen.

Es wird offenbar, daf es eigene Néte und
Angste sind, die der Autor in bestimmten
Personlichkeiten und Geschichtsepochen wie-
derfindet, und dafl es die ihm eigene Weise
der Verhaftung an die Transzendenz ist, die
ihn immer neu an die Grenzpunkte mensch-
licher Existenz verweist. Und es sind die
eigentimlichen Elemente seiner Personlich-
keit, die gerade auch seinem Lebensbericht
ihren Stempel aufdriicken. So Tiefes Schnei-
der hier wie auch sonst in seinen Biichern
auf diesem Wege — Jochen Klepper, Anton
aussagt, dber die Macht, iiber Verantwortung
und Schuld der Handelnden, iiber die Tragik
im Bereich des Christlichen, es darf dabei
doch nicht vergessen werden, wie wenig jede
allzu konkrete Geschichtsdeutung und -be-
urteilung trotz subjektiver Richtigkeit fir
einen Menschen oder eine Zeit allgemeine
Giiltigkeit beanspruchen kann. Geschichte
fordert Stellungnahme und oft sogar letzte
Stellungnahme, aber da diese immer gesche-
hen mufl im Hier und Heute, wird sie stets
neue legitime Ausprigungen erfahren. Auch
das Schaffen Reinhold Schneiders unterliegt
wohl — etwa in der tiefen Bindung an das
Monarchische (und Hierarchische) — diesem
Gesetz.

So zeugen, ganz abgesehen von dem be-
sonderen Akzent, den das Katholischsein bei
Reinhold Schneider hat und der natirlich
auch in seinem Lebensbericht unverkennbar
ist (,Allerheiligen und Allerseelen sind mir
als Herabkunft der Totenwelt noch immer
die liebsten Feste des Jahres“), etwa die ex-
treme Haltung gegeniiber dem Problem von
»Freiheit und Pflicht” (dringend geworden
gegeniber der ,Pflicht zum Té6ten®) oder die
ernste Radikalitdt des Endweder-Oder (wie
z. B. in der Ablehnung des Konkordats von
1934: ,Wir hitten im Sinne Martin Luthers
ganz vernichtet sein miissen, wenn wir geret-
tet werden sollten“), zwar von einer be-
wundernswerten christlichen Verantwortung
und Gradlinigkeit, gehen aber vielleicht doch
zu sehr aus dem konkreten Erleben und Er-
leiden hervor, als dafl sie in objektiver Wer-
tung ganz bestehen konnten.

Es ist verstindlich, aber doch bezeichnend
fir R. Schneider, wenn er auf einer der letz-
ten Seiten seines Berichtes gesteht, dafl er
eine Terrasse nicht mehrbetrete, seit er anhg-
ren muflte, wie dort ein thm liebgewordener
Baum unter Beil und Sdge zusammenbrach.
Die Unbedingthcit, mit der der Autor Ge-
schichte — vergangene und gegenwirtige —
»erlebt®, die Unméglichkeit fir ihn einer

399

Geschichtsbetrachtung ohne stindige letzte
Stellungnahme, ist wohl gleicherweise das,
was Grofle und Wert dieses Buches wie auch

seine Begrenzung ausmachen.
H. Kraufs S.].

Stern, Karl, Die Feuerwolke.
(The pillar of fire.) — Lebensgeschichte
und Bekenntnis eines Psychiaters. Salz-
burg, Otto Miiller Uerlag, 1954. 319 §.

Eigenartig und fir den mit der Kirche Le-
benden erregend ist wohl jedes Konversions-
buch. Das hiermit anzuzeigende ist beides
dadurch, dafl es von einem Juden geschrie-
ben ist, der auf schwierigen dufleren und
inneren Wegen in die Kirche gefiihrt wurde.
Karl Stern, 1906 in Bayern geboren und in
Miinchen die Schule abschlieflend, Mediziner,
noch bis zum Jahre 1935 in Deutschland le-
bend und wirkend, dann in England, endlich
in Kanada ansissig, gibt nicht nur einen
.sehr interessanten® Lebensbericht, sondern,
was man sonst von jidischer Seite aus sel-
ten oder nie erfdhrt, einen konkreten Ein-
blick in orthodoxes und liberales Judentum,
Judentum als vélkische, als religidse, als in-
dividuelle Tatsache und Aufgabe, frommen
und nur mehr politischen Zionismus, Opfer
im Hitlerstaat usw., dies alles in souveraner
Darstellung, sehr klug und sowohl persén-
lich wie zeitgeschichtlich gewichtig. Was man
gemeinhin nur theologisch weill oder glaubt,
hier spricht es einmal verkorpert und be-
zeugt aus einer starken, ehrlichen, Wahrheit
suchenden und Wahrheit findenden Menschen-
secle, namlich: Jidische (wesentlich ja rasse-
gebundene) Religion ist seit Christi Leben
und Sterben tragischer Anachronismus und
kann, so sehr Talmud und Kabbala die erste
reine kultgebundene Thora-Lehre fortgebil-
det, umgedeutet, vertieft und bereichert ha-
ben, niemals mehr die urspriingliche Aktua-
litit erreichen (ergreifend, zu sehen, wie der
Jude zunehmend stark erlebt, daf ihm die
Verehrung Abrahams, der Propheten, der
Psalmen mit den Christen, die den Namen
verdienen, stirker verbindet als mit den
Glaubensgenossen seiner Jugend). Dieses
von einem mit sich selbst strengen Menschen
bis zu seiner Teilnahme an den Mysterien
der Kirche durchlebt zu sehen, ruft Dank und
Verpflichtung auf. 1. ,Dank sei dem Herrn.
der mich aus Gnad’ in seine Kirch’ berufen
hat!* 2. Dem Judentum aber wird der Christ
nur gerecht, wenn er ithm mit der Liebe zu-
getan ist, die der hl. Paulus im Romerbrief
bekundet hat. So fiihrt Karl Sterns Konver-
sionsbuch in die Weite und in die Tiefe, als
Verheiflung und auch als, vom Verf. freilich
unbeabsichtigte Mahnung. B. Martin



400
Baker, Gladys: Mein Weg nach

Damaskus. Amerikanische Korres-
pondentin auf der Suche nach der Wahr-
heit. Ubersetzung aus dem Amerikani-
schen. Heidelberg, F. H. Kerle Uerlag,
1954, 800 S. DM 9.80.

Erst berithmte Inlands- und Auslandskor-
respondentin — sie hat in Amerika so ziem-
lich alles und in der Alten Welt Personlich-
keiten wie Kemal Atatiirk, Mussolini, Freud,
Jung, Shaw u. a. m. interviewt —, dann von
einem unheilbaren Leiden befallen, das sie
zu jahrelangem Krankenlager zwingt, hat
die Verf. es verstanden, schon gleich nach
ihrer Konversion einen ernstzunehmenden
Bericht iiber ihre innere Entwicklung zu ge-
ben. Dabei versteht es die geschichtliche Re-
porterin, den Leser in Spannung zu halten,
ganz gleich ob sie ihre journalistischen Aben-
teuer oder die Bemiithungen der medizini-
schen Kapazititen oder dann schliefflich den
Konvertitenunterricht bei Msgr. Sheen dra-
matisiert. Das letztere vermochte sie so ne-
benbei zu einer ganz brauchbaren und dabei
sogar unaufdringlichen Apologetik auszu-
bauen. Es ist eine der fiir Amerika anschei-
nend typisch werdenden Bekenntnisschriften,
die aber sicherlich trotz, oder gerade wegen
ihrer (im guten Sinne) naiven Unbekim-
mertheit auch der Alten Welt etwas zu sa-
gen haben, wo man vielleicht zu schnell und
zu blasiert aller Darstellung des Subjek-
tiven im religiésen Bereich gegeniibertritt,
wenn es sich nicht um eine kanonisierte oder
sonstwie anerkannte Autoritit handelt.

Mag also die Darstellung fiir européische
Ohren manchmal etwas eigenartig wirken —
es sind z. B. innere Erfahrungen und Erleb-
nisse kurzerhand unter ,Mystik‘ eingereiht,
es tritt das Faible der amerikanischen Frauen-
welt fiir den Menschen Fulton J. Sheen in
kostlicher Unbefangenheit zutage oder es
werden die echt weiblichen Sorgen um Kleid
und Frisur zur ersten heiligen Kommunion
geschildert —, so gewinnt man doch den
Eindruc, daf hier eine kluge und im tief-
sten auch demiitige Frau Gott gesucht und
ihn und seine Kirche auf dem Wege des Lei-
dens schlieRlich gefunden hat. Man sehe auf
das, was die Verf. sagen will, und man wird,
da Geschmadklosigkeit oder Unklugheit
durchaus fehlen, das Buch mit Freude und
Gewinn lesen.

Ob Behauptungen wie, dafl Msgr. Sheen
bei Uberbringung der Krankenkommunion
,den Abendmabhlritus zelebrierte' auf Kosten
der Verf. oder der Ubersetzung gehen, liefl
sich nicht feststellen.

H. Kraufs S. ].

Buchbesprechungen

Bekenntnis zur katholischen
Kirche. Mit Beitragen von Martin
Giebner, Rudolf Géthe, Georg Kliinder,
Heinrich Schlier. Herausg. von Karl
Hardt. Wiirzburg, Echter-Uerlag 1955,
193 S., ILn. DM 7,50,

Vier ehemalige evangelische Theologen
berichten in diesem Buch, auf welchen We-
gen und aus welchen Grinden sie zur katho-
lischen Kirche kamen. Thre Rechenschafts-
berichte — denn das wollen sie sein — sind
um so beachtenswerter, weil ihre Verfasser
jahrzehntelang im Seelsorgsdienst der evan-
gelischen Kirche oder im theologischen Lehr-
beruf standen und sich erst nach langem,
schmerzlichem Suchen und Prifen entschlie-
fien konnten, ihr bisheriges Amt aufgegeben
und katholisch zu werden. Pfarrer Giebner,
der sich zuerst der Hochkirchlichen Vereini-
gung angeschlossen und dort durch Professor
Heiler die Priesterweihe empfangen hatte,
fand iber die Frage nach der apostolischen
Sukzession, Gber Liturgie, Gottesdienst und
Sakramente und {iber die Marienverchrung
zur Kirche zuriik, wihrend Pfarrer Géthe
sich ganz allmihlich aus und mit dem from-
men ,Dachkreis® in die katholische Kirche
hineingebetet und hineingelebt hat. Bei Pfar-
rer Dr. Klinder war es der (im Gegensatz
zu der im Evangelium verheifenen Fiille der
Kirche) in den evangelischen Kirchen er-
fahrene Mangel, das Ungeniigen, die Un-
ordnung, die Zerrissenheit und Traditions-
losigkeit, die ihn aus dem protestantischen
Raum herausdrangten.. Fir den Bonner
Exegeten und Bultmannschiler Schlier kam
der entscheidende Anstofi zum Ubertritt in
die Kirche aus dem Studium des NT, so wie
es sich unbefangener historisch-kritischer
Auslegung darbot. Es war also, wie er selbst
sagt, ein ,echt protestantischer Weg, den er
zur Kirche ging.

Die Berichte sind nach Stil und Gehalt
(was den ,Erweis der katholischen Wahrheit*
angeht) sehr verschieden. In einem aber
stimmen sie alle {iberein: sie zeugen (sub-
jektiv) nicht nur von leidenschaftlicher
Wahrheitssuche, die sich keine Schwierig-
keit schenkt, sondern machen (objektiv)
offenkundig, dafl es immer wieder das Pha-
nomen der sichtbaren Kirche ist, an dem sich
alles Fragen entscheidet. Historisch und
theologisch am klarsten tritt das in den Be-
richten von Klinder und noch mehr von
Schlier hervor. So vermag das Buch dem
Katholiken die Wahrheit seines Glaubens
zu erhirten, dem Suchenden aber eine wirk-
same Hilfe zu sein.

H. Bleienstein S].





