
»Er selbst wird kommen, euch zu erlösen« (is 35,4) 

Unsere Gotteserfahrung im Lichte des Weihnachtsgeheimnisses 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Nun ist Er da, der Verheißene und Ersehnte, der Verborgene und Rätsel- 
hafte, um den so viele Fragen gehen, der so oft gemieden wird und den im 
Grunde alle suchen. Er selbst, in eigener Person, Gott in dieser Welt, als 
Mensch unter Menschen. Für den Glaubenden bedeutet das eine Revolution 
seines ganzen Lebens, ein Umdenken, wie es radikaler durch kein anderes 
Ereignis hätte ausgelöst werden können. Gott persönlich unter uns, greifbar, 
sichtbar, so nah, wie nur ein Liebender dem andern ist. Was besagen da 
noch die großen und kleinen Ereignisse um uns? Was zählen noch Familie, 
Freundschaft, Beruf, Kultur, Staat, Geschichte, aber auch Armut, Krankheit, 
Unverstandensein und Erfolglosigkeit? Was ist überhaupt noch wichtig außer 
Ihm? Verschlingt er nicht alles in seiner unendlichen Fülle, was nur je den 
Menschen wertvoll erschien? Wird er nicht notwendig ihr ganzes Interesse in 
Anspruch nehmen, da Er doch der Eine und Ausschließliche ist, Ausgang 
und Ziel alles geschöpflichen Daseins, Licht und Leben, Herrlichkeit, Liebe 
und Seligkeit? 

Schon vor der Geburt dieses Kindes aus Maria der Jungfrau war Gott 
einzelnen Menschen erfahrbar gegenübergestanden: als er zu Noe sprach 
und Abraham berief, als er Moses erschien und ihn zum Führer des Volkes 
bestellte. Sie alle betrachteten diese Begegnung mit Gott als die größte Gna- 
denstunde ihres Lebens. Sie dachten an sie zurück und schöpften aus ihr Kraft 
in den Prüfungen und Dunkelheiten des Glaubens. .Und doch erfuhren sie die 
Gegenwart des Herrn nur in Bildern und Gesichten, Ihn selbst aber sahen sie 
nicht, mit Ausnahme vielleicht von Moses, als er das Gesetz auf dem Berge 
empfing. Und schon vor seiner Ankunft im Fleisch hatte Gott unter seinem 
Volk gewohnt: im Allerheiligsten des Tempels, in der Wolke über der Bun- 
deslade. In vielen Liedern des Lobes und der Anbetung, der Freude und des 
Dankes wurde dieses einzigartige Vorrecht Israels besungen: •Wie lieb ist 
deine Wohnung, Herr der Heerscharen!" (Ps 84 [83] 1). Und doch war dieses 
Wohnen Gottes von Dunkel umhüllt gewesen und nur ein Schatten des 
Kommenden. Und selbst dieser Schatten verging mit der Zerstörung des 
salomonischen Tempels. Wie haben die Besten des Volkes in der Verbannung 
den Verlust ihres größten Gutes betrauert: •An Babels Flüssen saßen wir 
und weinten, da wir dein gedachten, Jerusalem" (Ps 137 [136] 1). Und wie 



402 Friedrich Wulf 

ergreifend, daß in nachexilisdier Zeit der gläubige Jude wieder zum Hause 
seines Gottes hinauf pilgerte, obwohl das Allerheiligste leer war und nur noch 
ein Stein die Stelle bezeichnete, wo einst die Bundeslade gestanden hatte. Was 
werden die Menschen erst tun, wenn der •Sohn des Allerhöchsten" (Lk 1, 32) 
geboren wird, wenn der Herr der Heerscharen in diese Welt einzieht (Ps 24 
[23] 10)? 

Der Evangelist Johannes sagt, und es ist immer wieder bestürzend zu hören: 
•Die Seinen nahmen ihn nicht auf." Aber er weiß auch von solchen, die ihn 
aufnahmen und die zu Kindern Gottes wurden. Gehören nicht als erste die 
Hirten dazu und die Weisen, der greise Simeon und die Prophetin Anna? Es 
muß für diese Menschen eine Erfahrung ganz neuer und eigener Art gewesen 
sein, als •der neugeborene König" (Mt 2, 2), •Christus der Herr" (Lk 2, 11. 
26) zum ersten Mal real in ihren Lebensbereich eintrat, mit nichts zu ver- 
gleichen, auch nicht mit dem, was man die religiöse Urerfahrung nennen 
könnte, worin der Mensch plötzlich und in außergewöhnlicher Klarheit der 
Existenz eines höchsten Wesens und der schlechthinnigen Abhängigkeit von 
ihm inne wird. Es war mehr und anders als ein Transzendenzerlebnis. Hier 
stand der personale Gott in dem von ihm verheißenen Erlöser sichtbar vor 
ihnen. Sein gnadenhafter Anruf hatte ihr Herz getroffen; sie durften und 
•mußten" diesem Ruf folgen, denn er war von äußeren Zeichen begleitet, die 
mit den Sinnen nachgeprüft werden konnten. Indem sie aber glaubten, erhielt 
ihr Leben eine neue Mitte, nicht nur jenseits der Welt, sondern mitten in die- 
ser Welt. Der in der Leibhaftigkeit eines Kindes für sie gegenwärtige Gott 
beanspruchte fortan den ersten Platz in ihrem Herzen. Die Folgerungen, die 
sie daraus zogen, waren demnach nicht nur innerlicher Art, sondern wirkten 
sich sehr handgreiflich im Alltag ihres Lebens aus. Die Hirten verließen ihre 
Herden und eilten nach Bethlehem hinüber, die Weisen machten sich auf den 
Weg in die Fremde, Simeon und Anna verbrachten ihr Leben im Tempel, 
alles nur, um den verheißenen Erlöser zu finden und zu schauen. Was diese 
Menschen trieb, war nicht die eigene Not (wenn man einmal von der inner- 
sten Not des unerlösten Menschen absieht) oder die Erwartung einer Weisung 
für ihr Leben. Sie wollten und konnten dem Kinde gar nichts von sich erzäh- 
len, ihm keine Bitten vortragen und erwarteten darum von ihm auch keine 
unmittelbare Hilfe. Dieses Kind selbst nahm vielmehr ihre ganze Aufmerk- 
samkeit in Anspruch. Ihm wollten sie huldigen, ihm galt ihr Verlangen, ihre 
Liebe und ihre Mühe; von ihm wurden sie erfüllt und selig. Von den Hirten 
heißt es, daß sie zurückkehrten und Gott lobten und priesen wegen alles 
dessen, was sie gehört und gesehen hatten; die Weisen fühlten sich überreich 
für ihre Mühe belohnt und freuten sich, dem Kind Geschenke darbringen 
zu dürfen, und Simeon rief voll inneren Glückes aus: •Nun entlassest du, Herr, 
deinen Knecht nach deinem Wort im Frieden; denn meine Augen haben 



Er selbst wird kommen, euch zu erlösen 403 

dein Heil geschaut." Ihnen allen war es genug, bei dem Erlöserkinde gewesen 
zu sein und in ihm das gnädige Wohlgefallen Gottes an den Menschen erfah- 
ren zu haben. 

Wird darin nicht auch für uns und unsere Frömmigkeit ein tiefes Geheim- 
nis deutlich? Gott hat uns in seinem fleischgewordenen Sohn schon in dieser 
Weltzeit vor sein Angesicht gerufen. Damit ruft er uns aber zugleich auch aus 
dem Umkreis der gewöhnlichen menschlichen Interessen und Beschäftigungen 
heraus und führt uns in eine neue Welt, in die Welt seiner persönlichen Ge- 
heimnisse. In dieser Welt tut er uns den Reichtum seines Herzens kund und 
schenkt uns seine Liebe. Wer davon einmal erfahren hat, den drängt es im- 
mer wieder zur Quelle des liebenden Austausches mit Gott, dem mag es so 
ähnlich ergehen, wie jenen, die als erste zum göttlichen Kinde gerufen wur- 
den. Er hat oft gar nicht das Bedürfnis, von sich zu sprechen und dem Herrn 
die (durchaus berechtigten und letztlich von Gott aufgegebenen) Anliegen 
des täglichen Lebens und dieser Weltzeit vorzutragen. Er möchte bisweilen 
nur hören und schauen, Liebe empfangen und Liebe schenken. Dieses Ge- 
heimnis des von Angesicht zu Angesicht, von Mund zu Mund zwischen Gott 
und den Menschen, wie es durch die Geburt des Ewigen Wortes, des Eben- 
bildes des Vaters möglich wurde, ist so groß, daß es keine Übertreibung und 
keine religiöse Schwärmerei bedeutet, wenn einer sein ganzes Leben nichts 
anderes tut, als dem aus der Verborgenheit herausgetretenen Gott entgegen- 
gehen und vor seinem Angesicht liebend-ehrfürchtig in Anbetung verweilen. 
Die kontemplativen Berufungen und Orden gehören zur Kirche wie das Ge- 
heimnis des menschgewordenen Herrn selbst. Ja, jeder Christ muß seine kon- 
templativen Stunden haben, Stunden, die nur Ihm gehören, dem Lob seiner 
Herrlichkeit und der Hingabe an seine Liebe; anders hätte er noch nicht ver- 
standen, was es um die Gnade der Kindschaft ist, um schon gar nicht zu reden 
von jener Freundschafts- und Braut-mystik, die nach dem Zeugnis der Über- 
lieferung den Höhepunkt des Liebesaustausches zwischen Gott und dem 
Menschen darstellt. 

So ist denn mit der Feier der Hl. Nacht wieder die Zeit gekommen, das 
kontemplative Gebet einzuüben. Kein anderes Geheimnis ist so dazu geeignet 
wie das der Krippe; hier hat die •Beschauung" ihren eigentlichen Ort. Aber 
es wäre zu wenig, wollte man nur diese Seite des Weihnachtsgeheimnisses her- 
vorheben und für die Frömmigkeit fruchtbar machen: sie bedarf noch einer 
wesentlichen Ergänzung durch eine andere Überlegung. 

In seiner Geburt ist Christus in die ganze menschliche Wirklichkeit und 
ihre Geschichte eingetreten. •Er ward uns Menschen gleich, in seiner Erschei- 
nung als ein Mensch erfunden", sagt der Apostel (Phil 2, 7). Drückt sich das 
nicht geheimnisvoll und symbolhaft schon darin aus, daß der eben Geborene 
bei der Aufzeichnung des ganzen Erdkreises, wie sie durch den mächtigsten 



404 Friedrieh Wulf 

Herrscher dieser Welt angeordnet war, mitgezählt und in die Listen des Kai- 
sers eingetragen wurde? Hat er nicht das Schicksal des Menschengeschlechtes 
unverkürzt und in seiner ganzen Schwere getragen, hat er nicht selbst im 
eminenten Sinne Geschichte gemacht? Er kam nicht nur, um uns aus dieser 
Welt heraus an sein Herz zu rufen, sondern alle Sorgen und Anliegen dieser 
Zeit mit uns zu teilen. Es ist darum nicht zufällig, wenn die Hirten und die 
Weisen wieder an ihre Arbeit und in ihre Heimat zurückkehrten, und wir 
gar nichts mehr von ihnen hören. Es braucht das durchaus nicht zu heißen, 
daß die Begegnung mit dem Kinde nur eine Episode ihres Lebens gewesen 
war, die bald wieder vergessen wurde. Vielmehr mußte sich jetzt erst bei 
ihnen zeigen, ob der Glaube an das göttliche Kind, die Hoffnung, die sie 
an sein Erscheinen knüpften, und die Liebe, die sie zu ihm hegten, ihr Herz 
umgewandelt hatte, und sie zu neuen Menschen geworden waren. Gerade im 
Alltag, in der Gemeinschaft der anderen, inmitten der zeitlichen Geschäfte, 
vor allem aber in der Armut, in der Einsamkeit, in der Verkennung und im 
Leid mußte sich die neugewonnene Gotteserfahrung bewähren. Die Welt 
mußte für sie eine andere geworden sein, eben weil ja das Kind zu ihr gehörte 
und ihr Leben mit ihnen teilte. Seitdem sie wußten, daß Gott in diesem Kinde 
auf Erden anwesend war, konnten sie immer und überall vor sein An- 
gesicht treten, war Gott in allem dabei, falls sie nur an das Geheimnis des 
gottgesandten Erlösers glaubten und das Gedächtnis an ihn in ihrem Herzen 
bewahrten. Vielleicht ist es erlaubt, die Worte des Evangeliums, daß die Hir- 
ten von dem Geschauten zurückkehrten und Gott wegen alles dessen, was sie 
gehört und gesehen hatten, lobten und priesen, nicht nur auf einen Augen- 
blick zu beschränken, sondern über deren ganzes ferneres Leben zu schreiben. 
Jedenfalls wäre das die eigentliche und geziemende Frucht jener Gnade ge- 
wesen, die ihnen in der Hl. Nacht zuteil geworden war. 

Das müßte auch für unser Leben und unsere Frömmigkeit von entscheiden- 
der Bedeutung sein. Ohne Kontemplation, ohne das liebende Weilen vor dem 
Angesicht Gottes, nur um der Anbetung, der Liebe und Hingabe willen, bliebe 
unsere Gotteserfahrung im Alltag in den meisten Fällen eine Täuschung, ein 
bloßer Reflex der konkreten Daseinserfahrung des natürlich denkenden Men- 
schen, eigener Gedanken und Wünsche. Ohne das Suchen und Finden des per- 
sonalen Gottes im Alltag aber, in der Vielfalt und Unruhe der Welt, im Auf 
und Ab eines undurchschaubaren Schicksals, in der Arbeit, in der Begegnung 
mit dem Nächsten, in der Geschichte der Völker, wäre auch unsere Kon- 
templation der Gefahr der bloßen Gefühle, des sentimentalen Erlebnisses, des 
Kreisens um das eigene Ich, also der Enge, des Scheins und der Selbstsucht 
ausgesetzt. 

Es gilt darum, das Geheimnis der Hl. Nacht in seiner ganzen Fülle und 
Weite zu erfassen, von ihm auch im Alltag des Lebens zu •künden". Wenn 



Er selbst wird kommen, euch zu erlösen 405 

wir von der Krippe kommen und wieder •zu Hause", im Eigenen sind, dann 
müßte sich die Welt für uns verwandelt haben: einmal in dem Sinne, daß 
der menschgewordene Gott alle Dinge, mit denen wir umgehen, durch uns in 
«einen Gebrauch nimmt, die gleichen Menschen wie wir sieht, ihre Freuden und 
ihre Not, das gleiche wie wir hört und das gleiche Schicksal wie wir erleidet. 
Er muß ganz in unsere Welt eingehen, in die konkrete Welt unseres persön- 
lichen Lebens. Dazu ist er ja Mensch geworden. Aber auch wir müssen in 
seine Welt eingehen, und diese ist nicht nur die ewige Welt des himmlischen 
Vaters, der jenseitigen Herrlichkeit, sondern, seitdem er Mensch wurde, auch 
die Welt der diesseitigen Dinge. Was uns in der Schöpfung von Gott über- 
geben wurde, damit wir es besitzen und bebauen, schenkt er uns von neuem 
und in viel innigerer Weise als das Seinige. Es gehört ihm, es ist sein Lebens- 
bereich. Es müßte uns also in der Welt immer mehr so ergehen wie in der 
Familie eines lieben Freundes, in die wir geladen wurden. Alles, was uns da 
zur Verfügung gestellt wird, was wir schauen und erleben, ist uns darum be- 
sonders lieb, weil es die Welt unseres Freundes ist. Je inniger wir nunmit Chri- 
stus dem Herrn verbunden sind, um so mehr müssen uns auch die Dinge 
dieser Welt von ihm künden, uns an ihn erinnern, so sehr, daß schließlich 
die Dinge selbst uns wieder zu ihm hinführen, seine Nähe und sein Antlitz 
uns sichtbar machen. Erst dann wird für uns wahr, was wir in den Offertorien 
der Weihnachtsmessen beten: •Freuen mögen sich die Himmel und jubeln 
die Erde vor dem Angesicht des Herrn; denn er ist gekommen" und: •Dein 
sind die Himmel und die Erde; du hast den Erdkreis und seine Fülle be- 
gründet". 

Das ist nun wahrlich ein wunderbares Geheimnis: Gott kommt in unsere 
Welt, um in dem, worin wir leben und uns auskennen, lachen und weinen, 
arbeiten, uns abmühen und schließlich sterben, zu Hause zu sein, um sich 
für alles zu interessieren, was uns bewegt und erfüllt und bedrückt, um 
alles, was ein Menschenleben ausmacht, an sich selbst zu erfahren und zu 
-erleiden. Und eben dadurch, daß Er da ist, sind alle Dinge und Ereignisse 
dieser Welt mehr als ein bloß Vergängliches, Hinfälliges, dem Tode Aus- 
gesetztes, sondern lassen etwas von Ihm erschauen und ertasten, in vielen 
Weisen und immer höheren Stufen bis dahin, daß wir Ihn unter der Brots- 
gestalt selbst sehen und empfangen. 0 seliges Geheimnis, in dem Mensch und 
Erde erneuert werden. Hört auf das Wort des Engels in dieser Nacht! Der 
Herr selbst ist gekommen, euch zu erlösen. 




