»Er selbst wird kommen, euch zu erlésen« (s 35,9

Unsere Gotteserfahrung im Lichte des Weihnachtsgeheimnisses

Von Friedrich Wulf S. J.,, Minchen

Nun ist Er da, der Verheiflene und Ersehnte, der Verborgene und Ritsel-
hafte, um den so viele Fragen gehen, der so oft gemieden wird und den im
Grunde alle suchen, Er selbst, in eigener Person, Gott in dieser Welt, als
Mensch unter Menschen. Fiir den Glaubenden bedeutet das eine Revolution
seines ganzen Lebens, ein Umdenken, wie es radikaler durch kein anderes
Ereignis hitte ausgelost werden konnen. Gott personlich unter uns, greifbar,
sichtbar, so nah, wie nur ein Liebender dem andern ist. Was besagen da
noch die grofien und kleinen Ereignisse um uns? Was zihlen noch Familie,
Freundschaft, Beruf, Kultur, Staat, Geschichte, aber auch Armut, Krankheit,
Unverstandensein und Erfolglosigkeit? Was ist tiberhaupt noch wichtig aufler
Thm? Verschlingt er nicht alles in seiner unendlichen Fiille, was nur je den
Menschen wertvoll erschien? Wird er nicht notwendig ihr ganzes Interesse in
Anspruch nehmen, da Er doch der Eine und Ausschliefliche ist, Ausgang
und Ziel alles geschopflichen Daseins, Licht und Leben, Herrlichkeit, Liebe
und Seligkeit?

Schon vor der Geburt dieses Kindes aus Maria der Jungfrau war Gott
einzelnen Menschen erfahrbar gegeniibergestanden: als er zu Noe sprach
und Abraham berief, als er Moses erschien und ihn zum Fiihrer des Volkes
bestellte. Sie alle betrachteten diese Begegnung mit Gott als die groite Gna-
denstunde ihres Lebens. Sie dachten an sie zuriick und schépften aus ihr Kraft
in den Priifungen und Dunkelheiten des Glaubens. Und doch erfuhren sie die
Gegenwart des Herrn nur in Bildern und Gesichten, Ihn selbst aber sahen sie
nicht, mit Ausnahme vielleicht von Moses, als er das Gesetz auf dem Berge
empfing. Und schon vor seiner Ankunft im Fleisch hatte Gott unter seinem
Volk gewohnt: im Allerheiligsten des Tempels, in der Wolke iiber der Bun-
deslade. In vielen Liedern des Lobes und der Anbetung, der Freude und des
Dankes wurde dieses einzigartige Vorrecht Israels besungen: ,Wie lieb ist
deine Wohnung, Herr der Heerscharen!* (Ps 84 [83]1). Und doch war dieses
Wohnen Gottes von Dunkel umhiillt gewesen und nur ein Schatten des
Kommenden. Und selbst dieser Schatten verging mit der Zerstérung des
salomonischen Tempels. Wie haben die Besten des Volkes in der Verbannung
den Verlust ihres grofiten Gutes betrauert: ,An Babels Fliissen saflen wir
und weinten, da wir dein gedachten, Jerusalem® (Ps 187 [136] 1). Und wie



402 Friedrich Wulf

ergreifend, daf} in nachexilischer Zeit der gldubige Jude wieder zum Hause

“seines Gottes hinaufpilgerte, obwohl das Allerheiligste leer war und nur noch
ein Stein die Stelle bezeichnete, wo einst die Bundeslade gestanden hatte. Was
werden die Menschen erst tun, wenn der ,Sohn des Allerhochsten® (Lk 1, 32)
geboren wird, wenn der Herr der Heerscharen in diese Welt einzieht (Ps 24
[23] 10)?

Der Evangelist Johannes sagt, und es ist immer wieder bestiirzend zu héren:
,Die Seinen nahmen ihn nicht auf.“ Aber er weifl auch von solchen, die ihn
aufnahmen und die zu Kindern Gottes wurden. Gehdren nicht als erste die
Hirten dazu und die Weisen, der greise Simeon und die Prophetin Anna? Es
muf} fur diese Menschen eine Erfahrung ganz neuer und eigener Art gewesen
sein, als ,der neugeborene Konig“ (Mt 2, 2), ,.Christus der Herr“ (Lk 2, 11.
26) zum ersten Mal real in ihren Lebensbereich eintrat, mit nichts zu ver-
gleichen, auch nicht mit dem, was man die religiose Urerfahrung nennen
konnte, worin der Mensch plotzlich und in auflergewdhnlicher Klarheit der
Existenz eines hochsten Wesens und der schlechthinnigen Abhingigkeit von
ihm inne wird. Es war mehr und anders als ein Transzendenzerlebnis. Hier
stand der personale Gott in dem von ihm verheiflenen Erl6ser sichtbar vor
ihnen. Sein gnadenhafter Anruf hatte ihr Herz getroffen; sie durften und
»mufiten“ diesem Ruf folgen, denn er war von dufleren Zeichen begleitet, die
mit den Sinnen nachgepriift werden konnten. Indem sie aber glaubten, erhielt
ihr Leben eine neue Mitte, nicht nur jenseits der Welt, sondern mitten in die-
ser Welt. Der in der Leibhaftigkeit eines Kindes fiir sie gegenwirtige Gott
beanspruchte fortan den ersten Platz in ihrem Herzen. Die Folgerungen, die
sie daraus zogen, waren demnach nicht nur innerlicher Art, sondern wirkten
sich sehr handgreiflich im Alltag ihres Lebens aus. Die Hirten verliefien ihre
Herden und eilten nach Bethlehem hiniiber, die Weisen machten sich anf den
Weg in die Fremde, Simeon und Anna verbrachten ihr Leben im Tempel,
alles nur, um den verheiflenen Erloser zu finden und zu schauen. Was diese
Menschen trieb, war nicht die eigene Not (wenn man einmal von der inner-
sten Not des unerlsten Menschen absieht) oder die Erwartung einer Weisung
fiir ihr Leben. Sie wollten und konnten dem Kinde gar nichts von sich erzih-
len, ihm keine Bitten vortragen und erwarteten darum von ihm auch keine
unmittelbare Hilfe. Dieses Kind selbst nahm vielmehr ihre ganze Aufmerk-
samkeit in Anspruch. Thm wollten sie huldigen, ihm galt ihr Verlangen, ihre
Liebe und ihre Miihe; von ihm wurden sie erfillt und selig. Von den Hirten
heifit es, daf} sie zuriickkehrten und Gott lobten und priesen wegen alles
dessen, was sie gehort und gesehen hatten; die Weisen fithlten sich iiberreich
fiir ihre Mithe belohnt und freuten sich, dem Kind Geschenke darbringen
zu diirfen, und Simeon rief voll inneren Gliickes aus: ,Nun entldssest du, Herr,
deinen Knecht nach deinem Wort im Frieden; denn meine Augen haben



Er selbst wird kommen, euch zu erlosen 403

dein Heil geschaut.“ Thnen allen war es genug, bei dem Erléserkinde gewesen
zu sein und in ihm das gniddige Wohlgefallen Goties an den Menschen erfah-
ren zu haben.

Wird darin nicht auch fiir uns und unsere Frommigkeit ein tiefes Geheim-
nis deutlich? Gott hat uns in seinem fleischgewordenen Sohn schon in dieser
Weltzeit vor sein Angesicht gerufen. Damit ruft er uns aber zugleich auch aus

“dem Umbkreis der gewdhnlichen menschlichen Interessen und Beschiftigungen
heraus und fithrt uns in eine neue Welt, in die Welt seiner personlichen Ge- ‘
heimnisse. In dieser Welt tut er uns den Reichtum seines Herzens kund und
schenkt uns seine Liebe. Wer davon einmal erfahren hat, den dringt es im-
mer wieder zur Quelle des liebenden Austausches mit Gott, dem mag es so
dhnlich ergehen, wie jenen, die als erste zum gottlichen Kinde gerufen wur-
den. Er hat oft gar nicht das Bediirfnis, von sich zu sprechen und dem Herrn
die (durchaus berechtigten und letztlich von Gott aufgegebenen) Anliegen
des taglichen Lebens und dieser Weltzeit vorzutragen. Er mochte bisweilen
nur héren und schauen, Liebe empfangen und Liebe schenken. Dieses Ge-
heimnis des von Angesicht zu Angesicht, von Mund zu Mund zwischen Gott
und den Menschen, wie es durch die Geburt des Ewigen Wortes, des Eben-
bildes des Vaters moglich wurde, ist so grof}, daf} es keine Ubertreibung und
keine religiése Schwirmerei bedeutet, wenn einer sein ganzes Leben nichts
anderes tut, als dem aus der Verborgenheit herausgetretenen Gott entgegen-
gehen und vor seinem Angesicht liebend-ehrfiirchtig in Anbetung verweilen.
Die kontemplativen Berufungen und Orden gehdren zur Kirche wie das Ge-
heimnis des menschgewordenen Herrn selbst. Ja, jeder Christ muf} seine kon-
templativen Stunden haben, Stunden, die nur Thm gehéren, dem Lob seiner
Herrlichkeit und der Hingabe an seine Liebe; anders hitte er noch nicht ver-
standen, was es um die Gnade der Kindschaft ist, um schon gar nicht zu reden
von jener Freundschafts- und Braut-mystik, die nach dem Zeugnis der Uber-
lieferung den Ho6hepunkt des Liebesaustausches zwischen Gott und dem
Menschen darstellt.

So ist denn mit der Feier der HI. Nacht wieder die Zeit gekommen, das
kontemplative Gebet einzuiiben. Kein anderes Geheimnis ist so dazu geeignet
wie das der Krippe; hier hat die ,Beschauung® ihren eigentlichen Ort. Aber
es ware zu wenig, wollte man nur diese Seite des Weihnachtsgeheimnisses her-
vorheben und fir die Frémmigkeit fruchtbar machen; sie bedarf noch einer
wesentlichen Ergdnzung durch eine andere Uberlegung.

In seiner Geburt ist Christus in die ganze menschliche Wirklichkeit und
ihre Geschichte eingetreten. ,Er ward uns Menschen gleich, in seiner Erschei-
nung als ein Mensch erfunden®, sagt der Apostel (Phil 2, 7). Driickt sich das
nicht geheimnisvoll und symbolhaft schon darin aus, daf der eben Geborene
bei der Aufzeichnung des ganzen Erdkreises, wie sie durch den méchtigsten



404 ‘ Friedrich Wulf

Herrscher dieser Welt angeordnet war, mitgezahlt und in die Listen des Kai-
sers eingetragen wurde? Hat er nicht das Schicksal des Menschengeschlechtes
unverkirzt und in seiner ganzen Schwere getragen, hat er nicht selbst im
eminenten Sinne Geschichte gemacht? Er kam nicht nur, um uns aus dieser
Welt heraus an sein Herz zu rufen, sondern alle Sorgen und Anliegen dieser
Zeit mit uns zu teilen. Es ist darum nicht zufillig, wenn die Hirten und die
Weisen wieder an ithre Arbeit und in ihre Heimat zuriickkehrten, und wir
gar nichts mehr von ihnen héren. Es braucht das durchaus nicht zu heiflen,
daf} die Begegnung mit dem Kinde nur eine Episode ihres Lebens gewesen
war, die bald wieder vergessen wurde. Vielmehr mufite sich jetzt erst bei
ihnen zeigen, ob der Glaube an das géttliche Kind, die Hoffnung, die sie
an sein Erscheinen kniipften, und die Liebe, die sie zu ihm hegten, ihr Herz
umgewandelt hatte, und sie zu neuen Menschen geworden waren. Gerade im
Alltag, in der Gemeinschaft der anderen, inmitten der zeitlichen Geschifte,
vor allem aber in der Armut, in der Einsamkeit, in der Verkennung und im
Leid mufite sich die neugewonnene Gotteserfahrung bewihren. Die Welt
mufte fiir sie eine andere geworden sein, eben weil ja das Kind zu ihr gehérte
und ihr Leben mit thnen teilte. Seitdem sie wufiten, dafl Gott in diesem Kinde
auf Erden anwesend war, konnten sie immer und iberall vor sein An-
gesicht treten, war Gott in allem dabei, falls sie nur an das Geheimnis des
gottgesandten Erlosers glaubten und das Gedéchtnis an ihn in ihrem Herzen
bewahrten. Vielleicht ist es erlaubt, die Worte des Evangeliums, daf} die Hir-
ten von dem Geschauten zuriidkkehrten und Gott wegen alles dessen, was sie
gehort und gesehen hatten, lobten und priesen, nicht nur auf einen Augen-
blick zu beschrinken, sondern iiber deren ganzes ferneres Leben zu schreiben.
Jedenfalls wire das die eigentliche und geziemende Frucht jener Gnade ge-
wesen, die ihnen in der Hl. Nacht zuteil geworden war.

Das miifite auch fiir unser Leben und unsere Frommigkeit von entscheiden-
der Bedeutung sein. Ohne Kontemplation, ohne das liebende Weilen vor dem
Angesicht Gottes, nur um der Anbetung, der Liebe und Hingabe willen, bliebe
unsere Gotteserfahrung im Alltag in den meisten Fillen eine Tauschung, ein
blofler Reflex der konkreten Daseinserfahrung des natiirlich denkenden Men-
schen, eigener Gedanken und Wiinsche. Ohne das Suchen und Finden des per-
sonalen Gottes im Alltag aber, in der Vielfalt und Unruhe der Welt, im Auf
und Ab eines undurchschaubaren Schicksals, in der Arbeit, in der Begegnung
mit dem Nichsten, in der Geschichte der Vélker, wire auch unsere Kon-
templation der Gefahr der bloffen Gefiihle, des sentimentalen Erlebnisses, des
Kreisens um das eigene Ich, also der Enge, des Scheins und der Selbstsucht
ausgesetzt.

Es gilt darum, das Geheimnis der Hl. Nacht in seiner ganzen Fiille und
Weite zu erfassen, von ihm auch im Alltag des Lebens zu ,kiinden“. Wenn



Er selbst wird kommen, euch zu erlisen 405

wir von der Krippe kommen und wieder ,zu Hause“, im Eigenen sind, dann
miifite sich die Welt fiir uns verwandelt haben: einmal in dem Sinne, dafl
der menschgewordene Gott alle Dinge, mit denen wir umgehen, durch uns in
seinen Gebrauch nimmt, die gleichen Menschen wie wir sieht, ihre Freuden und
ihre Not, das gleiche wie wir hort und das gleiche Schicksal wie wir erleidet.
Er muf} ganz in unsere Welt eingehen, in die konkrete Welt unseres person-
lichen Lebens. Dazu ist er ja Mensch geworden. Aber auch wir miissen in
seine Welt eingehen, und diese ist nicht nur die ewige Welt des himmlischen
Vaters, der jenseitigen Herrlichkeit, sondern, seitdem er Mensch wurde, auch
die Welt der diesseitigen Dinge. Was uns in der Schopfung von Gott iiber-
geben wurde, damit wir es besitzen und bebauen, schenkt er uns von neuem
und in viel innigerer Weise als das Seinige. Es gehort ihm, es ist sein Lebens-
bereich. Es miifite uns also in der Welt immer mehr so ergehen wie in der
Familie eines lieben Freundes, in die wir geladen wurden. Alles, was uns da
zur Verfiigung gestellt wird, was wir schauen und erleben, ist uns darum be-
sonders lieb, weil es die Welt unseres Freundes ist. Je inniger wir nunmit Chri-
stus dem Herrn verbunden sind, um so mehr miissen uns auch die Dinge
dieser Welt von ihm kiinden, uns an ihn erinnern, so sehr, dafl schliefflich
die Dinge selbst uns wieder zu ihm hinfithren, seine Nihe und sein Antlitz
uns sichtbar machen. Erst dann wird fir uns wahr, was wir in den Offertorien
der Weihnachtsmessen beten: ,Freuen mogen sich die Himmel und jubeln
die Erde vor dem Angesicht des Herrn; denn er ist gekommen® und: ,Dein
sind die Himmel und die Erde; du hast den Erdkreis und seine Fiille be-
grundet®.

Das ist nun wahrlich ein wunderbares Geheimnis: Gott kommt in unsere
Welt, um in dem, worin wir leben und uns auskennen, lachen und weinen,
arbeiten, uns abmithen und schliefllich sterben, zu Hause zu sein, um sich
fur alles zu interessieren, was uns bewegt und erfillt und bedriickt, um
alles, was ein Menschenleben ausmacht, an sich selbst zu erfahren und zu
erleiden. Und eben dadurch, dafl Er da ist, sind alle Dinge und Ereignisse
dieser Welt mehr als ein bloff Vergédngliches, Hinfalliges, dem Tode Aus-
gesetztes, sondern lassen etwas von Ihm erschauen und ertasten, in vielen
‘Weisen und immer hoheren Stufen bis dahin, dafl wir Thn unter der Brots-
gestalt selbst sehen und empfangen. O seliges Geheimnis, in dem Mensch und
Erde erneuert werden. Hort auf das Wort des Engels in dieser Nacht! Der
Herr selbst ist gekommen, euch zu erlosen.






