Die Verkiindigung der Taufe Jesu nach den Evangelien

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn

Alle vier Evangelien enthalten den Bericht von der Taufe Jesu. Der Taufakt
selbst freilich wird {iberall nur erwihnt oder vorausgesetzt. Das Interesse der
Evangelisten ruht auf dem, was im Zusammenhang mit der Tanfe geschah. Offen-
bar kommt darin das fiir sie Bedeutsame dieses Heilsgeheimnisses zu Wort. Darauf
soll sich deswegen auch unsere Aufmerksamkeit richtcn, wenn uns am Oktavtag
von Epiphanie das Evangelium von der Taufe Jesu in der Feier der Liturgie ver-
kiindet wird.

Jeder der Evangelisten berichtet von den mit der Taufe Jesu zusammenhéangen-
den Ereignissen in seiner Weise, jeder von ihnen stellt eine andere Seite des
Vorgangs heraus. Das hat die Kirche nicht als Nachteil empfunden, sondern als
einen Reichtum. Auf solche Weise kommt das Heilsgeschehen unter mannigfachen
Gesichtspunkten zur Sprache, und das Evangelium erdffnet uns selbst den viel-
filtigen Sinm, der in ihm verborgen ist. Gewil} ist das Evangelium nur eines. Aber
es ist das eine Evangelium ,nach Matthdus“, nach ,Markus, nach ,Lukas* und
nach ,Johannes“. Die Vielzahl der Evangelien 1afit uns die urspriingliche Fille der
Heilstat Jesu Christi nicht vergessen.

Schlicht und sachlich berichtet zunichst Markus (1,9-11), dafl ,in jenen Tagen® —
namlich als der Tiufer auftrat und zur Bufle aufrief — Jesus von Nazareth in
Galilda ,kam® und ,im Jordan von Johannes getauft warde“. Mit weniger Worten
kann man den Vorgang kaum erzihlen. Aber das ist ja auch nur die Einleitung zu
dem, was Markus denkwiirdig erscheint: dafl sich bei dieser Taufe die erste Epi-
phanie des Messias-Gottessohnes, der der Gottesknecht ist, ereignete. Die erste
Epiphanie des messianischen Kénigs, nicht die erste Vision des Propheten Jesus!
Denn darauof, da Jesus ,schaute“, legt Markus kein Gewicht und vom Héren der
Stimme spricht er iiberhaupt nicht. Ihn interessiert vor allem, und so will er es den
Christen verkiinden, dafl ,die Himmel sich spalteten“, ,der Geist wie eine Taube
auf ihn niederstieg® und ,die Stimme aus den Himmeln“ erscholl: ,Du bist mein
geliebter Sohn, an Dir fand ich Wohlgefallen®.

Seit Ezechiel (1,1) deutet das sich Uffnen des Himmels darauf hin, dafi nun eine
gottliche Offenbarung geschieht. Der Erde ist der Himmel nicht mehr verschlossen.
Gott gibt seine Welt frei, eben jetzt, da der Sohn aus dem Taufwasser empor-
steigt, um zu seinem Werk auf Erden zu schreiten. Die offene Welt Gottes wird
sichtbar, zunichst ihm, aber durch ihn auch uns. Vielleicht spielt Markus noch
auf etwas anderes an. Er sagt ja eigentlich: ,und sofert sah er die Himmel zer-
reiflen®, so wie der ,Vorhang im Tempel zerrif“ (15, 38) und der Weg zum Aller-
heiligsten frei wurde, als Jesus am Kreuz verschied. Vielleicht stehen der zerreiflende
Himmel hier und der zerrissene Vorhang dort fiir Markus miteinander in Verbin-
dung, so daf hier der Beginn dessen angezeigt wird, was sich dort am Kreuz
vollendet: der durch Jesus frei gewordene Zugang zu Gott.



Die Uerkiindigung der Taufe Jesu nach den Evangelien 415

Dieser Gedanke legt sich nahe, da ja aus dem geoffneten Himmel der Geist
erscheint und sich auf Jesus niederldfit, jener Geist, der nach Lukas (3,22) der
Heilige Geist ist, der Geist also, der uns den Zugang in den geoffneten Himmel
Gottes vermittelt. Er kommt herab ,wie eine Taube“. Das erinnert daran, dafl er
der Geist des Schépfers und Erlésers in einem ist. Denn nach jiidischer Auslegung
von Gen 1,2 britet der Geist Gottes auf der Fliche des Wassers wie eine Taube
dber ihren Jungen, und gelegentlich wird ,die Stimme der Turteltavbe® (Hl 2,8)
als ,die Stimme des Heiligen Geistes von der Erlosung® bezeichnet. Der so ver-
standene Geist steigt jetzt zu Jesus herab und gesellt sich zu dem, von dem er einst
wieder ausgehen wird, wenn Jesus nidmlich durch das Kreuz erhéht ist (vgl. Joh 7, 39;
Apg 2,33).

Die Himmel iiber Jesus sind zerrissen, der Heilige Geist erscheint bei ihm. Doch
die Zeichen sind noch nichit zu Ende. Gott 14t auch seine Stimme an Jesus ergehen.
Er eroffnet damit gleichsam das Evangelium, das ja keinen anderen Sinn hat, als
offenbar zu machen, wer dieser Jesus, der aus der Taufe steigt, ist. Schon der
Psalmist und der Prophet (Ps 2, 7; Is 42, 1; 44, 2) haben es ahnend verkiindet, was der
Vater hier ausspricht, daf er der Messias-Gottessohn der Endzeit sei, der Gottes-
knecht, den Gott sich zn seinem Werk ausgew#hlt habe.

Das also ist die Taufe Jesu, wie sie der Evangelist Markus aufgrund der gott-
lichen Zeichen versteht und verkiindet: die Erscheinung dessen, was noch verhiillt
in der Zukunft liegt, was aber eben in diesem Augenblik, da Jesus aus dem
Taufwasser steigt, sich zu enthiillen beginnt. Die Himmel Gottes 6ffnen sich, das
Allerheiligste; der Heilige Geist offenbart sich als der Geist Jesu und kommt
mit ihm; das ewige Evangelium der Stimme Gottes umfingt ihn nnd bricht mit
ihm auf, das Evangelium Gottes, das in ihm den geliebten Sohn, den Messiaskonig
und Gottesknecht erkennen l4ft. Die Taufe Jesu ist nach Markus sein Erscheinen
unter den Zeichen der Heilsgaben, die er bringen wird. Schon jetzt, da noch alles
verborgen ist, scheinen diese iiber ihm und fiir ihn auf und lassen so den noch ver-
borgenen und in die Verborgenheit des Todes eilenden Gottesknecht als Messias-
konig erkennen. Das Ereignis der Taufe Jesu nach Markus ist die Epiphanic des
geheimen Gottessohnes in dem Augenblick, da er den Weg zur Offenbarung durch
den Tod hindurch antritt, d. h. den Weg seiner Geschichte.

Der Evangelist Matthius (3,13-17) hat das Taufereignis in den gleichen Vor-
gingen gesehen. Aber er erblickt in ihnen nicht nur die Epiphanie des verborgenen
Messias. War bei Markus kein Wort Jesu berichtet, sondern nur sein schweigendes
Schauen, war bei ihm nur die Tatsache der Taufe erwihnt, so daf} sie fast zufallig
erscheint, so berichtet Matthius nicht nur von der Absicht Jesu, sich von Johannes
taufen zu lassen — ,da kam Jesus . .. um sich von ihin taufen zu lassen® —, sondern
erwihnt auch ein Gesprich mit dem Téufer. Und eben dieses Gesprich, zusammen
mit der Ewédgung der Absicht Jesu, sich taufen zu lassen, deckt ein wenig die Ver-
borgenheit des Messias-Jesus auf. Zugleich lenkt er unseren Blick auf eine Seite
des Taufgeschehens, die bei Markus noch nicht zur Sprache kam.

Johannes will Jesus nicht taufen. Er erkennt — auf welche Weise und in wel-
chem Sinn, sagt uns der Evangelist nicht — in ihm den, der ,mit dein Heiligen Geist



416 Heinrich Schlier

und mit Feuer tanfen“ wird (8,11), den Weltenrichter und Vollender. Er, Johannes,
mufl von ihm getauft werden, ist seine Antwort auf das Begehren Jesu. Aber dieser,
der ja in der Tat — verborgen noch vor den Augen der Welt — der ist, durch den
und an dem alle Entscheidung endgiiltig fillt, beharrt auf seiner Bitte, seinem
geheimen Befehl, dafl Johannes auch ihm die Taufe der Siinder, die Taufe der
Umkehr zu Gott gewéhre. Und er begriindet diese Bitte mit dem geheimnisvollen
Satz: ,denn so geziemt es uns, alle Gerechtigkeit zu erfilllen®. Indem er sich taufen
laBt, erfiillt er im Gehorsam gegen Gott ,alle Gerechtigkeit*, jene Gerechtigkeit
namlich, die die unverfilschte und recht verstandene urspriingliche Tora Gottes
fordert (5,17), die also ,mehr ist als die Gerechtigkeit der Schriftlehrer und
Pharisder (5,20). Aber inwiefern erfiillt er denn durch die Taufe diese Gerechtig-
keit? Insofern, als er, der Gehorsame, sich durch sie zu den Siindern stellt, er, der
von Gott kommt und bei Gott weilt, zu denen, die zu Gott emkehren miissen. Jetzt
am Anfang seines Weges, auf dem er immer wieder ,bei“ den Siindern stehen
wird, um ihnen die Gerechtigkeit seiner Gegenwart zu schenken, in der Taufe, die
er vom Taufer fordert, tritt er zu ihnen. Von da ab schopft er, der als der schon
bei ihnen Stehende zu ihnen kommt, dieses bei ihnen Stehen immer tiefer aus, bis
es am Kreuz offenbar wird als ein Sterben fiir sie. Und so wird diese Wassertaufe
des Johannes das Vorzeichen jener Taufe, die sein Sterben am Kreuz ist, von dem
ja auch Markus (10, 30) und Lukas (12,50) als von einer Taufe reden.

Damit ist nun in der Verkiindigung des ersten Evangelisten in der Tat eine
Seite des Taufgeschechens ans Licht gezogen, die bei Markus noch im Dunkel steht.
Dieser Messiaskonig und Gottesknecht, wie ihn die Stimme Gottes verkiindet, ist
der mit den Siindern solidarische, gerechte Gottesknecht, der nit seiner Taufe schon
in das Leiden fiir sie eintritt. Man kann nicht sagen, dafl Markus davon nichts
wuite. Wenn er vom Gottesknecht wufite — und das: ,an Dir habe ich Wohl-
gefallen® der géttlichen Stimme erinnerte ihn ja daran —, wufite er auch von
scinem Leiden. Aber man kann sagen, dafi Matthdus diesen Zug der Epiphanie
herausstellte, wie man ja gewifl in der ersten Gemeinde den Sinn der Taufe Jesu
.durch Johannes mehr und mehr erwog. In der Taufe Jesu ist noch mehr erschienen
als der geheime Gottessohn am Anfang seines Weges unter den Zeichen seiner
Heilsgaben. Es ist, so verkindet Matthius, auch der Gottessohn schon erschienen,
der willens war, von Anfang an als der Gerechte zu den Siindern zu treten und in
dieser Taufe schon die kiinftige am Kreuz zu beginnen und anzudeuten. Von daher
wird dann die Epiphanie des gedffneten Himmels, der den Heiligen Geist auf
Jesus herabkommen 1ift und aus dem die himmlische Stimme sich zum Sohne
Gottes bekennt, als gottliche Antwort und Bestitigung zu verstehen sein. Beides
mufl man zusammenschen, weil beides zusammengehort: der gehorsame Gottes-
knecht, der fiir die Siinder in der ersten Taufe schon zur zweiten, zum Kreuze, eilt,
— und das, was durch ihn kam, der gedfinete Himmel, kraft des Heiligen Geistes,
mittels des Evangeliums. Und beides, so verkiindet Matthéus, der ja auch sonst gern
das Ganze iiberschaut, trat fiir den, der sehen kann, schon in der Taufe Jesu
zu Tage.

Der Evangelist Lukas (3,21-22) folgt zunichst der Markusiiberlieferung und
andert nicht viel an ihr. Trotzdem zeigen kleine Abweichungen von Markus, in



Die Uerkiindigung der Taufe Jesu nach den Evangelien 417

welcher Hinsicht er die Uberlieferung bedachte und das Taufgeschehen verstand
bzw. verstanden haben wollte. Zwar spricht auch er davon, daf Jesus zur Taufe
kam, ,als das ganze Volk sich taufen lieB“. Er weif} also um jene Sclidaritit Jesu
mit den Siindern, die umkehren. Aber er entfaltet diesen Gesichtspunkt nicht. -
Seine Gedanken verweilen ausschlieBlich bei den vordeutenden Ercignissen, die
Markus berichtet hatte und in deren Licht der geheime Messias-Gottesknecht als
solcher offenbar wird. Freilich brechen sie bei Lukas nicht mehr so unvorbereitet
und scheinbar so génzlich losgeldst von Jesus herein. Denn bei ihm heifit es: ,als . ..
Jesus getauft wurde und betete, ffnete sich der Himmel ...%. Jesu Gebet, das
Lukas anch sonst iiber die anderen Evangelien hinaus besonders betont (z. B. 5, 16;
6,12; 9,18; 9,28.29; 11,1), ist es, das die Himmel sich 6ffnen, den Heiligen Geist
zu ihm treten und die gottliche Stimme an ihn ergehen 148t. Und damit wird diese
Epiphanie von ihm in den Zusammenhang mit einer anderen gebracht, mit der
auf dem Berge der Verklarung, die auch geschah, als Jesus betete (9,28 ff.). Sie aber
ist wieder eine Vorausnahme der Verklirung des Auferstandenen. Lukas sieht
also offenbar in der Taufepiphanie Jesu neben der Solidaritit des Gottesknechtes
mit den Siindern, die er aber nicht wie Matthius entfaltet, cinen Hinweis auf die
Verklarung Jesu. Bereits im Beginn seines Weges nach Jerusalem, der ja seine
-Hinaufnahme® (9,51) ist, geht Jesus diesen Weg als der schon in der Taufe von
der Verklirung verborgen gezeichnete. Damit nihert sich Lukas ein wenig der Sicht
des vierten Evangelisten, zu dem wir uns nun noch wenden.

Das, was Johannes von der Taufe Jesu berichtet, ist nur wie der Nachklang einer
Glocke, deren letzte Schlige deutlicher als zuvor, weil voneinander schon abgchoben,
noch einmal den vollen Klang erténen lassen. Die Taufe Jesu wird dabei nicht mehr
um ihrer selbst willen erzdhlt, sondern im Rahmen des Zeugnisses Johannes des
Taufers und um dieses Zeugnisses willen.

In 1,29 setat ein zweiter Gang des Tiuferzeugnisses ein. In ihm soll zunichst
deutlich gemacht werden, wer der ist, von dem der Tiufer bisher so geheimnisvoll
gesprochen hat. Es ist wie auf einem mittelalterlichen Tafelbild. Im Vordergrund
steht immer noch der Tiufer. Um ihn herum, aber sozusagen unter ihm, das Volk,
das freilich gar nicht bemerkenswert ist, weil ja das Forum, vor dem der Tiufer
spricht, die ganze Welt ist. Der Taufer sieht in die nahe Ferne. Dort taucht Jesus
auf und schreitet auf den Tiufer zu. Woher er kommt, weifl niemand. Genug: er
ist nur im Kommen, im Zu-kommen. Wozu er kommt, wird auch nicht gesagt. Offen-
bar nur, um das Zeugnis des Taufers auszulésen. auf das alles ankommt. Und dieses
Zeugnis lautet zuerst: ,Ecce agnus dei...“. Es hat schon hier liturgischen Klang.
Der da auf den Tiufer zukommt, wird beim ersten Anblick als »das Lamm*
bezeugt, das Opferlamm, auf dem die Siinden der Welt liegen, damit es sie fort-
trage. Der Gottesknecht von Is 53 im Licht des Kreuzes taucht anf. Und ,dieser®,
der die Last der Sinden der Welt tragt, ist das ewige Wort. Mit diesem, der
»historisch® nach dem Tiufer auftrat, ist der gekommen, der von jeher ist und mit
dem der Anfang und Ursprung aller Dinge vor-kommt. Er ist der ewige Logos, der
Fleisch geworden (vgl. 1,15). Aber Johannes der Taufer mufl gestchen — und er
gesteht es fiir uns alle —: ,Und ich kannte ibn nicht.* Denn um das ewige, den
Ursprung und Anfang mitbringende Wort in Jesus zu erkennen, der das Lamm



418 Heinrich Schlier

Gottes ist, das der Welt Siinden forttrégt, bedarf es der Offenbarung, die uns die
Angen des Herzens fiir das Fleisch 6ffnet, das die Glorie nahebringt und zugleich
verbirgt.

Doch diese Offenbarung geschah., Zu keinem andern Zwedk taufte der Taufer,
wie er selbst gesteht, als dazn, sie herbeizufithren. Denn bei der Taufe geschah
jene Epiphanie Jesu, von der die Uberlieferung berichtete, die auch Johannes
schon las. Und sie geschah, damit sie ins Zeugnis des Johannes kime und Jesus
durch dieses Zeugnis Israel erscheine. Ein wesentlicher Gesichtspunkt also, unter
dem der Evangelist Johannes die Taufepiphanie Jesu sieht, ist der, daf sie es war,
die das Zeugnis des Taufers und damit das erste Zeugnis fiir Jesus fiberhaupt
entziindete. Nicht erst mit denen, die den Auferstandenen sahen, beginnt die Reihe
der Zeugen seiner Herrlichkeit, sondern jetzt schon mit dem Zeugen seiner Taufe,
dem Taufer. Denn kann man auf der einen Seite sagen, dafl das Wort Fleisch
geworden ist und das Fleisch den Glanz des Logos verbirgt, so kann man auf der
anderen Seite auch sagen — und das ist die eigentliche Sicht des Evangelisten
Johannes —, dafl das Wort Fleisch geworden ist und das Fleisch nun seine Herr-
lichkeit von Anfang an uns antrug, und diese Herrlichkeit erkannt wurde von
denen, die ihn ,annahmen®, und sie bezeugt wurde von denen, die ihr Licht in ihre
Herzen scheinen lieflen. Der erste von diesen aber ist der Tadufer. Und das erste
Aufstrahlen der Herrlichkeit des Wortes im Fleisch ist die Taufe.

Doch noch ein anderer Gesichtspunkt ist fiir unseren Evangelisten bedeutsam.
Von allem, was die Uberlieferung von der Taufe Jesu erzihlte, hebt er nur eines
hervor: die Herabkunft des Geistes vom Himmel gleich einer Taube und sein Ver-
weilen auf Jesus. Der ,,Geist“ aber ist fiir ihn natiirlich der Geist, von dem Jesus
in seinen Abschiedsreden so viel sagen wird, der Geist der Wahrheit, der Anwalt
und Tréster und Zeuge in einem ist, der Heilige Geist, den der Erhohte an seiner
Statt senden wird, damit die Kirche nicht verwaist sei, sondern in alle Wahrheit
gefithrt werde. Dieser Geist ist bei der Taufe auf Jesus, das Lamm, das der Welt
Siinden trigt, herabgekommen aus dem Himmel, um sich nicht mehr von ihm zu
trennen. Von jetzt an kommt Jesus mit iim. Dann aber — in der Zeit der Kirche —
kommt er, der Geist, mit Jesus, kommt er als sein Geist von ihm und an seiner
Stelle, ihn bezeugend und verklirend, kommt Jesus, der Verklirte, im Geiste. Das
ist also die andere Seite der Epiphanie Jesu bei der Taufe, wie sie der Taufer und
mit ihm der Evangelist bezeugt: Jesus erscheint und mit ihm der Geist, der ,bleibt™.
Jener Jesus erscheint, der der Jesus des Geistes ist, der spiter die Kirche leitet.
Der Geist erscheint, der spater der Paraklet der Seinen ist, unzertrennlich mit Jesus
verbunden, der der Geist des Jesus ist. Das gibt dem Téufer die himmlische Stimme
zn erkennen. Denn auch die Einheit von Jesus und Geist, von Jesus, dem Lamm
Gottes, das der Welt Siinde tragt, und dem Geist, der nun mit Jesus verbunden
bleibt, der der Geist der Kirche ist, erkennt der Mensch nur, wenn Gott ihm die
Augen 6ffnet. ,Dieser ist es, der mit dem Heiligen Geist tauft”, sagt die himmlische
Stimme und nimmt eine Formulierung des Téufers, die uns die Uberlieferung bei
Markus (1,8) berichtet, auf. Dies ist Dein Geisttdufer, Johannes, der, auf dem
der Geist bleibt und der noch ganz anders ,taufen” wird mit dem Heiligen Geist,
als Du bisher meintest.



Die Uerkiindigung der Taufe Jesu nach den Evangelien 419

Wer hért, kann auch ,sehen®. Und wer ,sieht*, kann auch Zeuge sein. Der Taufer
hat sich seine blinden Augen offnen lassen durch das Héren auf die géttliche
Stimme, und so ,sicht“ er und bezeugt, daf dieser und kein anderer, das Lamm
Gottes ist, das der Welt Siinde trigt, das Wort Gottes, mit dem immer neu der
Anfang kommt, der Jesus, mit dem sich nun bleibend der Heilige Geist geeint hat,
_der Sohn Gottes“. Damit ist er alles, was der Tiufer nicht ist und ablehnte zu
sein, meint der Evangelist: der Elias, der Prophet, der Messias und noch mehr.
Schlieflich ist fiir den vierten Evangelisten das Taufgeschehen die erste Epiphanie
des Sohnes, dessen Sohnsein in immer neuen Epiphanien seiner Glorie durch Wort
und Zeichen im Evangelium erscheint.

So sehen wir, daf} sich in der Tat das Geschehen bei der Taufe Jesu in unseren
Evangelien vielfiltig widerspiegelt: als Erscheinen des geheimen Messias-Gottes-
knechtes unter den ihn enthiillenden Zeichen des Heiles, das er bringen wird, als
Erscheinen des gerechten Gottesknechtes, der sich zu den Siindern stellt, der damit
den Weg zu jener Taufe am Kreuz betritt, zu dem sich aber Gott als zu seinem
lieben Sohn bekennt, als Erscheinen des Sohnes, der betend seine erste Verkldrung
herbeiruft, als Erscheinen dessen, der, Lamm Gotles, ewig erneuerndes Wort, von
Anfang an den Geist verwahrt, in dem er einmal zu den Seinen kommen wird, um
durch ihn bei ihnen zu bleiben, — der sich so aber auch von Anfang an in das
Zeugnis der Zeugen begibt, die mit dem Taufer beginnen. Diese Vielfalt ist die
Mannigfaltigkeit des einen Geschebens, das sich offenbar auch einheitlich den Evan-
gelisten iiberliefert hat, nur dafl sic es von der Gesamtsicht aus, die sie von Jesus
haben, jeweils auslegen und so zusammen, nach und nach, in seinem ganzen ,Wort*
enthiillen. Die Finheit des Geschehens und seiner Uberlieferung begriindet aber
auch die Finheit der mannigfaltigen Verkiindigung durch die vier Evangelien. Alle
verkiinden die Taufe Jesu als Epiphanie dessen, was noch verborgen ist, was aber
einmal sich auftun wird: des Kreuzes, der Herrlichkeit, des Geistes, des offenen
Himmels, und dies alles in Thm, dem Gottesknecht und Gottessohn. Mégen wir das
Evangelium héren, damit sich auch uns die verborgenen Schitze des Heils eréffnen —
in Ihm.






