
Die Verkündigung der Taufe Jesu nach den Evangelien 

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn 

Alle vier Evangelien enthalten den Bericht von der Taufe Jesu. Der Taufakt 
selbst freilich wird überall nur erwähnt oder vorausgesetzt. Das Interesse der 
Evangelisten ruht auf dem, was im Zusammenhang mit der Taufe geschah. Offen- 
bar kommt darin das für sie Bedeutsame dieses Heilsgeheimnisses zu Wort. Darauf 
soll sich deswegen auch unsere Aufmerksamkeit richten, wenn uns am Oktavtag 
von Epiphanie das Evangelium von der Taufe Jesu in der Feier der Liturgie ver- 
kündet wird. 

Jeder der Evangelisten berichtet von den mit der Taufe Jesu zusammenhängen- 
den Ereignissen in seiner Weise, jeder von ihnen stellt eine andere Seite des 
Vorgangs heraus. Das hat die Kirche nicht als Nachteil empfunden, sondern als 
einen Reichtum. Auf solche Weise kommt das Heilsgeschehen unter mannigfachen 
Gesichtspunkten zur Sprache, und das Evangelium eröffnet uns selbst den viel- 
fältigen Sinn, der in ihm verborgen ist. Gewiß ist das Evangelium nur eines. Aber 
es ist das eine Evangelium »nach Matthäus", nach •Markus", nach •Lukas" und 
nach •Johannes". Die Vielzahl der Evangelien läßt uns die ursprüngliche Fülle der 
Heilstat Jesu Christi nicht vergessen. 

Schlicht und sachlich berichtet zunächst Markus (1,9-11), daß •in jenen Tagen" • 
nämlich als der Täufer auftrat und zur Buße aufrief • Jesus von Nazareth in 
Galiläa •kam" und •im Jordan von Johannes getauft wurde". Mit weniger Worten 
kann man den Vorgang kaum erzählen. Aber das ist ja auch nur die Einleitung zu 
dem, was Markus denkwürdig erscheint: daß sich bei dieser Taufe die erste Epi- 
phanie des Messias-Gottessohnes, der der Gottesknecht ist, ereignete. Die erste 
Epiphanie des messianischen Königs, nicht die erste Vision des Propheten Jesus! 
Denn darauf, daß Jesus •schaute", legt Markus kein Gewicht und vom Hören der 
Stimme spricht er überhaupt nicht. Ihn interessiert vor allem, und so will er es den 
Christen verkünden, daß •die Himmel sich spalteten", •der Geist wie eine Taube 
auf ihn niederstieg" und •die Stimme aus den Himmeln" erscholl: •Du bist mein 
geliebter Sohn, an Dir fand ich Wohlgefallen". 

Seit Ezechiel (1,1) deutet das sich öffnen des Himmels darauf hin, daß nun eine 
göttliche Offenbarung geschieht. Der Erde ist der Himmel nicht mehr verschlossen. 
Gott gibt seine Welt frei, eben jetzt, da der Sohn aus dem Taufwasser empor- 
steigt, um zu seinem Werk auf Erden zu schreiten. Die offene Welt Gottes wird 
sichtbar, zunächst ihm, aber durch ihn auch uns. Vielleicht spielt Markus noch 
auf etwas anderes an. Er sagt ja eigentlich: •und sofort sah er die Himmel zer- 
reißen", so wie der •Vorhang im Tempel zerriß" (15,38) und der Weg zum Alier- 
heiligsten frei wurde, als Jesus am Kreuz verschied. Vielleicht stehen der zerreißende 
Himmel hier und der zerrissene Vorhang dort für Markus miteinander in Verbin- 
dung, so daß hier der Beginn dessen angezeigt wird, was sich dort am Kreuz 
vollendet: der durch Jesus frei gewordene Zugang zu Gott. 



Die Verkündigung der Taufe Jesu nach, den Evangelien 415 

Dieser Gedanke legt sich nahe, da ja aus dem geöffneten Himmel der Geist 
erscheint und sich auf Jesus niederläßt, jener Geist, der nach Lukas (3,22) der 
Heilige Geist ist, der Geist also, der uns den Zugang in den geöffneten Himmel 
Gottes vermittelt. Er kommt herab •wie eine Taube". Das erinnert daran, daß er 
der Geist des Schöpfers und Erlösers in einem ist. Denn nach jüdischer Auslegung 
von Gen 1,2 brütet der Geist Gottes auf der Fläche des Wassers wie eine Taube 
über ihren Jungen, und gelegentlich wird •die Stimme der Turteltaube" (Hl 2,8) 
als •die Stimme des Heiligen Geistes von der Erlösung" bezeichnet. Der so ver- 
standene Geist steigt jetzt zu Jesus herab und gesellt sich zu dem, von dem er einst 
wieder ausgehen wird, wenn Jesus nämlich durch das Kreuz erhöht ist (vgl. Joh 7, 39; 
Apg2,33). 

Die Himmel über Jesus sind zerrissen, der Heilige Geist erscheint bei ihm. Doch 
die Zeichen sind noch nicht zu Ende. Gott läßt auch seine Stimme an Jesus ergehen. 
Er eröffnet damit gleichsam das Evangelium, das ja keinen anderen Sinn hat, als 
offenbar zu machen, wer dieser Jesus, der aus der Taufe steigt, ist. Schon der 
Psalmist und der Prophet (Ps 2, 7; Is 42,1; 44,2) haben es ahnend verkündet, was der 
Vater hier ausspricht, daß er der Messias-Gottessohn der Endzeit sei, der Gottes- 
knecht, den Gott sich zu seinem Werk ausgewählt habe. 

Das also ist die Taufe Jesu, wie sie der Evangelist Markus aufgrund der gött- 
lichen Zeichen versteht und verkündet: die Erscheinung dessen, was noch verhüllt 
in der Zukunft liegt, was aber eben in diesem Augenblick, da Jesus aus dem 
Taufwasser steigt, sich zu enthüllen beginnt. Die Himmel Gottes öffnen sich, das 
Allerheiligste; der Heilige Geist offenbart sich als der Geist Jesu und kommt 
mit ihm; das ewige Evangelium der Stimme Gottes umfängt ihn und bricht mit 
ihm auf, das Evangelium Gottes, das in ihm den geliebten Sohn, den Messiaskönig 
und Gottesknecht erkennen läßt. Die Taufe Jesu ist nach Markus sein Erscheinen 
unter den Zeichen der Heilsgaben, die er bringen wird. Schon jetzt, da noch alles 
verborgen ist, scheinen diese über ihm und für ihn auf und lassen so den noch ver- 
borgenen und in die Verborgenheit des Todes eilenden Gottesknecht als Messias- 
könig erkennen. Das Ereignis der Taufe Jesu nach Markus ist die Epiphanie des 
geheimen Gottessohnes in dem Augenblick, da er den Weg zur Offenbarung durch 
den Tod hindurch antritt, d. h. den Weg seiner Geschichte. 

Der Evangelist Matthäus (3,13-17) hat das Taufereignis in den gleichen Vor- 
gängen gesehen. Aber er erblickt in ihnen nicht nur die Epiphanie des verborgenen 
Messias. War bei Markus kein Wort Jesu berichtet, sondern nur sein schweigendes 
Schauen, war bei ihm nur die Tatsache der Taufe erwähnt, so daß sie fast zufällig 
erscheint, so berichtet Matthäus nicht nur von der Absicht Jesu, sich von Johannes 
taufen zu lassen • •da kam Jesus ... um sich von ihm taufen zu lassen" •, sondern 
erwähnt auch ein Gespräch mit dem Täufer. Und eben dieses Gespräch, zusammen 
mit der Ewägung der Absicht Jesu, sich taufen zu lassen, deckt ein wenig die Ver- 
borgenheit des Messias-Jesus auf. Zugleich lenkt er unseren Blick auf eine Seite 
des Taufgeschehens, die bei Markus noch nicht zur Sprache kam. 

Johannes will Jesus nicht taufen. Er erkennt • auf welche Weise und in wel- 
chem Sinn, sagt uns der Evangelist nicht • in ihm den, der •mit dem Heiligen Geist 



416 Heinrich Schlier 

und mit Feuer taufen" wird (3,11), den Weltenriditer und Vollender. Er, Johannes, 
muß von ihm getauft werden, ist seine Antwort auf das Begehren Jesu. Aber dieser, 
der ja in der Tat • verborgen noch vor den Augen der Welt • der ist, durch den 
und an dem alle Entscheidung endgültig fällt, beharrt auf seiner Bitte, seinem 
geheimen Befehl, daß Johannes auch ihm die Taufe der Sünder, die Taufe der 
Umkehr zu Gott gewähre. Und er begründet diese Bitte mit dem geheimnisvollen 
Satz: •denn so geziemt es uns, alle Gerechtigkeit zu erfüllen". Indem er sich taufen 
läßt, erfüllt er im Gehorsam gegen Gott •alle Gerechtigkeit", jene Gerechtigkeit 
nämlich, die die unverfälschte und recht verstandene ursprüngliche Tora Gottes 
fordert (5,17), die also •mehr" ist als die Gerechtigkeit der Schriftlehrer und 
Pharisäer (5,20). Aber inwiefern erfüllt er denn durch die Taufe diese Gerechtig- 
keit? Insofern, als er, der Gehorsame, sich durch sie zu den Sündern stellt, er, der 
von Gott kommt und bei Gott weilt, zu denen, die zu Gott umkehren müssen. Jetzt 
am Anfang seines Weges, auf dem er immer wieder •bei" den Sündern stehen 
wird, um ihnen die Gerechtigkeit seiner Gegenwart zu schenken, in der Taufe, die 
er vom Täufer fordert, tritt er zu ihnen. Von da ab schöpft er, der als der schon 
bei ihnen Stehende zu ihnen kommt, dieses bei ihnen Stehen immer tiefer aus, bis 
es am Kreuz offenbar wird als ein Sterben für sie. Und so wird diese Wassertaufe 
des Johannes das Vorzeichen jener Taufe, die sein Sterben am Kreuz ist, von dem 
ja auch Markus (10,30) und Lukas (12,50) als von einer Taufe reden. 

Damit ist nun in der Verkündigung des ersten Evangelisten in der Tat eine 
Seite des Taufgeschehens ans Licht gezogen, die bei Markus noch im Dunkel steht. 
Dieser Messiaskönig und Gottesknecht, wie ihn die Stimme Gottes verkündet, ist 
der mit den Sündern solidarische, gerechte Gottesknecht, der mit seiner Taufe schon 
in das Leiden für sie eintritt. Man kann nicht sagen, daß Markus davon nichts 
wußte. Wenn er vom Gottesknecht wußte • und das: •an Dir habe ich Wohl- 
gefallen" der göttlichen Stimme erinnerte ihn ja daran •, wußte er auch von 
seinem Leiden. Aber man kann sagen, daß Matthäus diesen Zug der Epiphanie 
herausstellte, wie man ja gewiß in der ersten Gemeinde den Sinn der Taufe Jesu 
durch Johannes mehr und mehr erwog. In der Taufe Jesu ist noch mehr erschienen 
als der geheime Gottessohn am Anfang seines Weges unter den Zeichen seiner 
Heilsgaben. Es ist, so verkündet Matthäus, auch der Gottessohn schon erschienen, 
der willens war, von Anfang an als der Gerechte zu den Sündern zu treten und in 
dieser Taufe schon die künftige am Kreuz zu beginnen und anzudeuten. Von daher 
wird dann die Epiphanie des geöffneten Himmels, der den Heiligen Geist auf 
Jesus herabkommen läßt und aus dem die himmlische Stimme sich zum Sohne 
Gottes bekennt, als göttliche Antwort und Bestätigung zu verstehen sein. Beides 
muß man zusammensehen, weil beides zusammengehört: der gehorsame Gottes- 
knecht, der für die Sünder in der ersten Taufe schon zur zweiten, zum Kreuze, eilt, 
• und das, was durch ihn kam, der geöffnete Himmel, kraft des Heiligen Geistes, 
mittels des Evangeliums. Und beides, so verkündet Matthäus, der ja auch sonst gern 
das Ganze überschaut, trat für den, der sehen kann, schon in der Taufe Jesu 
zu Tage. 

Der Evangelist Lukas (3,21-22) folgt zunächst der Markusüberlieferung und 
ändert nicht viel an ihr. Trotzdem zeigen kleine Abweichungen von Markus, in 



Die Verkündigung der "Taufe Jesu nach den Evangelien 417 

welcher Hinsicht er die Überlieferung bedachte und das Taufgeschehen verstand 
bzw. verstanden haben wollte. Zwar spricht auch er davon, daß Jesus zur Taufe 
kam, •als das ganze Volk sich taufen ließ". Er weiß also um jene Solidarität Jesu 
mit den Sündern, die umkehren. Aber er entfaltet diesen Gesichtspunkt nicht. 
Seine Gedanken verweilen ausschließlich bei den vordeutenden Ereignissen, die 
Markus berichtet hatte und in deren Licht der geheime Messias-Gottesknecht als 
solcher offenbar wird. Freilich brechen sie bei Lukas nicht mehr so unvorbereitet 
und scheinbar so gänzlich losgelöst von Jesus herein. Denn bei ihm heißt es: •als ... 
Jesus getauft wurde und betete, öffnete sich der Himmel ...". Jesu Gebet, das 
Lukas auch sonst über die anderen Evangelien hinaus besonders betont (z. B. 5,16; 
6,12; 9,18; 9,28.29; 11,1), ist es, das die Himmel sich öffnen, den Heiligen Geist 
zu ihm treten und die göttliche Stimme an ihn ergehen läßt. Und damit wird diese 
Epiphanie von ihm in den Zusammenhang mit einer anderen gebracht, mit der 
auf dem Berge der Verklärung, die auch geschah, als Jesus betete (9,28 ff.). Sie aber 
ist wieder eine Vorausnahme der Verklärung des Auferstandenen. Lukas sieht 
also offenbar in der Tauf epiphanie Jesu neben der Solidarität des Gottesknechtes 
mit den Sündern, die er aber nicht wie Matthäus entfaltet, einen Hinweis auf die 
Verklärung Jesu. Bereits im Beginn seines Weges nach Jerusalem, der ja seine 
•Hinaufnahme" (9,51) ist, geht Jesus diesen Weg als der schon in der Taufe von 
der Verklärung verborgen gezeichnete. Damit nähert sich Lukas ein wenig der Sicht 
des vierten Evangelisten, zu dem wir uns nun noch wenden. 

Das, was Johannes von der Taufe Jesu berichtet, ist nur wie der Nachklang einer 
Glocke, deren letzte Schläge deutlicher als zuvor, weil voneinander schon abgehoben, 
noch einmal den vollen Klang ertönen lassen. Die Taufe Jesu wird dabei nicht mehr 
um ihrer selbst willen erzählt, sondern im Rahmen des Zeugnisses Johannes des 
Täufers und um dieses Zeugnisses willen. 

In 1,29 setzt ein zweiter Gang des Täuferzeugnisses ein. In ihm soll zunächst 
deutlich gemacht werden, wer der ist, von dem der Täufer bisher so geheimnisvoll 
gesprochen hat. Es ist wie auf einem mittelalterlichen Tafelbild. Im Vordergrund 
steht immer noch der Täufer. Um ihn herum, aber sozusagen unter ihm, das Volk, 
das freilich gar nicht bemerkenswert ist, weil ja das Forum, vor dem der Täufer 
spricht, die ganze Welt ist. Der Täufer sieht in die nahe Ferne. Dort taucht Jesus 
auf und schreitet auf den Täufer zu. Woher er kommt, weiß niemand. Genug: er 
ist nur im Kommen, im Zu-kommen. Wozu er kommt, wird auch nicht gesagt. Offen- 
bar nur, um das Zeugnis des Täufers auszulösen, auf das alles ankommt. Und dieses 
Zeugnis lautet zuerst: •Ecce agnus dei...". Es hat schon hier liturgischen Klang. 
Der da auf den Täufer zukommt, wird beim ersten Anblick als •das Lamm" 
bezeugt, das Opferlamm, auf dem die Sünden der Welt liegen, damit es sie fort- 
trage. Der Gottesknecht von Is 53 im Licht des Kreuzes taucht auf. Und •dieser", 
der die Last der Sünden der Welt trägt, ist das ewige Wort. Mit diesem, der 
•historisch" nach dem Täufer auftrat, ist der gekommen, der von jeher ist und mit 
dem der Anfang und Ursprung aller Dinge vor-kommt. Er ist der ewige Logos, der 
Fleisch geworden (vgl. 1,15). Aber Johannes der Täufer muß gestehen • und er 
gesteht es für uns alle •: •Und ich kannte ihn nicht." Denn um das ewige, den 
Ursprung und Anfang mitbringende Wort in Jesus zu erkennen, der das Lamm 



418 Heinrich Schlier 

Gottes ist, das der Welt Sünden fortträgt, bedarf es der Offenbarung, die uns die 
Augen des Herzens für das Fleisch öffnet, das die Glorie nahebringt und zugleich 
verbirgt. 

Doch diese Offenbarung geschah. Zu keinem andern Zweck taufte der Täufer, 
wie er selbst gesteht, als dazu, sie herbeizuführen. Denn bei der Taufe geschah 
jene Epiphanie Jesu, von der die Überlieferung berichtete, die auch Johannes 
schon las. Und sie geschah, damit sie ins Zeugnis des Johannes käme und Jesus 
durch dieses Zeugnis Israel erscheine. Ein wesentlicher Gesichtspunkt also, unter 
dem der Evangelist Johannes die Taufepiphanie Jesu sieht, ist der, daß sie es war, 
die das Zeugnis des Täufers und damit das erste Zeugnis für Jesus überhaupt 
entzündete. Nicht erst mit denen, die den Auferstandenen sahen, beginnt die Reihe 
der Zeugen seiner Herrlichkeit, sondern jetzt schon mit dem Zeugen seiner Taufe, 
dem Täufer. Denn kann man auf der einen Seite sagen, daß das Wort Fleisch 
geworden ist und das Fleisch den Glanz des Logos verbirgt, so kann man auf der 
anderen Seite auch sagen • und das ist die eigentliche Sicht des Evangelisten 
Johannes •, daß das Wort Fleisch geworden ist und das Fleisch nun seine Herr- 
lichkeit von Anfang an uns antrug, und diese Herrlichkeit erkannt wurde von 
denen, die ihn •annahmen", und sie bezeugt wurde von denen, die ihr Licht in ihre 
Herzen scheinen ließen. Der erste von diesen aber ist der Täufer. Und das erste 
Aufstrahlen der Herrlichkeit des Wortes im Fleisch ist die Taufe. 

Doch noch ein anderer Gesichtspunkt ist für unseren Evangelisten bedeutsam. 
Von allem, was die Überlieferung von der Taufe Jesu erzählte, hebt er nur eines 
hervor: die Herabkunft des Geistes vom Himmel gleich einer Taube und sein Ver- 
weilen auf Jesus. Der •Geist" aber ist für ihn natürlich der Geist, von dem Jesus 
in seinen Abschiedsreden so viel sagen wird, der Geist der Wahrheit, der Anwalt 
und Tröster und Zeuge in einem ist, der Heilige Geist, den der Erhöhte an seiner 
Statt senden wird, damit die Kirche nicht verwaist sei, sondern in alle Wahrheit 
geführt werde. Dieser Geist ist bei der Taufe auf Jesus, das Lamm, das der Welt 
Sünden trägt, herabgekommen aus dem Himmel, um sich nicht mehr von ihm zu 
trennen. Von jetzt an kommt Jesus mit ihn. Dann aber • in der Zeit der Kirche • 
kommt er, der Geist, mit Jesus, kommt er als sein Geist von ihm und an seiner 
Stelle, ihn bezeugend und verklärend, kommt Jesus, der Verklärte, im Geiste. Das 
ist also die andere Seite der Epiphanie Jesu bei der Taufe, wie sie der Täufer und 
mit ihm der Evangelist bezeugt: Jesus erscheint und mit ihm der Geist, der •bleibt". 
Jener Jesus erscheint, der der Jesus des Geistes ist, der später die Kirche leitet. 
Der Geist erscheint, der später der Paraklet der Seinen ist, unzertrennlich mit Jesus 
verbunden, der der Geist des Jesus ist. Das gibt dem Täufer die himmlische Stimme 
zu erkennen. Denn auch die Einheit von Jesus und Geist, von Jesus, dem Lamm 
Gottes, das der Welt Sünde trägt, und dem Geist, der nun mit Jesus verbunden 
bleibt, der der Geist der Kirche ist, erkennt der Mensch nur, wenn Gott ihm die 
Augen öffnet. •Dieser ist es, der mit dem Heiligen Geist tauft", sagt die himmlische 
Stimme und nimmt eine Formulierung des Täufers, die uns die Überlieferung bei 
Markus (1,8) berichtet, auf. Dies ist Dein Geisttäufer, Johannes, der, auf dem 
der Geist bleibt und der noch ganz anders •taufen" wird mit dem Heiligen Geist, 
als Du bisher meintest. 



Die Verkündigung der Taufe Jesu nadi den Evangelien 419 

Wer hört, kann auch •sehen". Und wer •sieht", kann auch Zeuge sein. Der Täufer 
hat sich seine blinden Augen öffnen lassen durch das Hören auf die göttliche 
Stimme, und so •sieht" er und bezeugt, daß dieser und kein anderer, das Lamm 
Gottes ist, das der Welt Sünde trägt, das Wort Gottes, mit dem immer neu der 
Anfang kommt, der Jesus, mit dem sich nun bleibend der Heilige Geist geeint hat, 
•der Sohn Gottes". Damit ist er alles, was der Täufer nicht ist und ablehnte zu 
sein, meint der Evangelist: der Elias, der Prophet, der Messias und noch mehr. 
Schließlich ist für den vierten Evangelisten das Taufgeschehen die erste Epiphanie 
des Sohnes, dessen Sohnsein in immer neuen Epiphanien seiner Glorie durch Wort 
und Zeichen im Evangelium erscheint. 

So sehen wir, daß sich in der Tat das Geschehen bei der Taufe Jesu in unseren 
Evangelien vielfältig widerspiegelt: als Erscheinen des geheimen Messias-Gottes- 
knechtes unter den ihn enthüllenden Zeichen des Heiles, das er bringen wird, als 
Erscheinen des gerechten Gottesknechtes, der sich zu den Sündern stellt, der damit 
den Weg zu jener Taufe am Kreuz betritt, zu dem sich aber Gott als zu seinem 
lieben Sohn bekennt, als Erscheinen des Sohnes, der betend seine erste Verklärung 
herbeiruft, als Erscheinen dessen, der, Lamm Gottes, ewig erneuerndes Wort, von 
Anfang an den Geist verwahrt, in dem er einmal zu den Seinen kommen wird, um 
durch ihn bei ihnen zu bleiben, • der sich so aber auch von Anfang an in das 
Zeugnis der Zeugen begibt, die mit dem Täufer beginnen. Diese Vielfalt ist die 
Mannigfaltigkeit des einen Geschehens, das sich offenbar auch einheitlich den Evan- 
gelisten überliefert hat, nur daß sie es von der Gesamtsicht aus, die sie von Jesus 
haben, jeweils auslegen und so zusammen, nach und nach, in seinem ganzen •Wort" 
enthüllen. Die Einheit des Geschehens und seiner Überlieferung begründet aber 
auch die Einheit der mannigfaltigen Verkündigung durch die vier Evangelien. Alle 
verkünden die Taufe Jesu als Epiphanie dessen, was noch verborgen ist, was aber 
einmal sich auftun wird: des Kreuzes, der Herrlichkeit, des Geistes, des offenen 
Himmels, und dies alles in Ihm, dem Gottesknecht und Gottessohn. Mögen wir das 
Evangelium hören, damit sich auch uns die verborgenen Schätze des Heils eröffnen • 
in Ihm. 




