Unsere MeBleier

Eine dogmatische Begriindung unserer MefSfrémmigkeit

Von Univ.-Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Wenn einmal die katholische Frommigkeitsgeschichte unseres Jahrhunderts ge-
schrieben wird, dann darf man vielleicht firr die erste Halfte des Jahrhunderts die
Uberschrift wihlen: das Zeitalter der heiligen Eucharistie oder der eucharistisch-
liturgischen Bewegung. Seit der heilige Papst Pius X. scinen Wappenspruch: omnia
instaurare in Christo (Eph 1, 10) duarch das Dekret der Konzilskongregation von
1905 dber die haufige heilige Kommunion und durch das Dekret der Sakramenten-
kongregation von 1910 {iber die Friibkommunion der Kinder fir das Leben der Kir-
che wirksam gemacht hat, ist eine lebendige eucharistische Bewegung entstanden. Die
verschiedenen Stadien threr Entwicklung bis zum heutigen Tag, nicht zuletzt die Im-
pulse, die ihr von der Neubelebung der Liturgie zukamen, sind bekannt. Theolo-
gisch gesehen hat einmal die sogenannte Mysterientheologie — unabhingig von
aller theologisch-wissenschaftlichen Wertung und Kritik —, sodann und vor allem
ein tieferes Kirdhenverstindnis, im Zusammenhang mit der Akzentuierung des litor-
gischen und eucharistischen Kultes, nach den Vorentscheidungen von 1870 (Primat)
und 1917 (Codex juris canonici) zu einer bedeutenden Vertiefung und Weitung der
eucharistischen Frommigkeit beigetragen. Thren Abschluff und ihre Weisung fand
diese Entwicklung in den beiden Enzykliken iber den Mystischen Leib Jesu Christi
(Mystici Corporis Christi 1943) und iber die heilige Liturgie (Mediator Dei 1947).
Alles in allem: wo immer in dieser Zeit uns grofie kirchliche Frommigkeitsbewegung
begegnet, kreist sie um diese Wirklichkeit: Um den lebendigen Herrn in der heiligen
Eucharistie, uns geschenkt im immerwéhrenden Opfer seiner heiligen Kirche.

Diese Frommigkeitsgestalt ist nicht neu. Sie bedeutet nur ein neues BewuBtwer-
den der wesenhaften Frommigkeit der Kirche von Anfang an. Seit den iltesten Zei-
ten hat die Kirche im heiligen MeRopfer das grofite Geschenk Gottes an ste und ihre
erhabenste Aufgabe, ja jenes heilige Geschehen erblickt, in dem ihr innerstes Leben
pulst, ihr itbernatiirliches Wesen sichtbar wird und sich entfaltet, indem ste vollzie-
hend selbst erfahrt, wer sie ist und was sie ist, in dem sie — in der Sprache unserer
Zeit gesprochen — ,existiert”. Ja, die Kirche ,existiert” in ihrem heiligen Mefopfer,
und jeder katholische Christ — das ist eine Folgerung, die wir nicht blof theoretisch
ziehen, sondern im Leben der Kirche erleben —, jeder katholische Christ besitzt im
Opfer seiner Kirche Quelle und Urgrund der Kraft, die sein christliches Leben trigt.
Von Anfang an hat man darum gewufit, da man der Feier des Herrentages in der
Feier der heiligen Messe ibren Grund und zugleich ihren Mittelpunkt gab!. Und war
auch die eucharistische Frommigkeit durch das germanische Unverstindnis fiir den
jiidischen Pascharitus im heiligen MefRopfer in einem einseitigen Anbetungskult ge-
genitber dem Sanctissimum im Mittelalter zunichst etwas verschoben worden: die

1 Konzil von Agde 506, can. 47.



Unsere Mefifeier 421

Auseinandersetzung mit der Ablehnung des heiligen Mefopfers durdi die ,Refor-
matoren® des 16. Jahrhunderts hat in der Kirche das Verstandnis fiir die heilige
Messe als ,Existenz-Mitte” wieder geweckt und all die Jahrhunderte seit dem Kon-
zil von Trient ist die Frage nach dem Wesen der heiligen Messe nicht mehr still ge-
worden; uns heute bedringt sie um so mehr, je mehr wir dem Wunsch der Kirche
folgend ,so oft als moglich, wenn méglich tiglich“2 das heilige Opfer mitfeiern.
Wenn uns nun freilich ein Auflenstehender fragt, was uns die heilige Messe denn
so kostbar macht, und was wir meinen, wenn wir sagen, das heilige MeRopfer sei
das Kreuzesopfer Jesu Christi, in dem wir als Christen ,existieren®, und ihm dabei
die verschiedenen ,MeBopfertheorien“s aufzéhlen, die eine fromme und tiefe Theo-
logie schon dafiir gegeben hat, dann erleben wir vielleicht, daf uns selbst die heilige
Messe in ihrem Verstdndnis noch recht ,geheimnisvoll“ ist, daf wir uns noch zu
wenig bemiiht haben, dieses Gehelmnis wenigstens so weit zu verstehen, daf} uns
die fir unsere MeB3-feter grundlegenden Wahrheiten gegenwartig und klar werden.
Dieser Besinnung will die folgende Untersuchung dienen. Um es aber gleich ein-
gangs und klar zu sagen: Nicht um eine neue Mefopfertheorie geht es uns. Es geht
vns vielmehr nur darum, den Ausgangspunkt und die Grundideen aufzusuchen,
die fir die glaubigverstehende Meffeier vorausgesetzt und mafigeblich sind. Das
heilige MeBopfer wird dabei nicht so sehr als eine Sache gesehen, die nun in ithrem
inneren Wesen bestimmt werden soll. Wir wollen das heilige Mefopfer vielmehr in
seinem Geschehen betrachten und dies wiederum von e¢inem Ausgangspunkt her, der
gewif nicht neu ist, aber vielleicht doch noch mannigfaltiger, miihevoller Behand-
lung bedarf, um klar und fiir unser Tun in der heiligen Messe wirksam und fruchtbar
zu werden: wir meinen die ,heilsgeschichtliche® Betracitung des Meflopfer-ge-
schehens, die dessen Ausgangspunkt in Gott sucht und seine Auswirkungen im
Menschen findet, wihrend die anderen Betrachtungsweisen meist ihren Ausgangs-
punkt im Menschen nehmen oder im irdischen Geschehen, um dann zu Gott aufzu-
steigen, Was damit gemeint ist, 148t sich kurz folgendermafien erliutern: Die ge-
bréduchlichen Mefopfertheorien gehen vom menschlichen Begriff des ,,Opfers® aus
und versuchen das heilige Mefopfer von den Elementen des menschlichen Opfers
her zu erkliren, indem sie auch im heiligen Meflopfer eine sachliche Vernichtung
oder Verianderung im Zeichen allein oder damit auch in Christus (destructio oder
immutatio) oder einen objektiven (immolatio) oder subjektiven Opfergestus (oblatio)
aufsuchen und herausstellen. So wichtig dieser Weg fiir das Verstindnis des heiligen
Mefopfers als sakramentalen Opfers auch ist (wie wir noch zeigen werden), den
Aunsgangspunkt und die Grundidee des heiligen Meflopfers kénnen wir darin nicht
sehen. Das heilige Meflopfer ist nicht etwa nur ein Opfer, das wir im Auftrag Christi
vollziehen, sondern ist primdr Christi Opfer selbst, und was Christus tut, ist Gottes
Tat. Am Ende und im tiefsten muf fir uns Christen das letzte Prinzip unseres Han-
delns sein, als Gottes Ebenbild Gott nachzuahmen, zu tun, was Gott tut. Christus
verlangt von uns, seinen Christen, nichts anderes als ,,Nachfolge®, und Christus tut
nichts anderes, als was er seinen Vater tun sieht (Joh 5, 19—23). In dieser Nach-
ahmung, nein, in diesem Mitvollzug dessen, was Gott fiir uns tut, miissen wir das

2 Trident. sess. XXII. cp 6.
3 M. Lepin, L’idée du sacrifice de 1a Messe, Paris 1926.



422 Johann Auer

Ziel erreichen, das die Offenbarung in die Worte kleidet: ,Seid heilig, wie euer
Vater im Himmel heilig ist!“ (Lev 19, 2; 21, 6. 7. 15; 10, 26; Dt 18, 13; Mt 5, 48).
In Christus ist ja Gottes Tun fiir uns nicht nur als Uorbild sichtbar oder als Frucht
seiner Erlésung uns geschenkt, sondern vielmehr als Gnade des Hauptes fiir alle
Glieder reale Gegenwart, uns als Gnade verwandelnd.

Dieses Grundprinzip wollen wir hier einmal auf das heilige Meflopfer anwenden
und dabei folgende finf heilsgeschichtlichen Wirklichkeiten ein wenig bedenken:
1. Der Anfang der Opferbewegung, die das heilige MeBopfer trigt, ist in Gott, in
seiner Selbstentduflerung geschehen. 2. Im Logos ist nicht nur Gottes Weisheit und
Liebe, sondern gerade auch diese géttliche Selbstentduflerung ,Fleisch® geworden,
das heifdt sie hat Welthaftigkeit angenommen. 3. Im Gott-Menschen Jesus Christus
ist darom auch unser menschliches Opfern als Vollzug etwas Neues geworden, weil
Gott, der Mensch geworden ist, eine andere Macht Gber die menschliche Natur besitat
als die menschliche Person. 4. Im Ritus des Paschamahles hat Christus sein Kreuzes-
opfer uns bis an das Ende der Zeiten gegenwirtig geschenkt, und es ist an uns zu
fragen: wie sind die Elemente des Kreuzesopfers im heiligen Meflopfer real gegen-
wartig? Gibt es ein Element, das wir als Kirche setzen miissen, um als Glieder des
Leibes Christi in die gottliche Opferbewegung des Hauptes mit hineingenommen zu
werden? 5. Auch in der Verklarung ist Christus unser ewiger Opferpriester; er bringt
dem Vater die Verherrlichung dar, die er durch seine Erniedrigung sich bereitet
bat. — Alle diese heilsgeschichtlichen Wirklichkeiten sind nichts anderes, als Aus-
druck und Entfaltung jenes einzigen Geheimnisses, das der Liebesjinger Johannes
in die Worte gekleidet hat: ,Gott ist die Liebe.” Liebe wirkt und lebt und erfiillt
sich und gewinnt sich selbst in der schenkenden Hingabe. Diese Liebe Gottes aber ist
Ausgang und Grund der ganzen Heilsgeschichte, die im heiligen Meflopfer sakra-
mental-real gegenwirtig ist. — Denken wir dies einmal durch.

1. Die Opferbewegung des heiligen Meflopfers geht von Gott aus

Das ist das Erste und Entscheidende in aller christlichen Wirklichkeit, dafl Gott
der Anfang von allem ist und in allem den Anfang macht und das menschliche Tun
immer ein Mittun werden mufl, wenn es christliches Tun sein soll. Und das andere
Entscheidende: dafl Gott immer der Handelnde ist, dafl Gottes Wirken teilhat an
seiner eigenen Unwandelbarkeit und zeitlosen Ewigkeit. Wo immer darum der
religidse Mensch Gott sucht, weifl er, dal Gott ihn zuerst gesucht hat, dafl Gott
immer vor ihm steht, auf ihn zugeht. Die ganze Heilsgeschichte, die mit dem ,Im
Anfang schuf Gott...“ beginnt, zeigt dem siindigen Menschen Gott, der den Men-
schen sucht: ,Adam, wo bist Du?“ Der Bundesschlu mit Noe, Abraham und Moses-
Israel, die Messiasverheiflungen, vom Protoevangelium iber die groflen Patriarchen
und Propheten, alles weist hin auf die ,Fille der Zeit“, da ,Gott seinen Sohn sandte,
geboren aus einem Weibe, untergeordnet unter das Gesetz, damit er die unter dem
Gesetz loskaufe und sie an Sohnesstatt angenommen wiirden“ (Gal 4, 4 £.). So sehr
hat Gott die Welt geliebt, dafl er seinen einzigen Sohn dahingab (Joh 3, 16; Rém
8, 32), ihn zum Sihnopfer gemacht hat {Rém 8, 25), zar Vers6hnung fiir unsere Siin-
den (1 Joh 4, 10). Was aber der Vater tut, tut auch der Sohn (Joh 5,17, 19): er hat



Unsere Mefifeier 423

sich selbst entdufert (Phil 2, 7), sich selbst, sein Leben hingegeben als Losepreis
fiir die vielen (Mt 20, 28; Mk 190, 45), als Gabe und Opfer (Eph 5, 2). Der aber, in
dem Gottes Sohn dieses gottliche Werk der Vollendung vollbringt, ist Gottes Geist:
kraft (¢v) seines ewigen Geistes, hat Christus sich als makelloses Opfer Gott (dem
Vater) dargebracht (Hebr 9, 14). Das Kreuzesopfer ist demnach ein Werk des Drei-
faltigen Gottes, und das neutestamentliche Opfer (Mal 1, 10; Lk 22, 19f.) ist nicht
wie die alttestamentlichen Opfer Menschenwerk in Gottes Auftrag, sondern Got-
teswerk in Menschenhinden.

Woas ergibt sich aus dieser Erkenntnis fiir unsere Mef-feier? Die Opferbewegung
der heiligen Messe geht von Gott aus und kehrt in Jesus Christus und im Heiligen
Geist (Vater in Deine Hande empfehle ich mein Pneuma: Ps 30, 6; Lk 23, 46) zu Gott
zuriick. Wenn wir zur heiligen Messe gehen, ist es nicht ein Gehen zu unserer Messe,
sondern ein Weg aus unserer Welt heraus in den Raum hinein, wo Gott handelt,
zum Opfer Christi, das zuerst Werk des Dreifaltigen Gottes ist. Der Sinn unseres
Tuns im heiligen Opfer muf} sein, uns von dieser Opferbewegung Gottes erfassen
zu lassen, und all die Gebete und religiosen Akte, die deutlich als unsere Akte und
unsere Worte im Ritus erscheinen, sollen uns frei machen von uns und uns bereiten
fiir dieses Erfafitwerden von Gott. Gott ist der Anfang, aber er will, dafl wir auf
dem Wege sind, wenn er uns begegnen und uns erfassen will, so wie die Emaus-
jinger (Lk 24, 13-32), zu denen sich der Herr gesellt, da sie auf dem Wege sind,
denen er den Sinn der Schrift erschliefit, da sie den Sinn der Schrift suchen. Darum
miissen wir wirken und diirfen nicht miide werden, bis Go# in uns und fir uns
wirkt, wissend, dafl nur Gottes Wirken zahlt. ,Hintreten will ich zum Altare Got-
tes..., send’ mir Dein Licht und Deine Treue, sie sollen mich geleiten und mich
fihren hin zu Deinem heiligen Berg, in Dein Gezelt...“ (Ps 43, 3 f.). Mit der
Sprache und in der Vorstellungswelt des Alten Bundes it uns die Kirche hier
beten, weil die Sprache des Alten Testamentes und seine Gottesvorstellung so einfach
und menschlich ist, und in den Anthropomorphismen dieser Theologie der religidse
Grund unseres Betens und Handelns am besten aufgehoben ist.

Wenn der Dreifaltige Gott Anfang ist und Grund der Opferbewegung im heili-
gen Meflopfer, dann gewinnt auch die Frage nach den Opferzwecken ein neues Ge-
sicht und eine neue Bedeutung. Viel haben die Theologen dariiber nachgedacht,
mancher Streit ist dariiber ausgebrochen, und die Kirche hat manche Verurteilung
ausgesprochen. Gewif}, wenn der Mensch denkend Gottes Bild erfafit und denkend
fragt, wozu Gott dies alles tut, mufl er den ersten Zweck fiir alles géttliche Tun in
der gloria Dei erkennen, mufl er mit Anselm v. Canterbury in der géttlichen Ge-
rechtigkeit und der menschlichen Schuld den Grund fir das Erlosungswerk Gottes
sehen. Die Heilige Schrift, die das Bild des Gottes festhilt, der im unzuginglichen
Lichte wohnt (1 Tim 6, 16), gibt uns anf die Frage nach dem ,wozu* keine Ant-
wort; dafiir sagt sie uns um so eindringlicher, ,warum“ Gott dies alles getan. ,So
sehr hat Gott die Welt geliebt...!“ In dieser gottlichen ,Agape” wird erst ver-
standlich, dafl Gottes Opferbewegung eine Selbstentiduflerung (xévwaic Phil 2, 7) ist.
Nur Liebe kann sich selbst entdufiern, sich schenken, ohne sich zu verlieren, nur
Liebe macht den Liebenden im Opfer noch gréfler; nur ein Opfer aus Liebe ge-
reicht zu Lob und Ehr’. Vor diesen Aussagen der Heiligen Schrift verstummt unsere



424 Johann Auer

Frage nach den Opferzwecken ein wenig. Die Heilige Schrift sagt uns, dafl Gott sich
entiuflert hat und dafl er dies aus Liebe getan. Das bedeutet aber fiir uns, wenn
unsere Aufgabe ist, Gott nachzuahmen, daff Er in uns tun kann, was Er fiir uns
tut, dafl auch wir uns zuerst entiuflern miissen, auf unsere Selbstherrlichkeit und
Selbstméichtigkeit verzichten miissen, diein uns nur Geschenk des Schépfers oder aber
Anmaflung des aufstindischen Geschdpfes sind. Mag das Mefopfer iz sich zuerst ein
Lob- und ein Dank- und dann erst ein Sithn- und ein Bittopfer sein. Wenn wir zum
Opfer gehen, muf} unsere erste Haltung die der Bufle und die der deiniitigen Bitte
sein, so wie Gottes Opferbewegung zuerst aus seiner Liebe, aus seiner verzeihen-
den und schenkenden Liebe kommt. In der Kraft dieser verzeihenden und schen-
kenden Liebe Gottes wird dann von selber mein Opfer Dank und Lob, wird Gottes
Entauflerung auch in mir zum Aufweis seiner Herrlichkeit.

Bufgesinnung und Kreaturbewufitsein sind die Grundhaltung von Stufengebet
und Gebetsgottesdienst. Doch nicht um unsere Bufie und Bitte in sich geht es, sondern
darum, dafl diese unsere Haltungen dem Ausgang der gottlichen Opferbewegung aus
seiner verzeihenden und schenkenden Liebe entsprechen und darin ihren Sinn und
ihre Rechtfertigung finden. Gottes Liebe macht den Anfang des Opfers; er nimmt
unsere Bufie und Bitte in seine Liebe hinein, die ,ihn, der von keiner Siinde wufite
(Christus), zur Siinde gemacht hat, damit wir durch ihn Gerechtigkeit Gottes wiir-
den“ (2Kor 5,21), die ihn arm gemacht, damit wir durch seine Armut reich
wiirden (2Kor 8,9), denn meine Kraft wird in Deiner Schwachheit vollendet,
spricht der Herr (2 Kor 12, 9). Das ist der Anfang. Doch Gottes Entiduflerung ist uns
in einmaliger Weise nahe gekommen in Jesus Christus.

9. Im Logos ist die gottliche Selbstentiufierung Fleisch geworden

Gott, bei dem es keinen Wechsel gibt und keinen Schatten der Verinderlichkeit
(Ps 101,27 £.), hat in der Liebe, dic sein Wesen ist, die Welt erschaffen nnd den
Menschen nach seinem Ebenbild gemacht und ist zur Erlosung der Menschheit selbst
Mensch geworden. Er hat durch die Schépfung und durch die Erlosung nichts ver-
loren von dem, was er ist. Und dennoch, so wirklich, wie durch die Schopfung etwas
anfler Gott angefangen hat zu sein, ebenso wirklich hat mit der Menschwerdung Got-
tes und der Erldsung die Menschheit in ihrer Geschichte angefangen, etwas Neues
zu sein. Was aber durch Menschwerdung und Erlésung von Gott in die Mensch-
heitsgeschichte einbrach, ist nicht seine Macht, sondern seine Wahrheit und seine
Liebe, die sich in seiner ,Selbstentiuflerung® uns offenbarte (Phil 2, 7). Das uner-
griindliche Geheimnis, das der Johannesprolog in die Worte fafit ,das Wort ist
Fleisch geworden® (1, 14), dieses Geheimnis wird fiir uns sichtbar als Fleischwer-
dung der gottlichen Selbstentiuflerung aus Liebe. ,Denn es gehdrte zur Ordnung
dessen, fiir den alles und durch den alles ist (vgl. Kol 1, 15-20), daf er, um viele
Séhne zur Herrlichkeit zu fithren, den Anfihrer ihres Heiles durch Leiden vollen-
dete. Es stammen ja derjenige, der zur Opfergabe macht (GyidCwv) und alle diejeni-
gen, die als Opfergabe geheiligt sind (&ywoCéuevor) (vgl. Joh 17, 19; Ex 13, 2; Dt
15, 19), von einem. Aus diesem Grund schimt er sich auch nicht, sie Briider zu nen-
nen, ...Da nun die Kinder Fleisch und Blut gemeinsam haben, nabm auch er an



Unsere Mefifeier 425

ihnen auf gleiche Weise Anteil (petéoyev), um durch den Tod den zu vernichten, der
des Todes Gewalt inne hat, nimlich den Teufel .. . da er selbst gelitten hat und ver-
sucht worden ist, kann er anch denen, die versucht werden, beistehen” (Hebr 2, 10-18).
Er hat gelitten und ist versucht worden, ja er ist uns in allem gleich geworden, die
Siinde ausgenommen (Hebr 4, 15).

Dies aber ist das Zweite, was das Opfer Jesu Christi und damit das heilige Mefi-
opfer tragt, die Fleischwerdung der géttlichen Selbstentiuflerung in Christus. Was
bedeutet das fiir unser eigenes Mitfeiern der heiligen Messe? Wenn das heilige
MeRopfer das Kreuzesopfer Jesu Christi ist und unsere Aufgabe in der Nachfolge
Christi besteht, miissen auch wir zuerst ,Leiden und Versuchung®, die Not des Lei-
bes (vgl. Rom 12, 1; Lk 11, 36) und des Geistes mitbringen zum heiligen Opfer. Wir
bringen in der heiligen Opferung zur heiligen Messe die Gaben der uns notwendi-
gen Welt (Speise und Trank, Sachopfer und Geldgaben) als Zeichen unserer eige-
nen Hingabe an Gott. Die heutigen Opferungsgebete aus dem Mittelalter haben be-
reits die verwandelte Opfergabe im Auge, wenn sie von der immaculata hostia spre-
chen. Tst aber das MeRopfer das Erlosungsopfer Jesu Christi, dann sind die eigent-
lichen Opfergaben die Not und das Leiden unserer Versuchungen und Siinden und
der Folgen unserer Siinden, denn davon werden wir erldst: unsere Sinden will Gott
haben, die wirklich unser sind, nicht unser Hab und Gut, das Goties Geschenk an
uns ist. Louis Chardon schreibt dazu einmal: ,Gott hat es in seiner Weisheit so ge-
fiigt, daf der Drang zum Kreuze, den er in die heilige Seele seines Sohnes legte
(vielleicht wiirden wir sagen, dieser Drang ist nur die géttliche Liebe in Hinsicht auf
den Menschen, der gesiindigt hat), sich auch nach dessen Thronbesteigung zur Rechten
des Vaters nicht verlor. Nach Gottes Willen lebt dieses Verlangen nach dem Kreuze
bis zur letzten Stunde des Bestehens dieser Welt in seinem mystischen Leibe, in dem
Christus das Haupt durch seine Gnade wirkt. Die Gnade ist aber wesensmiflig im
Haupt und in den Gliedern die gleiche. Sie legt allen Seelen, denen sie sich mit-
teilt, im rechten Verhilinis zum Grad der Vereinigung, in dem diese zum Urheber
der Gnade stehen, die gleichen Lasten auf. Das neint der Apostel, wenn er sagt,
"daf die Liebe Gottes die Auserwihlten zwinge, allem zu sterben und allein in dem
zu leben, der freiwillig sein Leben fiir sie gab (2 Kor 5, 15). An anderer Stelle sagt
er: ,Ihr seid gestorben und euer Leben ist verborgen init Christus in Gott’ (Kol 3, 3)“.

Ja, Gott hat dem Erléser, dem Gottmenschen Christus, nicht ein Materxalopfer,
sondern ein personales Sithnopfer in Leiden und Versuchung auferlegt. und wollen
wir an der Opferbewegung Gottes teilnehmen, am Kreuzesopfer Christi teilnehmen
miissen wir vor allem unsere Leiden an Versuchungen, Siinde und Siindhaftigkeit
zum Opfer bringen. Dann wird auch unsere Mefi{eier nicht blof ein ,Beiwohnen®,
sondern eine wirkliche ,Anteil-nahme® sein. Ja noch mehr, in Christus wird die
Armseligkeit, mit der wir unser Leiden an Versuchung und Siinde bringen, erst
noch in jene Gestalt verwandelt, die dieses unser Opfer Gott angenehm macht. Das
wird uns verstindlicher, wenn wir die Wirklichkeit Christi noch etwas genauer Be-
trachten.

4 Géheimnis des Kreuzes, Dﬁ\sseldorf 1954, S. 30.

¢

N



426 Johann Auer

8. Im Selbstopfer des Gott-Menschen Jesus Christus wird unsere menschliche
Hingabe im Leiden an unserer Siindhaftigkeit zumn Ganzopfer (holocaustum)

Wenn wir Menschen Gott ein Sithnopfer darbringen wollen, sind wir in einer
groflen Schwierigkeit. Wir haben in der Siinde Gott personlich beleidigt. Die Stinde
ist Sache unserer Person; soll also das Opfer gegen die Siinde aufkommen, muff es
auf unsere Person gerichtet, ein personliches Opfer sein, nicht blof§ ein Sachopfer.
Kann nun unser menschlich-endliches Werk tiberhaupt, auch als Opfer schon die Be-
leidigung des unendlichen Gottes nie sithnen, so ist noch dazu die Moglichkeit eines
Selbstopfers fiir uns sehr beschrankt. Wir gehéren uns selbst nicht so, dafl wir uns
im Selbstopfer etwa vernichten diirften (destructio). Wollten wir aber den Teil des
Opfers, der in uns nicht durch Selbstvernichtung geleistet werden kann, durch die
gottliche Annahme (acceptatio) ersetzen, miiiten wir erkennen, dafl wir itber diese
gottliche Annahme keine Macht haben.

Hier wird die Bedeutung der Wirklichkeit des Gott-Menschen Christus fiir das
Sihnopfer iiberhaupt und fiir die Aufnahme unseres Silhneopferversuches erst sicht-
bar. Christus kann sein menschliches Leben in einer ganz anderen Weise als wir,
irgendwie in absoluter Weise hingeben, weil in dem letzten personalen Moment der
Hingabe die Macht der gottlichen Person iiber die menschliche Natur wirksam wird,
eine Macht, die aber von der menschlichen Natur in Christus ganz aufgenommen
wird, so daf} es nicht blof} gottliche Tat, sondern Tat des Gott-Menschen ist, wenn
Christus sein Leben zu unserer Erlésung hingibt. ,Ich bin der gute Hirt. Der gute
Hirt gibt sein Leben fiir seine Schafe . . . Deshalb weil ich mein Leben hingebe, liebt
mich der Vater, so daf ich es wieder empfange. Niemand nimmt es von mir, son-
dern aus mir selbst gebe ich es hin. Ich habe die Macht (3Eovoiav) es binzugeben und
ich habe die Macht es wieder zu nehmen (Joh 10, 11. 17 f.). Diese Selbsthingabe ist
Wille des Vaters (Joh 10,18; Mt 26, 39. 42. 58 {.). Mit dieser Hingabe des Lebens ist
im Selbstopfer Christi aber noch zutiefst jene geheimnisvolle Wirklichkeit verbunden,
in der Christus als unser Opferlamm unsere Siinden auf sich genommen hat, in die
ganze Gottferne der menschlichen Siindhaftigkeit hineingegangen ist, so daf} er im
Sterben jenes erschiitternde Wort sagen kann: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast
Du mich verlassen® {Ps 21, 2; Joh 27, 46). Selbsthingabe und Gottferne des Gott-
Menschen sind der Wille des Vaters und die Gehorsamstat des Sohnes, der im Hei-
ligen Geist als Gott-Mensch sich zum Opfer bringt.

Was bedeutet das fiir unsere Mefifeier? Zunachst wird sichtbar, wie entscheidend
unser Hineingenommensein in das Opfer Jesu Christi ist, wo immer wirklich Opfer
vor Gott und Vergebung unserer Siinden geschehen soll. Im Opfer des Gott-Men-
schen Christus geschicht ,Wandlung®. Was immer wir als Geschopfe an Hingabe
setzen, hat seine Grenze darin, daf wir uns selbst nicht gehoren. Erst in Christus
wird unsere Selbsthingabe Holokaustum, wird unsere Gottverlassenheit in der
Siinde zum , Vater, in Deine Hinde“ gewandelt, ist unser Opfern Gott angenehm.

Doch, so werden wir vielleicht fragen, ist diese Haltung der Hingabe und des
Leidens an unserer Siindhaftigkeit und Not wirklich unser Beitrag zum heiligen
Mefopfer? Lafit sich aus dem Vergleich des Kreuzesopfers mit dem heiligen Mef3-
opfer ermitteln, daf das Leiden an der Siinde unser Meflopferanteil ist? ‘



Unsere Mefifeier 427

4. Welche Momente konstituieren das Kreuzesopfer Jesu Christi
und welche das heilige Mefopfer?

Was Christus fiir uns am Kreuze vollbracht, hat er uns zuni ewigen Gedichtnis im
Abendmahlsaal selbst ibergeben. Im Ritus des Paschamahles hat Christus sein Kreu-
zesopfer vorweggenommen und im Befehl, den Ritus dieses einmaligen Paschamah-
les vor seinem Leiden zu seinem Gedachtnis immer wieder zu vollziehen, hat er sein
Kreuzesopfer allen Christen bis ans Ende der Zeiten vermacht. In klarer Weise hat
das Konzil von Trient bereits zur Feststellung der ldentitit von Kreuzesopfer
(Abendmahl-) und Meflopfer herausgestellt: Gleich ist in beiden der Opferpriester
und die Opfergabe. Fiir die Opferhandlung hat das Konzil einfach die Verschieden-
heit zwischen dem blutigen Vollzug am Kreuz und dem unblutigen Nachvollzug im
heiligen Mefopfer ausgesagts.’ Welche Momente wesenhaft und notwendig zu der
Opferbandlung gehdren und wie sie im Ritus der heiligen Messe wieder zu finden
sind, dariiber hat das Konzil nichts ausgesagt, und die grofle nachtridentinische Theo-
logie hat eine grifiere Zahl von Gesichtspunkten fiir diesen Vergleich beigebracht.
Es wiirde zu weit fithren, diese Versuche hier einzeln zu behandeln. Stellen wir dem
Sinn unserer Zielsetzung gemaf einfach die Grundelemente des Kreuzestodes Christi
als Opferhandlung kurz heraus und fragen wir uns, wie diese Elemente wieder im
Ritus der heiligen Messe auftreten.

Welche Elemente gehdren zum Kreuzesopfer Christi als Erlosungsopfer? Wir
mdchten drei Elemente herausstellen, die uns wesentlich, aber auch erschdpfend er-
scheinen: den physischen Tod, den personlichen Opfergestus und das Leiden.

a) Wenn schon fiir alle echten, theologischen Aussagen gilt, da sie ihr Maf} nicht
von einer sachlich-menschlichen Uberlegung, sondern vom heilsgeschichtlichen Er-
eignis selbst hernehmen miissen, dann ist fir das Erldsungsopfer Jesu Christi ge-
wifl sein leiblicher Tod herauszustellen. Zwischen Menschwerdung und Auferste-
hung ist dieses Ereignis des Todes die Mitte und der Hohepunkt des Erlésungswer-
kes. Der Tod ist hier einfach als naturhaftes Ereignis gesehen, als Ende des natiir-
lichen, biologischen Lebens, das hier durch die Kreuzigung herbelgefuhrt wird und
seine letzte Bestdtigung findet in der Trennung von Leib und Blut bei der Eroff-
nung der Seite durch den Lanzenstich des Hauptmanns. Nicht der Tod als Werk der
Henkersknechte ist von Bedeutung, sondern nur der Tod als historisches Faktum.

b} Das zweite wesentliche Element im Erlosungsopfer Christi ist seine personale
Hingabe, die das naturhafte Geschehen des Todes erst zum freien personalen Opfer
macht. Diese Hingabe schliefit in sich den géttlichen Liebeswillen des Sohnes wie
den menschlichen Gehorsamswillen, die zusammen den personalen Opfergestus des
Gott-Menschen in seinem Erlosungsopfer fir uns bilden. Das ganze Geheimnis der
einen Person des Gott-Menschen geht in diese personale Hingabe mit ein. Aber es
bleibt das personale Element des Opfers, so wie der Tod das naturhafte Element
darstellt. In der geschichtlichen Betrachtung sind diese beiden Elemente wohl zu
unterscheiden, weil die Geschichte sehr wohl den Tod ohne den Opfergestus (etwa
Sokrates) und ebenso den personlichen Opfergestus ohne den Tod (etwa beim christ-
lichen Martyrer, der lebendig aus dem Martyrium hervorgeht) kennt.

5 sess. XXII. cp 2.



428 Johann Auer

c) Daneben findet sich im Erlésungsopfer Christi (als Geschehen oder Handlung)
deutlich ein drittes Element, das wesenhaft zusammengesetzt ist aus einem von
aufien zugefiigten naturhaften Moment und aus der personlichen inneren Hinnahme
dieses von auflen kommenden Ereignisses oder der personlichen Hingabe an dieses
von anflen kommende Geschick: das Leiden. Nur in der Verbindung dieser beiden
Momente west das Leiden, es 1488t sich nicht blof} sachlich oder blof personal erkla-
ren. In Christus bedeutet es einen Verzicht der géttlichen Allmacht, die die Einwir-
kung von aufien hitte unmdglich machen kdnnen, und zugleich eine Vertiefung der
menschlichen Ohnmacht, da dieses Leiden von Christus nicht als unvermeidbar er-
tragen, sondern freiwillig aufgenommen wurde, bis hinein in das Geheimnis der
»Gottverlassenheit®, um dadurch gerade die Breite der gottmenschlichen Wesenheit
Christi auszumessen und all das in der Erldsung zu erfassen, was auch von der Sin-
de des Menschen in verderblicher Weise erfafit worden war. Die Notwendigkeit
dieses Leidens fiir das Erlosungsopfer Jesu Christi ist nicht nur in der Leidensge-
schichte der Evangelien klar zu sehen, sondern ist auch durch die Leidensweissagun-
gen der Propheten, zumal des Isaias, wie Christi selbst, deutlich gezcigt. — Diese
drei Elemente, so scheint es, sind das einzige, aber auch alles, was wesenhaft zum
Erlésungsopfer Christi als Geschehen und Handlung gehért. Was in den verschie-
denen Opfertheorien mit mactatio, destructio, immutatio, immolatio, oblatio usw.
alles angefithrt worden ist, ist entweder in diesen drei Elementen geklirt enthal-
ten, oder hat fiir das Opfer Christi keine tatsichliche Bedeutung.

Wenn wir nun fragen, wie diese Elemente des Kreuzesopfers Christi im Ritus
des heiligen Mefopfers vertreten oder gegenwirtig sind, so kommen wir zn folgen-
den Feststellungen:

a) Das naturhafte Ereignis des Todes ist auch im Ritus der heiligen Messe einfach
in der naturhaften Trennung der Gestalten von Brot und Wein gegeben, in denen
vi verborum, durch die konsekratorischen Worte des geweihten Priesters, Leib und
Blut Christi wie im Kreuzesopfer getrennt real gegenwirtig sind. Das Kreuzes-
opfer Jesu Christi ist ja geschichtlich absolut einmalig (Hebr 9,28; 10, 10) und die sa-
kramentale Gegenwirtigkeit dieses Opfers kann nicht die Struktur des einmaligen
geschichtlichen Opfers haben, sondern mufl in die sakramentale Welt iibersetzt sein,
so wie Christus selbst schon im Abendmahlsaal diese Ubersetzung durch den Abend-
mahlritus gesetzt und eingefithrt (befohlen) hat.

b) Die personale Hingabe Christi, durch die der Tod als Naturereignis erst zum
Opfertod geworden ist, 148t sich in der Sachwelt der Riten und Zeichen nicht dar-
stellen und gegenwirtigsetzen. Sie ist in ihrer einmaligen Realitét in dem personli-
chen Christus selbst gegenwirtig, der unter den Gestalten von Brot und Wein per
concomitantiam wahrhaft, wirklich und wesentlich ganz auf dem Altare gegenwar-
tig ist als derjenige, der sich dem Vater als Erldsungsopfer fir unsere Siinden bringt.
der den Erlésungswillen Gottes durch Menschwerdung, Kreuzestod und Auferste-
hung hat ,Fleisch werden® lassen. Sind diese zeitgeschichtlichen Ereignisse von
Menschwerdung, Tod und Auferstehung auch an die Zeit gebunden: ihr Trager ist
die Person des ewigen (iiberzeitlichen) Logos, der in der Menschwerdung nicht zeit-
lich wird, anch wenn er mit der Menschennatur Zeit annimmt, und der in der Ver-



Unsere Mefifeier 429

kldrung seinen ewigen und zeitlichen Erldserwillen nicht aufgegeben hats. Wie das
naturhafte Ereignis des Todes nur im Zeichen gegenwartig ist, weil Christus im hi-
storischen Tode ein fiir allemal gestorben ist und nicht mehr stirbt (Rém 6, 10), so
ist das personale Element der Opferhingabe ohne jedes Zeichen nur und ganz real
gegenwirtig in dem lebendigen Christus auf dem Altar (welches Geheimnis von der
Kirche durch die Lebre von der Transsubstantiation gegen Miflideutungen gesichert
wurde).

c) In welcher Gestalt erscheint nun das Leiden Christi im Ritus der heiligen
Messe? Christus, der real auf dem Altar zugegen ist, kann nicht mehr leiden, er ist
der verkldrte Herr. Das Leiden ist ja nicht eine personale Sache, sondern gerade und
nur in der Verbindung der Person mit dem leidensfahigen Leib méglich. Der Leib
des Herrn ist aber seit seiner Auferstehung verkldrt und nicht mehr leidensfahig.
— Das Leiden kann aber auch nicht in einem blof sachlichen Zeichen zugegen sein,
da zum Leiden auch das personale Element gehért, das nun im sachlichen Zeichen
nicht real gegenwirtig gesetzt werden kann. — Hier ist, wie uns scheint, der Ort,
wo wir die Glieder des mystischen Leibes Christi, die noch in dieser Welt leben
und leidensfdhig sind, mit ihren Leiden in das Opfergeschehen einfiigen miissen,
wenn das Opfer Christi in seiner Ganzheit real gegenwirtig sein soll. Der mystische
Leib Christi, dessen Glieder die Christen sind, ist in dem geschichtlichen Raum, in
dem das Opfer Jesu Christi steht, eine Wirklichkeit, wie es Christus selbst zum Aus-
druck bringt, wenn er zu dem Christenverfolger Saulus sagt: ,Saulus warum ver-
folgst du mich?“ (Apg 9, 4). Die Christen sind Glieder des mystischen Leibes Christi,
der durch den Befehl Christi ,Tut dies zu meinem Andenken“ (Lk 22,19; 1 Kor
11,24 ff.) in seiner hierarchischen Gliederung zwin Triger der sakramentalen Re-
prisentation des Kreuzesopfers im heiligen Mefopfer geworden ist. — Vielleicht
wird man einwenden: Wo bleibt hier die Objektivitit des Opfers, das opus opera-
tum? Wie das heilige Meflopfer nicht das Kreuzesopfer reprisentierte, wenn nicht
Christus selbst real mit seiner priesterlichen Opfergesiunung gegenwirtig wire, so
kann er von seinen Christen verlangen, dafl sie ihr Leiden zum heiligen Meflopfer
mitbringen. Opus operatum heifdt nicht Versachlichung dessen. was sich nicht versach-
lichen 14f8t, wie sich etwa in den persdnlichen Akten des Biflers im Buflsakrament
oder im freien Ja-Wort des Ehesakramentes zeigt. Umgekehrt bedeutet das Leiden
an Versuchung und Siinde und Armseligkeit, die der Christ zum MeRopfer mit-
bringt, nicht eine neue, innere, subjektive Tat, sondern nur das Bewufitwerden
und Bewufltmachen eines Zustandes, der objektive, geschichtliche Realitidt bedeutet
und ist. Ja, wenn das Kreuzesopfer Erlosungsopfer ist und das heilige Meflopfer die
sakramental-reale Gegenwirtigsetzung des Kreuzesopfers fir alle Zeiten, gibt es
dann tiberhaupt eine wichtigere Opfergabe, die wir zu bringen hétten, als unsere
Siinden, d. h. unser Leiden an unseren Siinden?

Zwei Gedankengiange mdgen uns Realitit und Sinn dieser Aussage iiber unser
Leiden an unseren Siinden als Element im heiligen MeRopfer etwas nahe brin-
gen. Christus fordert von uns unser Leiden: er hat uns nicht ein Gesetz oder ein

¢ Hebr 7,24f: ,Dieser aber besitzt sein Priestertum als ein unvergingliches, weil er in

Ewigkeit bleibt; darum vermag er auch vollkommen und bis zum Ende die zu retten, die
durch ihn vor Gott hintreten; er lebt ja allzeit, um fiir sie cinzutreten®.



430 Johann Auer

Weltbild gebracht; das, was er von uns fordert ist, dafl wir ihm nachfolgen im
Glauben, und wie oft hat er diese Nachfolge als Leidensnachfolge gekennzeichnet.
Im AnschluB an seine eigene erste Leidensvorhersage heifit es: ,Da rief Jesus das
Volk herbei samt seinen Jingern und sprach zu ihnen: wenn jemand mir nachfol-
gen will, so verleugne er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach...
Wer sein Leben um meinetwillen und um des Evangeliums willen verliert, wird es
retten® (Mk 8, 34; Mt 16,24 f.; Lk 9, 23 {.). ,Wer sein Kreuz nicht tréigt und mir
nicht nachfolgt, kann mein Jinger nicht sein“ (Lk 14, 17; Mt 10, 88). Eindringlich
bat er in den Abschiedsreden seinen Jiingern davon gesprochen: ,Wenn die Welt
euch hafit, so wisset, daf§ sie mich vor euch gehafit hat . . . ein Knecht ist nicht grofer
als sein Herr. Haben sie mich verfolgt, so werden sie euch auch verfolgen (Joh
15,18 ff)). ... Es kommt die Stunde, da jeder, der euch tétet, Gott einen Dienst zu
erweisen glaubt® (Joh 16,2). Und der Apostel Paulus wird nicht miide, von der
Leidensgemeinschaft mit Christus zu sprechen: ,Mit Christus bin ich gekreuzigt . . .
Mir sei es fern in etwas anderem meinen Ruhm zn suchen als im Kreuz unseres
Herrn Jesus Christus, durch das mir die Welt gekreunzigt ist und ich der Welt ge-
kreuzigt bin. .. Ich trage die Wundmale des Herrn Jesus an meinem Leibe“ (Gal
2,19; 6, 14, 17). Ausdriicklich spricht Paulus nicht nur von Blut und Kreuz und Tod
Christi, durch die wir erlost sind, sondern auch von den »Christus-Drangsalen®, die
noch der Ergédnzung bediirfen. ,Ich freue mich jetzt iiber die Leiden, die ich fiir euch
erdulde, und ich erginze {dadurch) in meinem Fleische zugunsten seines (mysti-
schen) Leibes, was den Drangsalen Christi noch mangelt* (Kol 1,24). ,Wie die
Leiden Christi sich reichlich {iber uns ausgiefen (der Apostel meint: in unseren eige-
nen Leiden!), so stromt auch durch Christus reichlich Trost auf uns nieder® (2 Kor
1, 5). In Jesus Christus werden die Leiden des Christen als Drangsale Christi selbst
nicht etwa nur erfafit, sondern wirklich erlitten und fruchtbar (als Leiden des Haup-
tes erlebt in den Gliedern) fiir den Aufbau seines Leibes, der Kirche?. — Wie zeigt
sich doch in der Geschichte der Kirche, dafl Christus die Leiden seiner Glieder ver-
langt, angefangen von den Verfolgungen durch Juden und Rémer, Heiden und
Araber bis zu den groflen Verfolgungen unserer Tage! In der Wirklichkeit Christi
erhalten unsere Leiden durch die Wirklichkeit des Gott-Menschen getragen und ver-
wandelt einen unsere menschliche Endlichkeit tibersteigenden Wert; im ,Geiste®
des Hauptes getragen, bringen sie der ganzen Kirche den Trost des Gottes, der der
»Iroster” genannt wird und dessen Trost Mahnung und Forderung und dessen
Forderung Trost fir uns ist (mapanah@d-Zuspruch und Anspruch, beschworen und
trosten: 1 Thess 2, 12; 1 Kor 14, 3; Apg 9, 31). — Das Leiden der Glieder aber um-
faflit ein Zweifaches wie das Leiden Christi selbst: es ist das Leiden an unserer
Versuchung und Siinde und Armseligkeit, das seine letzte Gestalt in der ,Gottferne®
hat, und es ist das Leiden des sich ganz schenkenden Gehorsams, der in der verzei-
henden und schenkenden Liebe wurzelt.

Dieses also ist im sakramentalen Opfer der heiligen Messe unsere besondere Op-

7 Vgl. Regensburger NT 7 (1950) S. 64. Die Drangsale (dAiyeig) gehéren zum Christen
in dieser Welt (Joh 16,33; Apg 14,22; 1 Thess 38, 2f); sie sind aber auch als Teilhabe am
Leiden Christi Unterpfand seines Herrlichkeitslebens in unserem Leibe (2 Kor 4, 10f), zumal
in der Endzeit (2 Kor 4, 7f; R6m 8, 7—30).



Unsere Mefifeier 431

fergabe, das Leiden, letztlich nicht nur an unserer eigenen Not, sondern besonders
auch fiir die Not und an der Not der anderen, die wie wir Glieder am Leibe Christi
sind oder sein miifiten, weil Christus alle erlést hat. Wie wird uns bei diesen Ge-
danken erst wieder klar und spiirbar, wie unsere Hinde und unsere Arme voll
Opfergaben sind, wann immer wir zum heiligen Meopfer kommen, und wie jedes
heilige Meflopfer fir uns wirklich und immer das sakramental-reale Erlésungs-
opfer Jesu Christi ist! Und diese Opfergabe steht jedem in gleicher Weise zur Ver-
figung, ob Priester oder Laie: einzig die Christusnihe und Gottessehnsucht wird
entscheiden, ob und wie der einzelne die Fiille der ihm in die Arme gelegten Op-
fergaben sieht. — Zu bedenken bleibt nun noch, inwiefern das heilige Mcﬁopfcr
auch Dank- und Lobopfer ist.

5. Die Uerherrlichung Christi in seiner ewigen Herrlichkeit ist nicht nur
Lohn fir sein Leiden, sondern auch Dank und Uerherrlichung an den Oater

Wenn wir den Ursprung des Opfers in der Heiligen Schrift untersuchen, finden
wir das erste Opfer bei Kain und Abel und dann wieder bei Noe (Gn 4, 3 {.; 8,20 {.),
und wenn wir fragen, was diese Opfer wollten, miissen wir feststellen: sie erschei-
nen primar als Dank- und Lobopfer. Aber es ist auffallig, dafl vom Opfer in der
Heiligen Schrift erst nach dem Siindenfall die Rede ist und daf es vor der Siinde
nicht zur besonderen Form der Gottesverehrung durch den Menschen gehért zu ha-
ben scheint. Wie ist das zu deuten? Wenn wir es recht verstehen, so: Der Mensch
in seiner Schuldlosigkeit und Begnadetheit des Ursprungs war fahig, sich Gott in
seinem Innersten und ganz zu schenken — vielleicht klingt in dem ecce ancilla
Domini noch etwas von dieser Fahigkeit des absolut unschuldigen und begnadeten
Menschen nach —; der Mensch verstand diese innere Ganzhingabe seiner selbst
als den hochsten Akt der Dankbarkeit des Geschdpfes und der Verehrung des Schop-
fers. Die Hingabe einer dufleren Gabe wire geringer gewesen und nicht sinnvoll,
solange der Mensch in seiner Unschuld und Gnade die Fihigkeit zu dieser totalen,
gilltigen und wiirdigen Selbsthingabe an Gott besaR. In der Siinde nun hat der
Mensch die Gnade zu einer giiltigen und die Kraft der geschopflichen Ordnung
zu einer wiirdigen Selbsthingabe an Gott schuldhaft und ein fiir allemal in sich
selbst verloren. Aber sein natiirliches Wesen ist erhalten geblieben, und darum
weifl er auch nach der Sinde noch recht gut, daBl er:Gott den Dank des Geschépfes
und die Verherrlichung des Schipfers schuldet. Doch in seinem eigenen Innern ist
ihm die Fahigkeit zu diesem Vollzug verloren gegangen. Da versucht er nun in der
dufleren Welt das zu setzen, was er in seinem Inneren nicht mehr vermag: er bringt
Speise und Trank, seine notwendigen Lebensgiter und seine Genuflgiiter zum ,Op-
fer®, indem er sie vernichtet zum Zeichen dafiir, dafl eine viel hohere Hingabe ge-
meint ist, als diese Sachopfer iberhaupt zum Ausdruck bringen kénnen. Gott nimmt
um der Gesinnung des Menschen willen diese Opferversuche an, ja ordnet sie selbst
noch im Alten Bunde in den verschiedenen Opfervorschriften (Ex 29 u. 80; Lv 1-7).

Als nun die ,Fille der Zeit* gekommen war, wollte Gott das Opfer zun dem ma-
chen, was es fir den einmal sindig gewordenen Menschen sein kann und sein soll:
zur hochsten Form der Gottesverehrung des siindigen Geschépfes. Es soll nicht nur



432 Johann Auer

die Siinde wieder iiberwinden und so den Menschen wieder frei machen fiir die
reine, innere Hingabe an Gott; es soll noch dazu dem Menschen die Moglichkeit
geben, giiltig und wiirdig Gott Dank und Lob bringen zu kénnen, und es soll vor allem
dem Menschen eine Opfergabe schenken, die noch wertvoller ist, als es der Mensch
in seiner Unschuld selbst gewesen wire. Dies leistet nun der Gottmensch Jesus
Christus ein fiir allemal in seinem Erlésungsopfer am Kreuz, indem er nicht nur
die Menschen von ihrer Siinde wieder erlést und ihnen die Gnadenhuld Gottes
wieder bringt, sondern auch, wie schon in seiner Menschwerdung, die Menschheit
wieder zusammenfafit, wie sie im ersten Adam zur Einheit in der Schuld zusam-
mengefafit war, und sich selber als wiirdige und giltige Opfergabe in die Hinde
der Menschen gibt fiir alle Zeiten.

Wenn man im Reich des tibernatiirlichen Lebens von einem biogenetischen Ge-
setze sprechen darf, miifite man sagen: auch Christus hat, obwohl wesenhaft schuld-
los, die Schuld des Menschengeschlechtes auf sich genommen und in sich iiberwun-
den, damit jeder Mensch durch Anteilnahme an Christus der Unschuld und Gnade
Christi teilhaftig werden kénne. Der Vater hat seinen Sohn dafiir, daf§ er die Siin-
den und den dafiir verdienten Tod der Menschen auf sich genommen hat, belohnt,
indem er ihn von den Toten auferweckt und zu seiner Rechten verherrlicht hat (Apg
2,24.32.241.; Joh 17, 1). Dadurch aber gereicht jede Gottesverehrung und jeder
Dank, den der Mensch in Jesus Christus, dem Verherrlichten bringt, zur wahren und
vollen, giltigen und wiirdigen Verehrung des Vaters (Phil 2, 9-11), und dies schon
jetzt und durch alle Zeiten, bis am Ende Christus dem Vater das ,Reich“ iibergibt,
nachdem er jede (in der Siinde entstellte Schein-) Macht und Gewalt entmachtet
hat (1 Kor 15, 231.).

Der Weg dazu freilich ist nicht ein unmittelbarer und selbstherrlicher, die eigen-
menschliche Intention, Gott zu loben und zu danken; er ist vielmehr nur dadurch
gegeben, dafl der Mensdh, der auch als Christ Siinder ist (1 Joh 1, 18), je immer aufs
neue im Erlésungsopfer Christi seine Siinden tilgt und sein Leiden an seinen Ver-
suchungen, Siinden und Armseligkeiten, wie auch sein liebendes Mitleiden mit den
anderen siindigen Gliedern des Leibes Christi und fiir sie zum heiligen Meflopfer
mitbringt. Beides, sein personliches Leiden und sein Leiden fiir andere sind fiir das
Erlosungsopfer, je immer aufs neue notwendig, wie die Gegenwirtigsetzung des
sich selbst opfernden Herrn durch die konsekratorischen Worte des geweihten Prie-
sters und die Gegenwirtigsetzung des einmaligen Opfertodes Jesu Christi im sa-
kramentalen Zeichen der getrennten Gestalten. Schon die Tilgung der Siinden durch
Christus im Opfer wird ein Dank und ein Lob im Heiligen Geist an den Vater aller
Erbarmungen und allen Trostes (Ps 103, 12-14; 2 Kor 1, 3 £.). In der heiligen Messe
wird unser Leiden durch Christus selbst verwandelt zur Verherrlichung des Va-
ters, und der Gehorsam Christi im heiligen Opfer wiegt nicht nur den Ungehor-
sam des Geschbpfes in der Siinde auf, sondern iiberbietet ins Unendliche hinein noch
das, was der Mensch in seiner Unschuld durch seine Selbsthingabe hitte Gott an
Dank des Geschépfes und Verherrlichung des Schopfers leisten konnen. Wie ein
Hinweis auf dieses geheimnisvolle Wirken der heiligen Messe ist es, wenn wir die
Opferhandlung selbst in der heiligen Messe mit dem eucharistischen Gebet preisen:
»Wahrhaft wiirdig und recht ist es, billig und heilsam, Gott immer und iiberall



Unsere Mefifeier 438

Dank zu sagen!“ Und dieses gratias agere ist Dank sowohl wie auch Lobpreis und
Verherrlichung Gottes. Diese Verkerrlichung Gottes des Vaters ist jedoch nicht unser
Menschenwerk. Wir kénnen das ,Sithnopfer* Christi, das er in unserer Mitte und
mit uns feiert, nicht selbstherrlich zum ,Dankopfer” machen. Das Opfer Christi selbst
fihrt zur Verherrlichung des Vaters, und was wir giiltig und ehrlich zum bl. Opfer
des Hauptes als Glieder des Leibes beigetragen haben, gereicht ,in IThm und mit IThm
und durch Thn dem Allmichtigen Vater zur Ehre und Verherrlichung*.

Was hat das fiir unsere Mef}feier zu bedeuten? Sehr viel! Gehen wir nicht manch-
mal zum hl. Opfer, um dort Gott zu danken und ihn zu loben, und wenn wir in den
Alltag zuriickkehren, glauben wir ihm die schuldige Ehre gegeben zu haben und
leben in der Welt mit der Welt? Miifite es nicht also sein: demiitig und reumitig
bringen wir zum Opfer Jesu Christi unsere Siinden und Leiden, und das Ite, missa
est entldflit uns in die Welt, damit wir, von Siinde gereinigt, nun erst ein Leben zur
Ehre und zum Lobe Gottes leben und die Bedringnisse als Bufle fiir die vergebenen
Siinden und als kiinftige Opfergabe mit keiligen Hianden sammeln und zum Opfer
des kommenden Tages tragen? ‘

So kénnen wir also sagen: wie der géttliche Liebeswille, in dem die Opferbewe-
gung des Neuen Bundesopfers wurzelt, aus der Selbstentduflerung Gottes zur Ver-
herrlichung des Vaters durch den Sohn fithrt, so fithrt unsere Teilhabe am Opfer
Jesu Christi durch den Beitrag unseres Leidens an der Siinde und aus Liebe zu un-
serem ,Iroste* im Geiste und zum Dank des Geschopfes an den barmherzigen
Herrn und zur Verherrlichung des Allmachtigen Schépfers und Dreifaltigen Got-
tes. Zum heiligen Mefopfer gehért demnach innerlich wesenhaft die ,Kirche der
Siinder” und der Christ als Siinder, so wie zum heiligen Sakrament der Taufe der
Erbsiinder gehort; und wie bei der Taufe des Erwachsenen zu diesein Siindersein das
revige Bewufitsein um die Siinde und die liebende Hingabe an Gott verlangt sind,
so mufl der Siinder auch zum heiligen Mefopfer seine Siinden im Leiden an und
firr seine Siinden mitbringen. Dieses Siinderleiden ist das Komplementum, die Er-
ginzung zur gottlichen Selbstentiuflerung. Beides wurzelt in der Liebe, die Selbst-
entduferung in der ekstatischen, schopferischen Liebe Gottes und das menschliche
Siindenleiden in der anfangenden Liebesreue. Beide finden ihre sakramentale Ver-
bindung in dem im sakramentalen Zeichen real gegenwirtigen Opfertod des Gott-
Menschen Christus und seiner real gegenwartigen personalen Opferliebe.





