
Unsere Meßfeier 

Eine dogmatische Begründung unserer Meßfrömmigkeit 

Von Univ.-Prof. Dr. Johann A u e r , Bonn 

Wenn einmal die katholische Frömmigkeitsgeschichte unseres Jahrhunderts ge- 
schrieben wird, dann darf man vielleicht für die erste Hälfte des Jahrhunderts die 
Überschrift wählen: das Zeitalter der heiligen Eudiaristie oder der eucharistisch- 
liturgischen Bewegung. Seit der heilige Papst Pius X. seinen Wappenspruch: omnia 
instaurare in Christo (Eph 1, 10) durch das Dekret der Konzilskongregation von 
1905 über die häufige heilige Kommunion und durch das Dekret der Sakramenten- 
kongregation von 1910 über die Frühkommunion der Kinder für das Leben der Kir- 
che wirksam gemacht hat, ist eine lebendige eucharistische Bewegung entstanden. Die 
verschiedenen Stadien ihrer Entwicklung bis zum heutigen Tag, nicht zuletzt die Im- 
pulse, die ihr von der Neubelebung der Liturgie zukamen, sind bekannt. Theolo- 
gisch gesehen hat einmal die sogenannte Mysterientheologie • unabhängig von 
aller theologisch-wissenschaftlichen Wertung und Kritik •, sodann und vor allem 
ein tieferes Kirchenverständnis, im Zusammenhang mit der Akzentuierung des litur- 
gischen und eucharistischen Kultes, nach den Vorentscheidungen von 1870 (Primat) 
und 1917 (Codex juris canonici) zu einer bedeutenden Vertiefung und Weitung der 
eucharistischen Frömmigkeit beigetragen. Ihren Abschluß und ihre Weisung fand 
diese Entwicklung in den beiden Enzykliken über den Mystischen Leib Jesu Christi 
(Mystici Corporis Christi 1943) und über die heilige Liturgie (Mediator Dei 1947). 
Alles in allem: wo immer in dieser Zeit uns große kirchliche Frömmigkeitsbewegung 
begegnet, kreist sie um diese Wirklichkeit: Um den lebendigen Herrn in der heiligen 
Eucharistie, uns geschenkt im immerwährenden Opfer seiner heiligen Kirche. 

Diese Frömmigkeitsgestalt ist nicht neu. Sie bedeutet nur ein neues Bewußtwer- 
den der wesenhaften Frömmigkeit der Kirche von Anfang an. Seit den ältesten Zei- 
ten hat die Kirche im heiligen Meßopfer das größte Geschenk Gottes an sie und ihre 
erhabenste Aufgabe, ja jenes heilige Geschehen erblickt, in dem ihr innerstes Leben 
pulst, ihr übernatürliches Wesen sichtbar wird und sich entfaltet, indem sie vollzie- 
hend selbst erfährt, wer sie ist und was sie ist, in dem sie • in der Sprache unserer 
Zeit gesprochen • •existiert". Ja, die Kirche •existiert" in ihrem heiligen Meßopfer, 
und jeder katholische Christ • das ist eine Folgerung, die wir nicht bloß theoretisch 
ziehen, sondern im Leben der Kirche erleben •, jeder katholische Christ besitzt im 
Opfer seiner Kirche Quelle und Urgrund der Kraft, die sein christliches Leben trägt. 
Von Anfang an hat man darum gewußt, da man der Feier des Herrentages in der 
Feier der heiligen Messe ihren Grund und zugleich ihren Mittelpunkt gab1. Und war 
auch die eucharistische Frömmigkeit durch das germanische Unverständnis für den 
jüdischen Pascharitus im heiligen Meßopfer in einem einseitigen Anbetungskult ge- 
genüber dem Sanctissimum im Mittelalter zunächst etwas verschoben worden: die 

1 Konzil von Agde 506, can. 47. 



Unsere Meßfeier 421 

Auseinandersetzung mit der Ablehnung des heiligen Meßopfers durch die •Refor- 
matoren" des 16. Jahrhunderts hat in der Kirche das Verständnis für die heilige 
Messe als •Existenz-Mitte" wieder geweckt und all die Jahrhunderte seit dem Kon- 
zil von Trient ist die Frage nach dem Wesen der heiligen Messe nicht mehr still ge- 
worden; uns heute bedrängt sie um so mehr, je mehr wir dem Wunsch der Kirche 
folgend •so oft als möglich, wenn möglich täglich"2 das heilige Opfer mitfeiern. 

Wenn uns nun freilich ein Außenstehender fragt, was uns die heilige Messe denn 
so kostbar macht, und was wir meinen, wenn wir sagen, das heilige Meßopfer sei 
das Kreuzesopfer Jesu Christi, in dem wir als Christen •existieren", und ihm dabei 
die verschiedenen •Meßopfertheorien"3 aufzählen, die eine fromme und tiefe Theo- 
logie schon dafür gegeben hat, dann erleben wir vielleicht, daß uns selbst die heilige 
Messe in ihrem Verständnis noch recht •geheimnisvoll" ist, daß wir uns noch zu 
wenig bemüht haben, dieses Geheimnis wenigstens so weit zu verstehen, daß uns 
die für unsere Meß-feier grundlegenden Wahrheiten gegenwärtig und klar werden. 

Dieser Besinnung will die folgende Untersuchung dienen. Um es aber gleich ein- 
gangs und klar zu sagen: Nicht um eine neue Meßopfertheorie geht es uns. Es geht 
uns vielmehr nur darum, den Ausgangspunkt und die Grundideen aufzusuchen, 
die für die gläubigverstehende Meßfeier vorausgesetzt und maßgeblich sind. Das 
heilige Meßopfer wird dabei nicht so sehr als eine Sache gesehen, die nun in ihrem 
inneren Wesen bestimmt werden soll. Wir wollen das heilige Meßopfer vielmehr in 
seinem Geschehen betrachten und dies wiederum von einem Ausgangspunkt her, der 
gewiß nicht neu ist, aber vielleicht doch noch mannigfaltiger, mühevoller Behand- 
lung bedarf, um klar und für unser Tun in der heiligen Messe wirksam und fruchtbar 
zu werden: wir meinen die •heilsgeschichtliche" Betrachtung des Meßopfer-ge- 
schehens, die dessen Ausgangspunkt in Gott sucht und seine Auswirkungen im 
Menschen findet, während die anderen Betrachtungsweisen meist ihren Ausgangs- 
punkt im Menschen nehmen oder im irdischen Geschehen, um dann zu Gott aufzu- 
steigen. Was damit gemeint ist, läßt sich kurz folgendermaßen erläutern: Die ge- 
bräuchlichen Meßopfertheorien gehen vom menschlichen Begriff des •Opfers" aus 
und versuchen das heilige Meßopfer von den Elementen des menschlichen Opfers 
her zu erklären, indem sie auch im heiligen Meßopfer eine sachliche Vernichtung 
oder Veränderung im Zeichen allein oder damit auch in Christus (destructio oder 
immutatio) oder einen objektiven (immolatio) oder subjektiven Opfergestus (oblatio) 
aufsuchen und herausstellen. So wichtig dieser Weg für das Verständnis des heiligen 
Meßopfers als sakramentalen Opfers auch ist (wie wir noch zeigen werden), den 
Ausgangspunkt und die Grundidee des heiligen Meßopfers können wir darin nicht 
sehen. Das heilige Meßopfer ist nicht etwa nur ein Opfer, das wir im Auftrag Christi 
vollziehen, sondern ist primär Christi Opfer selbst, und was Christus tut, ist Gottes 
Tat. Am Ende und im tiefsten muß für uns Christen das letzte Prinzip unseres Han- 
delns sein, als Gottes Ebenbild Gott nachzuahmen, zu tun, was Gott tut. Christus 
verlangt von uns, seinen Christen, nichts anderes als •Nachfolge", und Christus tut 
nichts anderes, als was er seinen Vater tun sieht (Joh5, 19•23). In dieser Nach- 
ahmung, nein, in diesem Mitvollzug dessen, was Gott für uns tut, müssen wir das 

2 Trident, sess. XXII. cp 6. 
3 M. Lepin, L'idee du sacrifice de la Messe, Paris 1926. 



422 Johann Auer 

Ziel erreichen, das die Offenbarung in die Worte kleidet: •Seid heilig, wie euer 
Vater im Himmel heilig ist!" (Lev 19, 2; 21, 6. 7. 15; 10, 26; Dt 18, 13; Mt 5, 48). 
In Christus ist ja Gottes Tun für uns nicht nur als Vorbild sichtbar oder als Frucht 
seiner Erlösung uns geschenkt, sondern vielmehr als Gnade des Hauptes für alle 
Glieder reale Gegenwart, uns als Gnade verwandelnd. 

Dieses Grundprinzip wollen wir hier einmal auf das heilige Meßopfer anwenden 
und dabei folgende fünf heilsgeschichtlichen Wirklichkeiten ein wenig bedenken: 
1. Der Anfang der Opferbewegung, die das heilige Meßopfer trägt, ist in Gott, in 
seiner Selbstentäußerung geschehen. 2. Im Logos ist nicht nur Gottes Weisheit und 
Liebe, sondern gerade auch diese göttliche Selbstentäußerung •Fleisch" geworden, 
das heißt sie hat Welthaftigkeit angenommen. 3. Im Gott-Menschen Jesus Christus 
ist darum auch unser menschliches Opfern als Vollzug etwas Neues geworden, weil 
Gott, der Mensch geworden ist, eine andere Macht über die menschliche Natur besitzt 
als die menschliche Person. 4. Im Ritus des Paschamahles hat Christus sein Kreuzes- 
opfer uns bis an das Ende der Zeiten gegenwärtig geschenkt, und es ist an uns zu 
fragen: wie sind die Elemente des Kreuzesopfers im heiligen Meßopfer real gegen- 
wärtig? Gibt es ein Element, das wir als Kirche setzen müssen, um als Glieder des 
Leibes Christi in die göttliche Opferbewegung des Hauptes mit hineingenommen zu 
werden? 5. Auch in der Verklärung ist Christus unser ewiger Opferpriester; er bringt 
dem Vater die Verherrlichung dar, die er durch seine Erniedrigung sich bereitet 
hat. • Alle diese heilsgeschichtlichen Wirklichkeiten sind nichts anderes, als Aus- 
druck und Entfaltung jenes einzigen Geheimnisses, das der Liebesjünger Johannes 
in die Worte gekleidet hat: •Gott ist die Liebe." Liebe wirkt und lebt und erfüllt 
sich und gewinnt sich selbst in der schenkenden Hingabe. Diese Liebe Gottes aber ist 
Ausgang und Grund der ganzen Heilsgeschichte, die im heiligen Meßopfer sakra- 
mental-real gegenwärtig ist. • Denken wir dies einmal durch. 

1. Die Opferbewegung des heiligen Meßopfers geht von Gott aus 

Das ist das Erste und Entscheidende in aller christlichen Wirklichkeit, daß Gott 
der Anfang von allem ist und in allem den Anfang macht und das menschliche Tun 
immer ein Mittun werden muß, wenn es christliches Tun sein soll. Und das andere 
Entscheidende: daß Gott immer der Handelnde ist, daß Gottes Wirken teilhat an 
seiner eigenen Unwandelbarkeit und zeitlosen Ewigkeit. Wo immer darum der 
religiöse Mensch Gott sucht, weiß er, daß Gott ihn zuerst gesucht hat, daß Gott 
immer vor ihm steht, auf ihn zugeht. Die ganze Heilsgeschichte, die mit dem •Im 
Anfang schuf Gott..." beginnt, zeigt dem sündigen Menschen Gott, der den Men- 
schen sucht: •Adam, wo bist Du?" Der Bundesschluß mit Noe, Abraham und Moses- 
Israel, die Messiasverheißungen, vom Protoevangelium über die großen Patriarchen 
und Propheten, alles weist hin auf die •Fülle der Zeit", da •Gott seinen Sohn sandte, 
geboren aus einem Weibe, untergeordnet unter das Gesetz, damit er die unter dem 
Gesetz loskaufe und sie an Sohnesstatt angenommen würden" (Gal 4, 4 f.). So sehr 
hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen einzigen Sohn dahingab (Joh 3, 16; Rom 
8, 32), ihn zum Sühnopfer gemacht hat (Rom 8, 25), zur Versöhnung für unsere Sün- 
den (I Joh 4,10). Was aber der Vater tut, tut auch der Sohn (Joh 5,17,19): er hat 



Unsere Meßfeier 423 

sich selbst entäußert (Phil 2, 7), sich selbst, sein Leben hingegeben als Lösepreis 
für die vielen (Mt 20, 28; Mk 10, 45), als Gabe und Opfer (Eph 5, 2). Der aber, in 
dem Gottes Sohn dieses göttliche Werk der Vollendung vollbringt, ist Gottes Geist: 
kraft (ev) seines ewigen Geistes, hat Christus sich als makelloses Opfer Gott (dem 
Vater) dargebracht (Hebr 9, 14). Das Kreuzesopfer ist demnach ein Werk des Drei- 
faltigen Gottes, und das neutestamentliche Opfer (Mal 1, 10; Lk 22, 19 f.) ist nicht 
wie die alttestamentlichen Opfer Menschenwerk in Gottes Auftrag, sondern Got- 
teswerk in Menschenhänden. 

Was ergibt sich aus dieser Erkenntnis für unsere Meß-feier? Die Opferbewegung 
der heiligen Messe geht von Gott aus und kehrt in Jesus Christus und im Heiligen 
Geist (Vater in Deine Hände empfehle ich mein Pneuma: Ps 30, 6; Lk 23, 46) zu Gott 
zurück. Wenn wir zur heiligen Messe gehen, ist es nicht ein Gehen zu unserer Messe, 
sondern ein Weg aus unserer Welt heraus in den Raum hinein, wo Gott handelt, 
zum Opfer Christi, das zuerst Werk des Dreifaltigen Gottes ist. Der Sinn unseres 
Tuns im heiligen Opfer muß sein, uns von dieser Opferbewegung Gottes erfassen 
zu lassen, und all die Gebete und religiösen Akte, die deutlich als unsere Akte und 
unsere Worte im Ritus erscheinen, sollen uns frei machen von uns und uns bereiten 
für dieses Erfaßtwerden von Gott. Gott ist der Anfang, aber er will, daß wir auf 
dem Wege sind, wenn er uns begegnen und uns erfassen will, so wie die Emaus- 
jünger (Lk 24,13-32), zu denen sich der Herr gesellt, da sie auf dem Wege sind, 
denen er den Sinn der Schrift erschließt, da sie den Sinn der Schrift suchen. Darum 
müssen wir wirken und dürfen nicht müde werden, bis Gott in uns und für uns 
wirkt, wissend, daß nur Gottes Wirken zählt. •Hintreten will ich zum Altare Got- 
tes ..., send' mir Dein Licht und Deine Treue, sie sollen mich geleiten und mich 
führen hin zu Deinem heiligen Berg, in Dein Gezelt..." (Ps 43, 3 f.). Mit der 
Sprache und in der Vorstellungswelt des Alten Bundes läßt uns die Kirche hier 
beten, weil die Sprache des Alten Testamentes und seine Gottesvorstellung so einfach 
und menschlich ist, und in den Anthropomorphismen dieser Theologie der religiöse 
Grund unseres Betens und Handelns am besten aufgehoben ist. 

Wenn der Dreifaltige Gott Anfang ist und Grund der Opferbewegung im heili- 
gen Meßopfer, dann gewinnt auch die Frage nach den Opferzwecken ein neues Ge- 
sicht und eine neue Bedeutung. Viel haben die Theologen darüber nachgedacht, 
mancher Streit ist darüber ausgebrochen, und die Kirche hat manche Verurteilung 
ausgesprochen. Gewiß, wenn der Mensch denkend Gottes Bild erfaßt und denkend 
fragt, wozu Gott dies alles tut, muß er den ersten Zweck für alles göttliche Tun in 
der gloria Dei erkennen, muß er mit Anselm v. Canterbury in der göttlichen Ge- 
rechtigkeit und der menschlichen Schuld den Grund für das Erlösungswerk Gottes 
sehen. Die Heilige Schrift, die das Bild des Gottes festhält, der im unzugänglichen 
Lichte wohnt (1 Tim 6, 16), gibt uns auf die Frage nach dem •wozu" keine Ant- 
wort; dafür sagt sie uns um so eindringlicher, •warum" Gott dies alles getan. •So 
sehr hat Gott die Welt geliebt...!" In dieser göttlichen •Agape" wird erst ver- 
ständlich, daß Gottes Opferbewegung eine Selbstentäußerung (xevaJCic; Phil 2, 7) ist. 
Nur Liebe kann sich selbst entäußern, sich schenken, ohne sich zu verlieren, nur 
Liebe macht den Liebenden im Opfer noch größer; nur ein Opfer aus Liebe ge- 
reicht zu Lob und Ehr'. Vor diesen Aussagen der Heiligen Schrift verstummt unsere 



424 Johann Auer 

Frage nach den Opferzwecken ein wenig. Die Heilige Schrift sagt uns, daß Gott sich 
entäußert hat und daß er dies aus Liebe getan. Das bedeutet aber für uns, wenn 
unsere Aufgabe ist, Gott nachzuahmen, daß Er in uns tun kann, was Er für uns 
tut, daß auch wir uns zuerst entäußern müssen, auf unsere Selbstherrlichkeit und 
Selbstmächtigkeit verzichten müssen, die in uns nur Geschenk des Schöpfers oder aber 
Anmaßung des aufständischen Geschöpfes sind. Mag das Meßopfer in sich zuerst ein 
Lob- und ein Dank- und dann erst ein Sühn- und ein Bittopfer sein. Wenn wir zum 
Opfer gehen, muß unsere erste Haltung die der Buße und die der demütigen Bitte 
sein, so wie Gottes Opferbewegung zuerst aus seiner Liebe, aus seiner verzeihen- 
den und schenkenden Liebe kommt. In der Kraft dieser verzeihenden und schen- 
kenden Liebe Gottes wird dann von selber mein Opfer Dank und Lob, wird Gottes 
Entäußerung auch in mir zum Aufweis seiner Herrlichkeit. 

Bußgesinnung und Kreaturbewußtsein sind die Grundhaltung von Stufengebet 
und Gebetsgottesdienst. Doch nicht um unsere Buße und Bitte in sich geht es, sondern 
darum, daß diese unsere Haltungen dem Ausgang der göttlichen Opferbewegung aus 
seiner verzeihenden und schenkenden Liebe entsprechen und darin ihren Sinn und 
ihre Rechtfertigung finden. Gottes Liebe macht den Anfang des Opfers; er nimmt 
unsere Buße und Bitte in seine Liebe hinein, die •ihn, der von keiner Sünde wußte 
(Christus), zur Sünde gemacht hat, damit wir durch ihn Gerechtigkeit Gottes wür- 
den" (2 Kor 5,21), die ihn arm gemacht, damit wir durch seine Armut reich 
würden (2 Kor 8,9), denn meine Kraft wird in Deiner Schwachheit vollendet, 
spricht der Herr (2 Kor 12, 9). Das ist der Anfang. Doch Gottes Entäußerung ist uns 
in einmaliger Weise nahe gekommen in Jesus Christus. 

2. Im Logos ist die göttliche Selbstentäußerung Fleisch geworden 

Gott, bei dem es keinen Wechsel gibt und keinen Schatten der Veränderlichkeit 
(Ps 101,27 f.), hat in der Liebe, die sein Wesen ist, die Welt erschaffen und den 
Menschen nach seinem Ebenbild gemacht und ist zur Erlösung der Menschheit selbst 
Mensch geworden. Er hat durch die Schöpfung und durch die Erlösung nichts ver- 
loren von dem, was er ist. Und dennoch, so wirklich, wie durch die Schöpfung etwas 
außer Gott angefangen hat zu sein, ebenso wirklich hat mit der Menschwerdung Got- 
tes und der Erlösung die Menschheit in ihrer Geschichte angefangen, etwas Neues 
zu sein. Was aber durch Menschwerdung und Erlösung von Gott in die Mensch- 
heitsgeschichte einbrach, ist nicht seine Macht, sondern seine Wahrheit und seine 
Liebe, die sich in seiner •Selbstentäußerung" uns offenbarte (Phil 2,7). Das uner- 
gründliche Geheimnis, das der Johannesprolog in die Worte faßt •das Wort ist 
Fleisch geworden" (1,14), dieses Geheimnis wird für uns sichtbar als Fleischwer- 
dung der göttlichen Selbstentäußerung aus Liebe. •Denn es gehörte zur Ordnung 
dessen, für den alles und durch den alles ist (vgl. Kol 1, 15-20), daß er, um viele 
Söhne zur Herrlichkeit zu führen, den Anführer ihres Heiles durch Leiden vollen- 
dete. Es stammen ja derjenige, der zur Opfergabe macht (dvia^cüv) und alle diejeni- 
gen, die als Opfergabe geheiligt sind (ayioC,öyLZvoi) (vgl. Joh 17, 19; Ex 13, 2; Dt 
15, 19), von einem. Aus diesem Grund schämt er sich auch nicht, sie Brüder zu nen- 
nen,  ... Da nun die Kinder Fleisch und Blut gemeinsam haben, nahm auch er an 



Unsere Meßfeier 425 

ihnen auf gleiche Weise Anteil (uETiojrsv), um durch den Tod den zu vernichten, der 
des Todes Gewalt inne hat, nämlich den Teufel... da er selbst gelitten hat und ver- 
sucht worden ist, kann er auch denen, die versucht werden, beistehen" (Hebr 2, 10-18). 
Er hat gelitten und ist versucht worden, ja er ist uns in allem gleich geworden, die 
Sünde ausgenommen (Hebr 4,15). 

Dies aber ist das Zweite, was das Opfer Jesu Christi und damit das heilige Meß- 
opfer trägt, die Fleischwerdung der göttlichen Selbstentäußerung in Christus. Was 
bedeutet das für unser eigenes Mitfeiern der heiligen Messe? Wenn das heilige 
Meßopfer das Kreuzesopfer Jesu Christi ist und unsere Aufgabe in der Nachfolge 

Christi besteht, müssen auch wir zuerst •Leiden und Versuchung", die Not des Lei- 
>bes (vgl. Rom 12, 1; Lk 11, 36) und des Geistes mitbringen zum heiligen Opfer. Wir 
bringen in der heiligen Opferung zur heiligen Messe die Gaben der uns notwendi- 
gen Welt (Speise und Trank, Sachopfer und Geldgaben) als Zeichen unserer eige- 

nen Hingabe an Gott. Die heutigen Opferungsgebete aus dem Mittelalter haben be- 
reits die verwandelte Opfergabe im Auge, wenn sie von der immaculata hostia spre- 
chen. Ist aber das Meßopfer das Erlösungsopfer Jesu Christi, dann sind die eigent- 
lichen Opfergaben die Not und das Leiden unserer Versuchungen und Sünden und 
der Folgen unserer Sünden, denn davon werden wir erlöst: unsere Sünden will Gott 
haben, die wirklich unser sind, nicht unser Hab und Gut, das Gottes Geschenk an 
uns ist. Louis Chardon schreibt dazu einmal1: •Gott hat es in seiner Weisheit so ge- 
fügt, daß der Drang zum Kreuze, den er in die heilige Seele seines Sohnes legte 
(vielleicht würden wir sagen, dieser Drang ist nur die göttliche Liebe in Hinsicht auf 
den Menschen, der gesündigt hat), sich auch nach dessen Thronbesteigung zur Rechten 

des Vaters nicht verlor. Nach Gottes Willen lebt dieses Verlangen nach dem Kreuze 

bis zur letzten Stunde des Bestehens dieser Welt in seinem mystischen Leibe, in dem 
Christus das Haupt durch seine Gnade wirkt. Die Gnade ist aber wesensmäßig im 
Haupt und in den Gliedern die gleiche. Sie legt allen Seelen, denen sie sich mit- 
teilt, im rechten Verhältnis zum Grad der Vereinigung, in dem diese zum Urheber 
der Gnade stehen, die gleichen Lasten auf. Das meint der Apostel, wenn er sagt, 
daß die Liebe Gottes die Auserwählten zwinge, allem zu sterben und allein in dem 
zu leben, der freiwillig sein Leben für sie gab (2 Kor 5, 15). An anderer Stelle sagt 
er: ,Ihr seid gestorben und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott' (Kol 3, 3)". 

Ja, Gott hat dem Erlöser, dem Gottmenschen Christus, nicht ein Materialopfer, 
sondern ein personales Sühnopfer in Leiden und Versuchung auferlegt, und wollen 
wir an der Opferbewegung Gottes teilnehmen, am Kreuzesopfer Christi teilnehmen 
müssen wir vor allem unsere Leiden an Versuchungen, Sünde und Sündhaftigkeit 
zum Opfer bringen. Dann wird auch unsere Meßfeier nicht bloß ein •Beiwohnen", 
sondern eine wirkliche •Anteil-nahme" sein. Ja noch mehr, in Christus wird die 
Armseligkeit, mit der wir unser Leiden an Versuchung und Sünde bringen, erst 
noch in jene Gestalt verwandelt, die dieses unser Opfer Gott angenehm macht. Das 
wird uns verständlicher, wenn wir die Wirklichkeit Christi noch etwas genauer be- 
trachten. 

Geheimnis des Kreuzes, Düsseldorf 1954, S. 30. 



426 Johann Auer 

3. Im Selbstopfer des Gott-Mensdien Jesus Christus wird unsere menschliche 
Hingabe im Leiden an unserer Sündhaftigkeit zum Ganzopfer (holocaustum) 

Wenn wir Menschen Gott ein Sühnopfer darbringen wollen, sind wir in einer 
großen Schwierigkeit. Wir haben in der Sünde Gott persönlich beleidigt. Die Sünde 
ist Sache unserer Person; soll also das Opfer gegen die Sünde aufkommen, muß es 
auf unsere Person gerichtet, ein persönliches Opfer sein, nicht bloß ein Sachopfer. 
Kann nun unser menschlich-endliches Werk überhaupt, auch als Opfer schon die Be- 
leidigung des unendlichen Gottes nie sühnen, so ist noch dazu die Möglichkeit eines 
Selbstopfers für uns sehr beschränkt. Wir gehören uns selbst nicht so, daß wir uns 
im Selbstopfer etwa vernichten dürften (destructio). Wollten wir aber den Teil des 
Opfers, der in uns nicht durch Selbstvernichtung geleistet werden kann, durch die 
göttliche Annahme (acceptatio) ersetzen, müßten wir erkennen, daß wir über diese 
göttliche Annahme keine Macht haben. 

Hier wird die Bedeutung der Wirklichkeit des Gott-Menschen Christus für das 
Sühnopfer überhaupt und für die Aufnahme unseres Sühneopferversuches erst sicht- 
bar. Christus kann sein menschliches Leben in einer ganz anderen Weise als wir, 
irgendwie in absoluter Weise hingeben, weil in dem letzten personalen Moment der 
Hingabe die Macht der göttlichen Person über die menschliche Natur wirksam wird, 
eine Macht, die aber von der menschlichen Natur in Christus ganz aufgenommen 
wird, so daß es nicht bloß göttliche Tat, sondern Tat des Gott-Menschen ist, wenn 
Christus sein Leben zu unserer Erlösung hingibt. •Ich bin der gute Hirt. Der gute 
Hirt gibt sein Leben für seine Schafe ... Deshalb weil ich mein Leben hingebe, liebt 
mich der Vater, so daß ich es wieder empfange. Niemand nimmt es von mir, son- 
dern aus mir selbst gebe ich es hin. Ich habe die Macht (elouaiav) es hinzugeben und 
ich habe die Macht es wieder zu nehmen (Joh 10, 11. 17 f.). Diese Selbsthingabe ist 
Wille des Vaters (Joh 10,18; Mt 26,39. 42. 53 f.). Mit dieser Hingabe des Lebens ist 
im Selbstopfer Christi aber noch zutiefst jene geheimnisvolle Wirklichkeit verbunden, 
in der Christus als unser Opferlamm unsere Sünden auf sich genommen hat, in die 
ganze Gottferne der menschlichen Sündhaftigkeit hineingegangen ist, so daß er im 
Sterben jenes erschütternde Wort sagen kann: •Mein Gott, mein Gott, warum hast 
Du mich verlassen" (Ps 21, 2; Joh 27, 46). Selbsthingabe und Gottferne des Gott- 
Menschen sind der Wille des Vaters und die Gehorsamstat des Sohnes, der im Hei- 
ligen Geist als Gott-Mensch sich zum Opfer bringt. 

Was bedeutet das für unsere Meßfeier? Zunächst wird sichtbar, wie entscheidend 
unser Hineingenommensein in das Opfer Jesu Christi ist, wo immer wirklich Opfer 
vor Gott und Vergebung unserer Sünden geschehen soll. Im Opfer des Gott-Men- 
schen Christus geschieht •Wandlung". Was immer wir als Geschöpfe an Hingabe 
setzen, hat seine Grenze darin, daß wir uns selbst nicht gehören. Erst in Christus 
wird unsere Selbsthingabe Holokaustum, wird unsere Gottverlassenheit in der 
Sünde zum •Vater, in Deine Hände" gewandelt, ist unser Opfern Gott angenehm. 

Doch, so werden wir vielleicht fragen, ist diese Haltung der Hingabe und des 
Leidens an unserer Sündhaftigkeit und Not wirklich unser Beitrag zum heiligen 
Meßopfer? Läßt sich aus dem Vergleich des Kreuzesopfers mit dem heiligen Meß- 
opfer ermitteln, daß das Leiden an der Sünde unser Meßopferanteil ist? 



Unsere Meßfeier 427 

4. Welche Momente konstituieren das Kreuzesopfer Jesu Christi 
und welche das heilige Meßopfer? 

Was Christus für uns am Kreuze vollbracht, hat er uns zum ewigen Gedächtnis im 
Abendmahlsaal selbst übergeben. Im Ritus des Paschamahles hat Christus sein Kreu- 
zesopfer vorweggenommen und im Befehl, den Ritus dieses einmaligen Paschamah- 
les vor seinem Leiden zu seinem Gedächtnis immer wieder zu vollziehen, hat er sein 
Kreuzesopfer allen Christen bis ans Ende der Zeiten vermacht. In klarer Weise hat 
das Konzil von Trient bereits zur Feststellung der Identität von Kreuzesopfer 
(Abendmahl-) und Meßopfer herausgestellt: Gleich ist in beiden der Opferpriester 
und die Opfergabe. Für die Opftrhandlung hat das Konzil einfach die Verschieden- 
heit zwischen dem blutigen Vollzug am Kreuz und dem unblutigen Nachvollzug im 
heiligen Meßopfer ausgesagt5. Welche Momente wesenhaft und notwendig zu der 
Opferhandlung gehören und wie sie im Ritus der heiligen Messe wieder zu finden 
sind, darüber hat das Konzil nichts ausgesagt, und die große nachtridentinische Theo- 
logie hat eine größere Zahl von Gesichtspunkten für diesen Vergleich beigebracht. 
Es würde zu weit führen, diese Versuche hier einzeln zu behandeln. Stellen wir dem 
Sinn unserer Zielsetzung gemäß einfach die Grundelemente des Kreuzestodes Christi 
als Opferhandlung kurz heraus und fragen wir uns, wie diese Elemente wieder im 
Ritus der heiligen Messe auftreten. 

Welche Elemente gehören zum Kreuzesopfer Christi als Erlösungsopfer? Wir 
möchten drei Elemente herausstellen, die uns wesentlich, aber auch erschöpfend er- 
scheinen: den physischen Tod, den persönlichen Opfergestus und das Leiden. 

a) Wenn schon für alle echten, theologischen Aussagen gilt, daß sie ihr Maß nicht 
von einer sachlich-menschlichen Überlegung, sondern vom heilsgeschichtlichen Er- 
eignis selbst hernehmen müssen, dann ist für das Erlösungsopfer Jesu Christi ge- 
wiß sein leiblicher Tod herauszustellen. Zwischen Menschwerdung und Auferste- 
hung ist dieses Ereignis des Todes die Mitte und der Höhepunkt des Erlösungswer- 
kes. Der Tod ist hier einfach als naturhaftes Ereignis gesehen, als Ende des natür- 
lichen, biologischen Lebens, das hier durch die Kreuzigung herbeigeführt wird und 
seine letzte Bestätigung findet in der Trennung von Leib und Blut bei der Eröff- 
nung der Seite durch den Lanzenstich des Hauptmanns. Nicht der Tod als Werk der 
Henkersknechte ist von Bedeutung, sondern nur der Tod als historisches Faktum. 

b) Das zweite wesentliche Element im Erlösungsopfer Christi ist seine personale 
Hingabe, die das naturhafte Geschehen des Todes erst zum freien personalen Opfer 
macht. Diese Hingabe schließt in sich den göttlichen Liebeswillen des Sohnes wie 
den menschlichen Gehorsamswillen, die zusammen den personalen Opfergestus des 
Gott-Menschen in seinem Erlösungsopfer für uns bilden. Das ganze Geheimnis der 
einen Person des Gott-Menschen geht in diese personale Hingabe mit ein. Aber es 
bleibt das personale Element des Opfers, so wie der Tod das naturhafte Element 
darstellt. In der geschichtlichen Betrachtung sind diese beiden Elemente wohl zu 
unterscheiden, weil die Geschichte sehr wohl den Tod ohne den Opfergestus (etwa 
Sokrates) und ebenso den persönlichen Opfergestus ohne den Tod (etwa beim christ- 
lichen Märtyrer, der lebendig aus dem Martyrium hervorgeht) kennt. 

• sess. XXII. cp 2. 



428 Johann Auer 

c) Daneben findet sich im Erlösungsopfer Christi (als Geschehen oder Handlung) 
deutlich ein drittes Element, das wesenhaft zusammengesetzt ist aus einem von 
außen zugefügten naturhaften Moment und aus der persönlichen inneren Hinnahme 
dieses von außen kommenden Ereignisses oder der persönlichen Hingabe an dieses 
von außen kommende Geschick: das Leiden. Nur in der Verbindung dieser beiden 
Momente west das Leiden, es läßt sich nicht bloß sachlich oder bloß personal erklä- 
ren. In Christus bedeutet es einen Verzicht der göttlichen Allmacht, die die Einwir- 
kung von außen hätte unmöglich machen können, und zugleich eine Vertiefung der 
menschlichen Ohnmacht, da dieses Leiden von Christus nicht als unvermeidbar er- 
tragen, sondern freiwillig aufgenommen wurde, bis hinein in das Geheimnis der 
•Gottverlassenheit", um dadurch gerade die Breite der gottmenschlichen Wesenheit 
Christi auszumessen und all das in der Erlösung zu erfassen, was auch von der Sün- 
de des Menschen in verderblicher Weise erfaßt worden war. Die Notwendigkeit 
dieses Leidens für das Erlösungsopfer Jesu Christi ist nicht nur in der Leidensge- 
schichte der Evangelien klar zu sehen, sondern ist auch durch die Leidensweissagun- 
gen der Propheten, zumal des Isaias, wie Christi selbst, deutlich gezeigt. • Diese 
drei Elemente, so scheint es, sind das einzige, aber auch alles, was wesenhaft zum 
Erlösungsopfer Christi als Geschehen und Handlung gehört. Was in den verschie- 
denen Opfertheorien mit mactatio, destructio, immutatio, immolatio, oblatio usw. 
alles angeführt worden ist, ist entweder in diesen drei Elementen geklärt enthal- 
ten, oder hat für das Opfer Christi keine tatsächliche Bedeutung. 

Wenn wir nun fragen, wie diese Elemente des Kreuzesopfers Christi im Ritus 
des heiligen Meßopfers vertreten oder gegenwärtig sind, so kommen wir zu folgen- 
den Feststellungen: 

a) Das naturhafte Ereignis des Todes ist auch im Ritus der heiligen Messe einfach 
in der naturhaften Trennung der Gestalten von Brot und Wein gegeben, in denen 
vi verborum, durch die konsekratorischen Worte des geweihten Priesters, Leib und 
Blut Christi wie im Kreuzesopfer getrennt real gegenwärtig sind. Das Kreuzes- 
opfer Jesu Christi ist ja geschichtlich absolut einmalig (Hebr9,28; 10,10) und die sa- 
kramentale Gegenwärtigkeit dieses Opfers kann nicht die Struktur des einmaligen 
geschichtlichen Opfers haben, sondern muß in die sakramentale Welt übersetzt sein, 
so wie Christus selbst schon im Abendmahlsaal diese Übersetzung durch den Abend- 
mahlritus gesetzt und eingeführt (befohlen) hat. 

b) Die personale Hingabe Christi, durch die der Tod als Naturereignis erst zum 
Opfertod geworden ist, läßt sich in der Sachwelt der Riten und Zeichen nicht dar- 
stellen und gegenwärtigsetzen. Sie ist in ihrer einmaligen Realität in dem persönli- 
chen Christus selbst gegenwärtig, der unter den Gestalten von Brot und Wein per 
concomitantiam wahrhaft, wirklich und wesentlich ganz auf dem Altare gegenwär- 
tig ist als derjenige, der sich dem Vater als Erlösungsopfer für unsere Sünden bringt, 
der den Erlösungswillen Gottes durch Menschwerdung, Kreuzestod und Auferste- 
hung hat •Fleisch werden" lassen. Sind diese zeitgeschichtlichen Ereignisse von 
Menschwerdung, Tod und Auferstehung auch an die Zeit gebunden: ihr Träger ist 
die Person des ewigen (überzeitlichen) Logos, der in der Menschwerdung nicht zeit- 
lich wird, auch wenn er mit der Menschennatur Zeit annimmt, und der in der Ver- 



Unsere Meßfeier 429 

klärung seinen ewigen und zeitlichen Erlöserwillen nicht aufgegeben hate. Wie das 
naturhafte Ereignis des Todes nur im Zeichen gegenwärtig ist, weil Christus im hi- 
storischen Tode ein für allemal gestorben ist und nicht mehr stirbt (Rom 6, 10), so 
ist das personale Element der Opferhingabe ohne jedes Zeichen nur und ganz real 
gegenwärtig in dem lebendigen Christus auf dem Altar (welches Geheimnis von der 
Kirche durch die Lehre von der Transsubstantiation gegen Mißdeutungen gesichert 
wurde). 

c) In welcher Gestalt erscheint nun das Leiden Christi im Ritus der heiligen 
Messe? Christus, der real auf dem Altar zugegen ist, kann nicht mehr leiden, er ist 
der verklärte Herr. Das Leiden ist ja nicht eine personale Sache, sondern gerade und 
nur in der Verbindung der Person mit dem leidensfähigen Leib möglich. Der Leib 
des Herrn ist aber seit seiner Auferstehung verklärt und nicht mehr leidensfähig. 
• Das Leiden kann aber auch nicht in einem bloß sachlichen Zeichen zugegen sein, 
da zum Leiden auch das personale Element gehört, das nun im sachlichen Zeichen 
nicht real gegenwärtig gesetzt werden kann. • Hier ist, wie uns scheint, der Ort, 
wo wir die Glieder des mystischen Leibes Christi, die noch in dieser Welt leben 
und leidensfähig sind, mit ihren Leiden in das Opfergeschehen einfügen müssen, 
wenn das Opfer Christi in seiner Ganzheit real gegenwärtig sein soll. Der mystische 
Leib Christi, dessen Glieder die Christen sind, ist in dem geschichtlichen Raum, in 
dem das Opfer Jesu Christi steht, eine Wirklichkeit, wie es Christus selbst zum Aus- 
druck bringt, wenn er zu dem Christenverfolger Saulus sagt: •Saulus warum ver- 
folgst du mich?" (Apg 9, 4). Die Christen sind Glieder des mystischen Leibes Christi, 
der durch den Befehl Christi •Tut dies zu meinem Andenken" (Lk 22, 19: 1 Kor 
11, 24 ff.) in seiner hierarchischen Gliederung zum Träger der sakramentalen Re- 
präsentation des Kreuzesopfers im heiligen Meßopfer geworden ist. • Vielleicht 
wird man einwenden: Wo bleibt hier die Objektivität des Opfers, das opus opera- 
tum? Wie das heilige Meßopfer nicht das Kreuzesopfer repräsentierte, wenn nicht 
Christus selbst real mit seiner priesterlichen Opfergesinnung gegenwärtig wäre, so 
kann er von seinen Christen verlangen, daß sie ihr Leiden zum heiligen Meßopfer 
mitbringen. Opus operatum heißt nicht Versachlichung dessen, was sich nicht versach- 
lichen läßt, wie sich etwa in den persönlichen Akten des Büßers im ßußsakrament 
oder im freien Ja-Wort des Ehesakramentes zeigt. Umgekehrt bedeutet das Leiden 
an Versuchung und Sünde und Armseligkeit, die der Christ zum Meßopfer mit- 
bringt, nicht eine neue, innere, subjektive Tat, sondern nur das Bewußtwerden 
und Bewußtmachen eines Zustandes, der objektive, geschichtliche Realität bedeutet 
und ist. Ja, wenn das Kreuzesopfer Erlösungsopfer ist und das heilige Meßopfer die 
sakramental-reale Gegenwärtigsetzung des Kreuzesopfers für alle Zeiten, gibt es 
dann überhaupt eine wichtigere Opfergabe, die wir zu bringen hätten, als unsere 
Sünden, d. h. unser Leiden an unseren Sünden? 

Zwei Gedankengänge mögen uns Realität und Sinn dieser Aussage über unser 
Leiden an unseren Sünden als Element im heiligen Meßopfer etwas nahe brin- 
gen. Christus fordert von uns unser Leiden: er hat uns nicht ein Gesetz oder ein 

* Hebr 7,24f: •Dieser aber besitzt sein Priestertum als ein unvergängliches, weil er in 
Ewigkeit bleibt; darum vermag er auch vollkommen und bis zum Ende die zu retten, die 
durch ihn vor Gott hintreten; er lebt ja allzeit, um für sie einzutreten". 



430 Johann Auer 

Weltbild gebracht; das, was er von uns fordert ist, daß wir ihm nachfolgen im 
Glauben, und wie oft hat er diese Nachfolge als Leidensnachfolge gekennzeichnet. 
Im Anschluß an seine eigene erste Leidensvorhersage heißt es: •Da rief Jesus das 
Volk herbei samt seinen Jüngern und sprach zu ihnen: wenn jemand mir nachfol- 
gen will, so verleugne er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach... 
Wer sein Leben um meinetwillen und um des Evangeliums willen verliert, wird es 
retten" (Mk 8, 34; Mt 16, 24 f.; Lk 9, 23 f.). •Wer sein Kreuz nicht trägt und mir 
nicht nachfolgt, kann mein Jünger nicht sein" (Lk 14, 17; Mt 10, 38). Eindringlich 
hat er in den Abschiedsreden seinen Jüngern davon gesprochen: •Wenn die Welt 
euch haßt, so wisset, daß sie mich vor euch gehaßt hat... ein Knecht ist nicht größer 
als sein Herr. Haben sie mich verfolgt, so werden sie euch auch verfolgen (Joh 
15, 18 ff.). ... Es kommt die Stunde, da jeder, der euch tötet, Gott einen Dienst zu 
erweisen glaubt" (Joh 16, 2). Und der Apostel Paulus wird nicht müde, von der 
Leidensgemeinschaft mit Christus zu sprechen: •Mit Christus bin ich gekreuzigt... 
Mir sei es fern in etwas anderem meinen Ruhm zu suchen als im Kreuz unseres 
Herrn Jesus Christus, durch das mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt ge- 
kreuzigt bin... Ich trage die Wundmale des Herrn Jesus an meinem Leibe" (Gal 
2, 19; 6, 14, 17). Ausdrücklich spricht Paulus nicht nur von Blut und Kreuz und Tod 
Christi, durch die wir erlöst sind, sondern auch von den •Christus-Drangsalen", die 
noch der Ergänzung bedürfen. •Ich freue mich jetzt über die Leiden, die ich für euch 
erdulde, und ich ergänze (dadurch) in meinem Fleische zugunsten seines (mysti- 
schen) Leibes, was den Drangsalen Christi noch mangelt" (Kol 1,24). •Wie die 
Leiden Christi sich reichlich über uns ausgießen (der Apostel meint: in unseren eige- 
nen Leiden!), so strömt auch durch Christus reichlich Trost auf uns nieder" (2 Kor 
1,5). In Jesus Christus werden die Leiden des Christen als Drangsale Christi selbst 
nicht etwa nur erfaßt, sondern wirklich erlitten und fruchtbar (als Leiden des Haup- 
tes erlebt in den Gliedern) für den Aufbau seines Leibes, der Kirche7. • Wie zeigt 
sich doch in der Geschichte der Kirche, daß Christus die Leiden seiner Glieder ver- 
langt, angefangen von den Verfolgungen durch Juden und Römer, Heiden und 
Araber bis zu den großen Verfolgungen unserer Tage! In der Wirklichkeit Christi 
erhalten unsere Leiden durch die Wirklichkeit des Gott-Menschen getragen und ver- 
wandelt einen unsere menschliche Endlichkeit übersteigenden Wert; im •Geiste" 
des Hauptes getragen, bringen sie der ganzen Kirche den Trost des Gottes, der der 
•Tröster" genannt wird und dessen Trost Mahnung und Forderung und dessen 
Forderung Trost für uns ist (jtaQaxaXw-Zuspruch und Anspruch, beschwören und 
trösten: 1 Thess 2, 12; 1 Kor 14, 3; Apg 9, 31). • Das Leiden der Glieder aber um- 

faßt ein Zweifaches wie das Leiden Christi selbst: es ist das Leiden an unserer 
Versuchung und Sünde und Armseligkeit, das seine letzte Gestalt in der •Gottferne" 
hat, und es ist das Leiden des sich ganz schenkenden Gehorsams, der in der verzei- 
henden und schenkenden Liebe wurzelt. 

Dieses also ist im sakramentalen Opfer der heiligen Messe unsere besondere Op- 

7 Vgl. Regensburger NT 7 (1950) S. 64. Die Drangsale (ftMipeig) gehören zum Christen 
in dieser Welt (Joh 16,33; Apg 14,22; 1 Thess 3,2f); sie sind aber auch als Teilhabe am 
Leiden Christi Unterpfand seines Herrlichkeitslebens in unserem Leibe (2 Kor 4, lOf), zumal 
in der Endzeit (2 Kor 4, 7 f; Rom 8, 7•30). 



Unsere Meßfeier 431 

fergabe, das Leiden, letztlich nicht nur an unserer eigenen Not, sondern besonders 
auch für die Not und an der Not der anderen, die wie wir Glieder am Leibe Christi 
sind oder sein müßten, weil Christus alle erlöst hat. Wie wird uns bei diesen Ge- 
danken erst wieder klar und spürbar, wie unsere Hände und unsere Arme voll 
Opfergaben sind, wann immer wir zum heiligen Meßopfer kommen, und wie jedes 
heilige Meßopfer für uns wirklich und immer das sakramental-reale Erlösungs- 
opfer Jesu Christi ist! Und diese Opfergabe steht jedem in gleicher Weise zur Ver- 
fügung, ob Priester oder Laie: einzig die Christusnähe und Gottessehnsucht wird 
entscheiden, ob und wie der einzelne die Fülle der ihm in die Arme gelegten Op- 
fergaben sieht. • Zu bedenken bleibt nun noch, inwiefern das heilige Meßopfer 
auch Dank- und Lobopfer ist. 

5. Die Verherrlichung Christi in seiner ewigen Herrlichkeit ist nicht nur 
Lohn für sein Leiden, sondern auch Dank und Verherrlichung an den Vater 

Wenn wir den Ursprung des Opfers in der Heiligen Schrift untersuchen, finden 
wir das erste Opfer bei Kain und Abel und dann wieder bei Noe (Gn 4, 3 f.; 8, 20 f.), 
und wenn wir fragen, was diese Opfer wollten, müssen wir feststellen: sie erschei- 
nen primär als Dank- und Lobopfer. Aber es ist auffällig, daß vom Opfer in der 
Heiligen Schrift erst nach dem Sündenfall die Rede ist und daß es vor der Sünde 
nicht zur besonderen Form der Gottesverehrung durch den Menschen gehört zu ha- 
ben scheint. Wie ist das zu deuten? Wenn wir es recht verstehen, so: Der Mensch 
in seiner Schuldlosigkeit und Begnadetheit des Ursprungs war fähig, sich Gott in 
seinem Innersten und ganz zu schenken • vielleicht klingt in dem ecce ancilla 
Domini noch etwas von dieser Fähigkeit des absolut unschuldigen und begnadeten 
Menschen nach •; der Mensch verstand diese innere Ganzhingabe seiner selbst 
als den höchsten Akt der Dankbarkeit des Geschöpfes und der Verehrung des Schöp- 
fers. Die Hingabe einer äußeren Gabe wäre geringer gewesen und nicht sinnvoll, 
solange der Mensch in seiner Unschuld und Gnade die Fähigkeit zu dieser totalen, 
gültigen und würdigen Selbsthingabe an Gott besaß. In der Sünde nun hat der 
Mensch die Gnade zu einer gültigen und die Kraft der geschöpflichen Ordnung 
zu einer würdigen Selbsthingabe an Gott schuldhaft und ein für allemal in sich 
selbst verloren. Aber sein natürliches Wesen ist erhalten geblieben, und darum 
weiß er auch nach der Sünde noch recht gut, daß er Gott den Dank des Geschöpfes 
und die Verherrlichung des Schöpfers schuldet. Doch in seinem eigenen Innern ist 
ihm die Fähigkeit zu diesem Vollzug verloren gegangen. Da versucht er nun in der 
äußeren Welt das zu setzen, was er in seinem Inneren nicht mehr vermag: er bringt 
Speise und Trank, seine notwendigen Lebensgüter und seine Genußgüter zum •Op- 
fer", indem er sie vernichtet zum Zeichen dafür, daß eine viel höhere Hingabe ge- 
meint ist, als diese Sachopfer überhaupt zum Ausdruck bringen können. Gott nimmt 
um der Gesinnung des Menschen willen diese Opferversuche an, ja ordnet sie selbst 
noch im Alten Bunde in den verschiedenen Opfervorschriften (Ex 29 u. 30; Lv 1-7). 

Als nun die •Fülle der Zeit" gekommen war, wollte Gott das Opfer zu dem ma- 
chen, was es für den einmal sündig gewordenen Menschen sein kann und sein soll: 
zur höchsten Form der Gottesverehrung des sündigen Geschöpfes. Es soll nicht nur 



432 Johann Auer 

die Sünde wieder überwinden und so den Menschen wieder frei machen für die 
reine, innere Hingabe an Gott; es soll noch dazu dem Menschen die Möglichkeit 
geben, gültig und würdig Gott Dank und Lob bringen zu können, und es soll vor allem 
dem Menschen eine Opfergabe schenken, die noch wertvoller ist, als es der Mensch 
in seiner Unschuld selbst gewesen wäre. Dies leistet nun der Gottmensch Jesus 
Christus ein für allemal in seinem Erlösungsopfer am Kreuz, indem er nicht nur 
die Menschen von ihrer Sünde wieder erlöst und ihnen die Gnadenhuld Gottes 
wieder bringt, sondern auch, wie schon in seiner Menschwerdung, die Menschheit 
wieder zusammenfaßt, wie sie im ersten Adam zur Einheit in der Schuld zusam- 
mengefaßt war, und sich selber als würdige und gültige Opfergabe in die Hände 
der Menschen gibt für alle Zeiten. 

Wenn man im Reich des übernatürlichen Lebens von einem biogenetischen Ge- 
setze sprechen darf, müßte man sagen: auch Christus hat, obwohl wesenhaft schuld- 
los, die Schuld des Menschengeschlechtes auf sich genommen und in sich überwun- 
den, damit jeder Mensch durch Anteilnahme an Christus der Unschuld und Gnade 
Christi teilhaftig werden könne. Der Vater hat seinen Sohn dafür, daß er die Sün- 
den und den dafür verdienten Tod der Menschen auf sich genommen hat, belohnt, 
indem er ihn von den Toten auf erweckt und zu seiner Rechten verherrlicht hat (Apg 
2, 24. 32. 24 f.; Joh 17,1). Dadurch aber gereicht jede Gottesverehrung und jeder 
Dank, den der Mensch in Jesus Christus, dem Verherrlichten bringt, zur wahren und 
vollen, gültigen und würdigen Verehrung des Vaters (Phil 2, 9-11), und dies schon 
jetzt und durch alle Zeiten, bis am Ende Christus dem Vater das •Reich" übergibt, 
nachdem er jede (in der Sünde entstellte Schein-) Macht und Gewalt entmachtet 
hat (1 Kor 15, 23 f.). 

Der Weg dazu freilich ist nicht ein unmittelbarer und selbstherrlicher, die eigen- 
menschliche Intention, Gott zu loben und zu danken; er ist vielmehr nur dadurch 
gegeben, daß der Mensch, der auch als Christ Sünder ist (1 Joh 1, 18), je immer aufs 
neue im Erlösungsopfer Christi seine Sünden tilgt und sein Leiden an seinen Ver- 
suchungen, Sünden und Armseligkeiten, wie auch sein liebendes Mitleiden mit den 
anderen sündigen Gliedern des Leibes Christi und für sie zum heiligen Meßopfer 
mitbringt. Beides, sein persönliches Leiden und sein Leiden für andere sind für das 
Erlösungsopfer, je immer aufs neue notwendig, wie die Gegenwärtigsetzung des 
sich selbst opfernden Herrn durch die konsekratorischen Worte des geweihten Prie- 
sters und die Gegenwärtigsetzung des einmaligen Opfertodes Jesu Christi im sa- 
kramentalen Zeichen der getrennten Gestalten. Schon die Tilgung der Sünden durch 
Christus im Opfer wird ein Dank und ein Lob im Heiligen Geist an den Vater aller 
Erbarmungen und allen Trostes (Ps 103,12-14; 2 Kor 1, 3 f.). In der heiligen Messe 
wird unser Leiden durch Christus selbst verwandelt zur Verherrlichung des Va- 
ters, und der Gehorsam Christi im heiligen Opfer wiegt nicht nur den Ungehor- 
sam des Geschöpfes in der Sünde auf, sondern überbietet ins Unendliche hinein noch 
das, was der Mensch in seiner Unschuld durch seine Selbsthingabe hätte Gott an 
Dank des Geschöpfes und Verherrlichung des Schöpfers leisten können. Wie ein 
Hinweis auf dieses geheimnisvolle Wirken der heiligen Messe ist es, wenn wir die 
Opferhandlung selbst in der heiligen Messe mit dem eucharistischen Gebet preisen: 
•Wahrhaft würdig und recht ist es, billig und heilsam, Gott immer und überall 



Unsere Meßfeier 435 

Dank zu sagen!" Und dieses gratias agere ist Dank sowohl wie auch Lobpreis und 
Verherrlichung Gottes. Diese Verherrlichung Gottes des Vaters ist jedoch nicht unser 
Menschenwerk. Wir können das •Sühnopfer* Christi, das er in unserer Mitte und 
mit uns feiert, nicht selbstherrlich zum •Dankopfer" machen. Das Opfer Christi selbst 
führt zur Verherrlichung des Vaters, und was wir gültig und ehrlich zum hl. Opfer 
des Hauptes als Glieder des Leibes beigetragen haben, gereicht •in Ihm und mit Ihm 
und durch Ihn dem Allmächtigen Vater zur Ehre und Verherrlichung". 

Was hat das für unsere Meßfeier zu bedeuten? Sehr viel! Gehen wir nicht manch- 
mal zum hl. Opfer, um dort Gott zu danken und ihn zu loben, und wenn wir in den 
Alltag zurückkehren, glauben wir ihm die schuldige Ehre gegeben zu haben und 
leben in der Welt mit der Welt? Müßte es nicht also sein: demütig und reumütig 
bringen wir zum Opfer Jesu Christi unsere Sünden und Leiden, und das Ite, missa 
est entläßt uns in die Welt, damit wir, von Sünde gereinigt, nun erst ein Leben zur 
Ehre und zum Lobe Gottes leben und die Bedrängnisse als Buße für die vergebenen 
Sünden und als künftige Opfergabe mit heiligen Händen sammeln und zum Opfer 
des kommenden Tages tragen? 

So können wir also sagen: wie der göttliche Liebeswille, in dem die Opferbewe- 
gung des Neuen Bundesopfers wurzelt, aus der Selbstentäußerung Gottes zur Ver- 
herrlichung des Vaters durch den Sohn führt, so führt unsere Teilhabe am Opfer 
Jesu Christi durch den Beitrag unseres Leidens an der Sünde und aus Liebe zu un- 
serem •Tröste" im Geiste und zum Dank des Geschöpfes an den barmherzigen 
Herrn und zur Verherrlichung des Allmächtigen Schöpfers und Dreifaltigen Got- 
tes. Zum heiligen Meßopfer gehört demnach innerlich wesenhaft die •Kirche der 
Sünder" und der Christ als Sünder, so wie zum heiligen Sakrament der Taufe der 
Erbsünder gehört; und wie bei der Taufe des Erwachsenen zu diesem Sündersein das 
reuige Bewußtsein um die Sünde und die liebende Hingabe an Gott verlangt sind, 
so muß der Sünder auch zum heiligen Meßopfer seine Sünden im Leiden an und 
für seine Sünden mitbringen. Dieses Sünderleiden ist das Komplementum, die Er- 
gänzung zur göttlichen Selbstentäußerung. Beides wurzelt in der Liebe, die Selbst- 
entäußerung in der ekstatischen, schöpferischen Liebe Gottes und das menschliche 
Sündenleiden in der anfangenden Liebesreue. Beide finden ihre sakramentale Ver- 
bindung in dem im sakramentalen Zeichen real gegenwärtigen Opfertod des Gott- 
Menschen Christus und seiner real gegenwärtigen personalen Opferliebe. 




