
Kirche und Sakramente 
Zur theologischen Grundlegung einer Kirchen- und Sakramentenfrömmigkeit 

Von Karl R a h n e r S.J., Innsbruck 

Die Frage, die uns hier beschäftigen soll, heißt: Kirche und Sakramente. Die bei- 
den Begriffe sollen sich gegenseitig ein wenig beleuchten, so daß unser Verständnis 
von der Kirche vertieft wird, indem wir uns fragen, was die Sakramente seien, und 
unser Verständnis von den Sakramenten wachse, indem wir überlegen, was die 
Kirche ist. Im durchschnittlichen Bewußtsein der Gläubigen und wohl auch der 
Theologen ist diese Beziehung zwischen Kirche und Sakramenten wohl nicht sehr 
deutlich. Jeder weiß, daß die Kirche die Vollmacht hat, die Sakramente zu spenden, 
weil die Sakramente von Christus eingesetzt sind und ihre Verwaltung von ihrem 
Stifter der Kirche anvertraut worden ist. Das ist aber auch so ungefähr alles, was 
man sich unter der Beziehung zwischen beiden Größen denkt. Denn im übrigen wer- 
den die Sakramente als Mittel der Gnade für das individuelle Heil aufgefaßt (was 
sie zweifellos auch sind) und sonst nichts. Bei einem solchen Verständnis der Sakra- 
mente kann die Kirche nur noch als Verwalterin dieser Gnadenmittel zum indi- 
viduellen Heil, gewissermaßen als die Lieferantin himmlischer Gnadenschätze er- 
scheinen, an die man sich wenden muß, um diese himmlischen Schätze zu erhalten, 
von der man aber wieder weggeht, sobald man sie erhalten hat. Das Verhältnis 
zwischen den beiden Größen bleibt so äußerlich, daß es von dem durchschnittlichen 
Verständnis ihrer Beziehung aus nicht recht ersichtlich ist, warum Gott die Verwal- 
tung dieser Gnadenmittel nicht genau so gut irgend einem andern Subjekt als ge- 
rade der Kirche anvertrauen konnte. Die Kirche als Kirche und die Kirche als Ver- 
walterin der Geheimnisse Gottes sind fast nur zufällig ein und dieselbe Größe. Wol- 
len wir die Beziehung zwischen Kirche und Sakramenten deutlicher und tiefer erken- 
nen, dann ist zu handeln: 

I. Von der Kirche als der Kirche der Sakramente, so daß wir von der Kirche und 
ihrem Wesensverständnis her uns auf die Sakramente hinbewegen. 

II. Von den einzelnen Sakramenten als Selbstvollzügen der Kirche, so daß wir bei 
den einzelnen Sakramenten ihre Beziehung zur Kirche zu erkennen suchen und 
uns so von den Sakramenten her einer Wesenserkenntnis der Kirche nähern. 

I. Die Kirche als Kirche der Sakramente 

1. Die Kirche als Heilsgegenwart und die sakramentale Struktur der Kirche 

a) Die Kirche ist nicht bloß eine religiöse Institution, die zur Erfüllung unserer 
persönlichen religiösen Bedürfnisse gegründet ist. Daß sie zu dieser Absicht nicht von 
den Menschen selbst hervorgebracht wurde, ist selbstverständlich. Sie ist aber auch 
nicht bloß eine von oben, von Christus gegründete Heilsanstalt. Die institutionelle, 
hierarchisch durch Recht und Ämter organisierte Verfaßtheit der Kirche (die es gibt, 
die wesentlich für die Kirche ist und die an der Heilsnotwendigkeit der Kirche teil- 



Kirche und Sakramente 435 

nimmt) ist die rechtliche Verfaßtheit von etwas, was schon da ist. Das zu Ver- 
fassende, zu Organisierende, in einer hierarchisch rechtlichen Ordnung zu Repräsen- 
tierende ist aber nicht eine amorphe Masse heilsbedürftiger einzelner Menschen, 
sondern ist schon •Volk Gottes". Weil es ein solches ist (nicht nur werden soll), er- 
hält es in der Kirche seine organisierte Verfaßtheit nach dem Willen Christi und 
durch seine Stiftung. Was heißt das genauer? 

Zunächst ein Vergleich! Ein echter, geschichtlich gewordener Staat ist bei all 
seiner Bedeutsamkeit für das Leben eines Volkes nicht dasjenige, was zum ersten 
Mal eine amorphe Masse einzelner Menschen zu einer Gemeinschaft zusammen- 
schließt. Vielmehr: weil Volk ist, weil es eine gemeinsame Geschichte dieser Men- 
schen, einen gemeinsamen Lebensraum, eine bestimmte geschichtliche Sendung, eine 
gemeinsame Kultur usw. gibt, darum soll es diesen Staat geben. Natürlich bedin- 
gen sich diese beiden Größen gegenseitig, weil ja auch das gemeinsame kulturelle Le- 
ben eines solchen Volkes mit seiner einen Geschichte wieder auf der Existenz eines 
gemeinsamen Staates auf ruht (oder mindestens auf ruhen kann). Aber das ändert 
nichts an der Sache: Staat ist, weil Volk als schon vorhandene Einheit des Raumes, 
der Geschichte, der Kultur, der Aufgabe usw. ihm (logisch, nicht notwendig zeitlich) 
vorausgeht. 

Ein ähnliches Verhältnis obwaltet zwischen der Kirche (als rechtlich organisierter 
Gesellschaft) und dem, was wir •Volk Gottes" nennen wollen. Was ist mit diesem 
Volk Gottes gemeint? Der ewige Logos des Vaters ist als Sohn Mariens, als einer 
Tochter Adams, eines Geschlechtes mit uns geworden, • nicht nur einer (gleich- 
sam abstrakt betrachteten) Natur! Er gehört in die eine Menschheit hinein, die nicht 
nur die gedankliche Zusammenfassung der vielen einzelnen Menschen ist, sondern 
eine wirkliche Einheit durch den Willen Gottes bildet, die (so schwer sie kategorial 
genau zu bestimmen sein mag) in Erscheinung tritt in der monogenistischen Abstam- 
mung aller Menschen von dem einen Adam, • die übernatürlich erhöht ist durch die 
Berufung aller Menschen in dem einen Adam zu einem übernatürlichen Ziel, • die 
sich auswirkt in der Erbsünde und der einen Heils- und Unheilsgeschichte aller Men- 
schen. Diese Einheit wird nun bestätigt und erhöht und endgültig durch die Mensch- 
werdung des Logos. Indem ER Mensch wird, ist seine menschliche Natur ohne 
weiteres • kraft der hypostatischen Union durch die heiligmachende Gnade • auch 
in sich selbst vergöttlicht und der unmittelbaren Gottesgemeinschaft in Schau und 
Liebe teilhaftig. Weil dieser Mensch Jesus aber ein Glied dieser einen Menschheit 
ist, ist diese in ihm und durch ihn (selbst wenn sie es in Adam nicht wäre oder es 
nicht deshalb in Adam wäre, weil sie es durch den erstgewollten Christus ist) be- 
rufen zu einem übernatürlichen Ziel. Diese Berufung hält Gott, trotz der Sünde, 
gegenüber der ganzen Menschheit aufrecht wegen dieses Christus, der in seinem Sein 
und seinem Handeln • dem Opfertod am Kreuz • das Glied dieser einen Mensch- 
heit ist. Gott sieht alle Menschen als Brüder und Schwestern seines fleischgewordenen 
Sohnes, als Volk Gottes, mit dem er den neuen und ewigen Bund in jener Vereini- 
gung zwischen Gott und der Kreatur geschlossen hat, die wir die hypostatische 
nennen. Die eine Menschheit ist durch die gnadenvolle Ankunft des Logos im Fleisch, 
in der Geschlechtseinheit, in der Geschichte der Menschheit eine konsekrierte Mensch- 
heit, eben das Volk Gottes geworden. 



436 Karl Rahner 

Mag biblisdi und in der heutigen kirchenamtlichen Terminologie •Kirche" und 
auch •Leib Christi" immer die rechtlich verfaßte, hierarchisch durch Christus organi- 
sierte, gesellschaftlich strukturierte Gemeinschaft der in Christus zum übernatür- 
lichen Heil berufenen einen Menschheit genannt werden: das ändert nichts an der 
Tatsache, daß dieser rechtlichen Vergesellschaftung der zur Erlösung Berufenen (und 
auch ihrer personalen Übernahme dieser Berufung) eine Konsekration der einen 
Menschheit sachlich und sogar zeitlich vorausgeht, die geschehen ist in der Mensch- 
werdung und dem Kreuzestod des ewigen Wortes des Vaters. Als Volk Gottes und 
als rechtlich-gesellschaftlich organisiertes Volk Gottes ist die Kirche nun eben nicht 
nur Heilsanstalt, sondern die Fortsetzung der heilsgeschichtlichen Stellung und Auf- 
gabe Christi, sein Bleiben in der Geschichte, sein Leib. Um das besser zu verstehen, 
müssen wir noch etwas auf Christus selbst blicken. 

b) Christus ist die geschichtliche Realpräsenz des eschatologisch siegreich geworde- 
nen Erbarmens Gottes. Die Fleischwerdung Gottes betrifft nicht bloß den Einen, der, 
wenn er später will, für die sündige Menschheit eintreten kann durch eine Genug- 
tuung, die einen Rechtsanspruch begründet. Dann wäre durch sie als solche noch gar 
nichts über die Erlösung bestimmt. Faßt man den Zusammenhang zwischen Mensch- 
werdung und Kreuz so auf, dann wird man weder der •physischen" Erlösungs- 
theorie der griechischen Kirchenväter gerecht noch begreift man, warum die hypo- 
statische Union auch nach dem Kreuz weiterdauert, noch kann man eigentlich ver- 
stehen, warum die Erlösung gerade durch eine Teilnahme am Geschick der Sünder 
als solcher, durch das Ausleiden ihres Todes, der die Erscheinung ihrer Schuld ist, 
geschah. Nein, in der Inkarnation hat Gott die Welt grundsätzlich und endgültig in 
sein Erbarmen hinein angenommen. Durch sie ist die ganze Erlösung schon formal 
vorbestimmt, auch wenn sie im Ausleiden des Todes noch durchgeführt werden 
muß, weil eben der Logos das Fleisch der Sünde (wie Paulus sagt), also das dem 
Tod geweihte Fleisch und ein echt personal zu vollziehendes Menschenleben ange- 
nommen hat (nicht nur eine statische, ungeschichtlich verharrende Natur). 

In der Inkarnation ist also die ganze Menschheit schon grundsätzlich zum Heil 
angenommen, in diesem endgültig mit Gott zu personaler Einheit verbundenen Glied 
Christus. In dem Augenblick, in dem der Logos eine Menschennatur aus und in der 
Einheit der einen Menschheit annimmt, ist die Erlösung nicht mehr aufzuhalten und 
nicht mehr rückgängig zu machen. Es ist über das Schicksal der Welt endgültig ent- 
schieden; und zwar im Sinne des Erbarmens Gottes. Vor Christus war der Dialog 
Gottes und der Menschheit in der Heils- und Unheilsgeschichte offen, die Ge- 
schichte der Menschheit als ganze (was in beiden Richtungen noch nichts Eindeuti- 
ges über den einzelnen als solchen sagt) konnte zum Heil und zum Unheil ausgehen. 
Es war noch alles in Schwebe. Neue, unberechenbare und überraschende Reaktionen 
des lebendigen Gottes, der in der ganzen Geschichte handelnd erscheint, konnten 
sich ereignen. Wie diese sein würden, war am vorausgehenden Ablauf der Geschichte 
der Menschheit mit Gott nicht eindeutig ablesbar. Nun aber ist im WORT Gottes das 
letzte Wort Gottes in die greifbare Geschichte der Menschheit als Wort der Gnade, 
der Versöhnung und des ewigen Lebens hineingesprochen worden: Jesus Christus. 
Die Gnade Gottes kommt nicht mehr (wenn sie kommt) steil von oben, vom Gott 
einer absoluten Welttranszendenz, ungeschichtlich und bloß fallhaft, sondern sie 



Kirche und Sakramente 437 

ist dauernd der Welt, und zwar in geschichtlicher Greifbarkeit, eingestiftet im Flei- 
sche Christi als ein Stück der Menschheit und der Welt und ihrer Geschichte selbst. 

Das meinen wir, wenn wir sagen: Christus ist die geschichtliche Realpräsenz des 
eschatologisch siegreichen Erbarmens Gottes in der Welt. Man kann auf eine sicht- 
bare, geschichtlich greifbare, raumzeitlich fixierte Größe in der Welt selbst verweisen 
und sagen: Weil das da ist, ist Gott mit der Welt versöhnt; hier •erscheint" unserer 
Raumzeitlichkeit die Gnade Gottes; darin hat sie ihr raumzeitliches Zeichen, das mit 
sich bringt, was es anzeigt. Christus in seiner geschichtlichen Existenz ist in einem 
die Wirklichkeit der erlösenden Gnade Gottes und ihr Zeichen (res sacramenti und 
sacramentum), die durch ihn nicht mehr, wie vor ihm, als noch verborgener Wille 
des fernen, transzendenten Gottes über der Welt waltet, sondern in ihm als der Welt 
endgültig eingestiftet gegeben ist und zur Erscheinung kommt. 

Dabei ist noch folgendes zu beachten: Es gibt amtliche, öffentliche Geschichte und 
es gibt private Einzelgeschichte. Die Geschichte eines Volkes ist nicht einfach die Sum- 
me der privaten Einzelgeschichten der Menschen, die dieses Volk zusammensetzen. Es 
gibt auch die Geschichte eines Volkes als eines solchen und ganzen. Das gilt analog 
für die Heils- und Unheilsgeschichte, die sich zwischen der Menschheit und dem ge- 
schichtlich in der Welt handelnden Gott abspielt. Auch da gibt es die private Heils- 
und Unheilsgeschichte des einzelnen und die öffentliche, amtliche, •politische" (von 
polis!) Geschichte der Menschheit und der Völker in Heil und Unheil, wie diese von 
Gott und den öffentlich und amtlich, wortführend für Völker und Zeiten handeln- 
den Menschen gewirkt werden. In diese Geschichte gehört Christus hinein. In dieser 
Dimension des politeuma (gemeinsam) des Heiles ist er das sakramentale Urwort 
Gottes in der Geschichte der einen Menschheit; in dem Gott sein endgültiges Er- 
barmen kundtat, indem er es in Jesus wirkte, und es wirkte, indem er es in ihm 
kundtat. 

c) Die Kirche ist nun die Fortsetzung, das Gegenwärtigbleiben dieser eschatologi- 
schen Realpräsenz des siegreich und endgültig in die Welt eingestifteten Gnaden- 
willens Gottes in Christus. Die Kirche ist das Anwesendbleiben jenes sakramentalen 
Urwortes endgültiger Gnade, das in Christus in der Welt ist, das Gesagte bewirkend, 
indem es im Zeichen gesagt wird. Als solches Bleiben Christi in der Welt ist die 
Kirche wirklich das Ursakrament, der Ursprung der Sakramente im üblichen Sinn 
des Wortes. Von Christus her hat die Kirche schon an sich eine sakramentale Struk- 
tur. Sie hat eine raumzeitliche, geschichtliche Greifbarkeit (mit der doppelten Dimen- 
sion des Volkes Gottes und dessen rechtlicher, gesellschaftlicher Verfaßtheit). In die- 
ser Greifbarkeit bleibt Christus in der Kirche, die sein Leib und seine Braut ist. 
Er gibt die Kirche nicht mehr auf und kann sie nicht mehr aufgeben, wenn anders 
er selbst in Ewigkeit im Fleisch der einen Menschheit bleiben will. 

Dieses Bleiben Christi in der Kirche ist das Zeichen dafür, daß Gott erbarmend 
in Christus sich mit der Welt in Liebe identifiziert. Weil Zeichen der in Christo sieg- 
reichen Gnade Gottes in der Welt, ist darum dieses Zeichen nie in der realen Mög- 
lichkeit, leeres Zeichen, inhaltentleertes Zeichen zu werden. Die Kirche ist als ge- 
schichtliche und gesellschaftliche Größe immer und endgültig das Zeichen, mit dem 
wirklich und unlöslich gegeben ist, was durch es angezeigt wird. Auch bei ihr (so 
wie bei Christus der Unterschied zwischen seiner Gottheit und Menschheit unver- 



438 Karl Rahner 

mischt, aber auch ungetrennt obwaltet) ist Zeichen und Sache, geschichtliche Greifbar- 
keit und heiliger Geist nie dasselbe. Aber wie bei Christus ist beides auch nicht 
mehr trennbar. Die Kirche ist die amtliche Gegenwart der Gnade Christi in der 
öffentlichen Geschichte der einen Menschheit. In ihrer gesellschaftlichen Verfaßtheit 
erhält das Volk Gottes als tatsächlich durch Christus erlöstes seine eindeutige ge- 
schichtliche Greifbarkeit. Das bedeutet (wenn wir diese Wirklichkeit weiter entfal- 
ten) eine inkarnatorische Gegenwart der Wahrheit Christi in der Kirche durch 
Schrift, Tradition und Lehramt, eine inkarnatorische Gegenwart des Willens Christi 
im Lehramt der Kirche, insofern es das Gebot Christi verkündet, und im Hirtenamt 
der Kirche, in ihrem Recht und ihrer Verfassung, eine inkarnatorische Gegenwart 
der Gnade Christi in der Kirche durch die Sakramente. Von Christus her gesehen ist 
die Kirche die Verlautbarung seiner Gnadengegenwart, von den Sakramenten her 
gesehen das Ursakrament. 

2. Die Entfaltung der sakramentalen Struktur der Kirche in den Sakramenten 

a) Verschiedene Aktualitätsstufen der Kirche 

Die Kirche ist keine mythische Größe, die wir in einem falschen Sinn versubstan- 
tialisieren oder personifizieren dürfen. Sie ist eine durch Christi Stiftungswillen 
vergesellschaftete Gemeinschaft des Volkes Gottes, das in der Einheit der einen 
Menschheit durch die Inkarnation begründet ist. Auch wenn eine solche Gesellschaft 
durch einzelne Menschen repräsentiert wird, so bleibt sie doch eine Gemeinschaft. 
Eine Gemeinschaft existiert zwar in einem wahren Sinn immer (auch dann, wenn alle 
ihre Glieder schlafen und der • Vereinsbetrieb " augenblicklich gänzlich ruht). Aber 
sie ist doch, um zu sein, darauf angewiesen, sich zu vollziehen, aktuell zu werden. Die 
(dauernde) Existenz einer solchen Gemeinschaft kann in der verschiedensten und in 
verschieden dichter Weise sich konkretisieren, in Erscheinung treten, eine geschicht- 
liche Greifbarkeit annehmen. Auf solche •actus secundi" ist eine Gemeinschaft von 
geistigen Personen, weil sie •nur" Gemeinschaft ist, noch viel mehr angewiesen als 
eine einzelne substantielle Person. Man kann ruhig sagen: in dem Augenblick, wo 
eine Gesellschaft für immer auf ihren aktuellen Selbstvollzug verzichten würde, 
würde sie auch schon schlechthin zu sein aufhören. 

Das gilt nun auch von der Kirche: sie ist in einem vollen Sinne, in der höchsten 
Stufe ihres realen Wesensvollzugs, indem sie lehrt, die Wahrheit Christi bezeugt, 
Gott in ihren Gliedern liebt, das Kreuz Christi durch die Zeiten trägt, das Heil, 
das ihres ist, kultisch gegenwärtig setzt in dem Opfer der Messe usw. 

b) Die Kirche als das Zeichen des individuellen Heilsgeschehens 

Wenn es richtig ist, was wir vorhin sagten, daß nämlich die Kirche, als Fortsetzung 
der Gegenwart Christi in der Welt, das Ursakrament des eschatologisch siegreichen 
Erbarmens Gottes ist, dann ist dem einzelnen Menschen sein Heil dadurch angetra- 
gen und zugesprochen, daß er zu dieser Kirche in eine positive Beziehung tritt. Diese 
Beziehung mag unter Umständen die verschiedensten Stufen und Intensitätsgrade 
haben, kann aber nie gänzlich fehlen. Wir haben ja auch in der Unterscheidung zwi- 
schen der Dimension des Volkes Gottes und der Dimension der rechtlichen Verfaßt- 



Kirche und Sakramente 439 

heit dieses Volkes Gottes innerhalb der einen und ganzen Kirche eine Handhabe 
sachlicher Art, solche Intensitätsstufen der Zugehörigkeit zur Kirche zu unterschei- 
den, so daß es tatsächlich keinen Fall des Heiles geben kann, von dem man sagen 
müßte, er habe mit der Kirche und der Zugehörigkeit zu ihr nichts zu tun. So sehr 
der einzelne in seiner individuellen Heilsgeschichte je sein eigenes, einmaliges, un- 
vertretbares Heil in personaler Freiheit wirkt, er wirkt es immer, indem er zur Kirche 
findet. Denn sie ist eben die Gegenwart des Heiles in der Welt. 

Ist aber das Medium des Heiles, seine Gegenwart, von sakramentaler Struktur, 
d. h. in der Einheit von Gnade und deren geschichtlich greifbarer Leiblichkeit ver- 
faßt, dann muß dies auch gelten von dem Eintritt in dieses Medium, und von jeder 
weiteren Heilsentgegennahme aus diesem Medium durch den einzelnen. Das be- 
deutet nun noch nicht, daß jedwedes Entgegennehmen des in der Kirche als dem Ur- 
sakrament gegenwärtigen Heiles immer und in jedem Fall den Charakter eines 
Sakramentes im engsten und technischen Sinn des Wortes habe. Es ist schon ge- 
nügend angedeutet worden, daß jedweder gnadenhafte Vorgang eine quasi- 
sakramentale Struktur hat, am Gott-Menschlichen Christi teilnimmt. Aber wo die 
Kirche also solche, in ihrer amtlichen, gesellschaftlich verfaßten Öffentlichkeit und 
Ausdrücklichkeit, als Heilsmedium der Gnade dem einzelnen begegnet, da haben 
wir Sakramente im eigentlichen Sinn, und diese sind, umgekehrt gesehen, die we- 
sentlichen Grundvollzüge der Kirche selbst. Denn da ist sie selbst auf der höchsten 
Aktualitätsstufe das, was sie immer ist: die Gegenwart des Heiles für die Menschen 
in der geschichtlichen Greifbarkeit ihrer Erscheinung, die das Zeichen der esdia- 
tologisch siegreichen Gnade Gottes in der Welt ist. 

II. Die einzelnen Sakramente als Selbstvollzüge der Kirche 

Wir haben oben schon gesagt: die Kirche ist nicht nur eine Heilsanstalt, die Vollmach- 
ten verwaltet, die Gott ebensogut jemand anderem zur Verwaltung geben könnte. 
Wenn die Kirche selbst das Zeichen der siegreichen Gnadengegenwart Gottes in der 
Welt ist, insofern Christus seine Gegenwart in der Geschichte durch sie fortsetzt, 
dann ist die Kirche nicht ein bloßes Angebot Gottes an die Welt, sondern vielmehr 
das Zeichen der schon angekommenen, der siegreichen Gnade. Dieses Zeichen kann 
aber nur je im einzelnen sich ereignen, da siegreiche Gnade nur in der subjektiven 
Heiligkeit des einzelnen da ist. Insofern ist die Kirche als geschichtliches Zeichen der 
siegreichen Gnade nur im höchsten Akt der Vollzüge des eigenen Wesens da, wo sich 
Gnade als in diesem Sinne siegreich begibt, und zwar so, daß sie geschichtlich er- 
scheint und zugleich sich wirklich als Heil des einzelnen ereignet. Das aber geschieht 
in den Sakramenten. (Freilich würde man von da aus bei einer genaueren Betrach- 
tung auch sehen, daß die Kirche als Kirche, die in ihren Gliedern wirklich die heilige 
und als heilige greifbare ist, notwendig eine und dieselbe Kirche ist, in der sich diese 
beiden Momente gegenseitig bedingen, obwohl sie nicht einfach im Einzelfall sicher 
zusammenfallen dürfen, soll die Kirche auch die Kirche derer sein, die noch in Hoff- 
nung pilgern und ihr Heil auf ein noch nicht offenbar gewordenes Gericht Gottes hin 
wirken müssen.) Das soll nun im einzelnen an den sieben Sakramenten betrachtet 
werden, wobei es uns darauf ankommt zu zeigen, daß die Sakramente gerade als 



440 Karl Rahner 

Vorkommnisse der individuellen Heilsgeschichte einen ekklesiologischen Aspekt 
haben. Denn daß dieser den Sakramenten eignet, insofern sie amtliche Akte der Ver- 
walterin der Mysterien Gottes sind, das ist von vornherein selbstverständlich. 

Nodi eine Vorbemerkung: Man könnte einmal darauf reflektieren, warum Jesus 
nach dem Zeugnis der Evangelien in einer scheinbar so erschreckend unsystemati- 
schen und zufälligen Weise die einzelnen Sakramente einsetzt, bzw. von ihnen redet. 
Einige werden in seinem Leben gar nicht erwähnt, nämlich Firmung, Krankenölung 
und Ehe. Von den andern ist fast so nebenbei die Rede, ohne jede systematische Ord- 
nung. Am frühesten von der Buße (wenn wir nicht annehmen müssen, daß durch die 
Johannestaufe und durch Joh 3 doch schon früher von der Taufe die Rede ist). Man 
kann sagen, daß es Jesus eben gar nicht auf eine systematische Ordnung ankam, daß 
er gar nicht unter einem so abstrakten Begriff •Sakramente" die greifbaren Heils- 
taten seiner Liebe an einzelnen in ihrer Konkretheit betrachtete. Aber wenn wir 
auch da wieder die Kirche als Ursakrament sehen, kommen wir vielleicht doch zu 
einem noch besseren Verständnis dieser an sich auffallenden Tatsache. 

Wo die Kirche in ihrer hierarchischen Ordnung als die Gemeinde des Heiles in 
Christus (im Gegensatz zur alttestamentlichen Heilsgemeinde) verstanden wird, muß 
der Blick nicht so sehr auf die Frage gehen, unter welchem Ritus man zum ersten 
Mal in sie hineinkommt, als auf die Tatsache, daß eine solche Zugehörigkeit (im 
vollen Sinn) aus dem Wesen ihrer hierarchischen Verfassung heraus immer not- 
wendig unter der Verfügung derer steht, die in diesem Sinn binden und lösen 
können. Und schon sind wir (wenigstens auch) bei dem, was wir heute das Sakra- 
ment der Buße nennen. Wenn sich diese neue Gemeinde der an Jesus Glaubenden 
immer mehr absetzt von der Welt, die den Herrn dieser Gemeinde und damit die 
an ihn Glaubenden von sich weg in den Tod stößt, dann ist der Augenblick da, wo in 
der kultischen Feier dieses Todes, der das eigentliche Leben dieser Kirche 
ist, diese Gemeinde ihr eigenstes, innerstes Wesen ergreift. Wir sind beim 
Abendmahl. Dann ist auch von selbst verständlich, daß dieser höchste Selbstvollzug 
unter der autoritativen Leitung derer gefeiert werden muß, die die von Christus 
bestellten Führer dieser Heilsgemeinde sind. Daß die Weitergabe dieser kirchen- 
bildenden Vollmacht selbst ein von Christus gewollter Grundakt dieser Kirche ist, die 
sich so als gelegentliche Größe selbst durch einen geschichtlich greifbaren Akt durch- 
hält, also ein Sakrament (das der Priesterweihe), das braucht dann gar nicht mehr 
eigens gesagt zu werden, sondern erfließt aus dem Wesen dieser Kirche von selbst. 
Fast wie am Rand kann dann auch einmal ausdrücklich gesagt werden, wie der Ritus 
der ersten Aufnahme eines bisher Draußenstehenden in diese Gemeinde erfolgen 
soll, die bisher eher auf ihr eigenes inneres Leben geblickt hat. So ist dann von der 
Taufe die Rede. Erst dann, wenn sich die Kirche an Pfingsten als die charismatisch 
erfüllte Kirche des Geistes erfährt, wird sie reflex darauf achten, daß der volle Auf- 
nahmeritus Schuldabwaschung und Geisthandauflegung umfassen muß: die Firmung 
wird ausdrücklich als Grundvollzug der Kirche, die ihr eigenes Wesen notwendig in 
der Konstitution des Vollbürgers ausspricht, d. h. als Sakrament, gesehen werden. 
(Mit solchen Überlegungen soll nicht bewiesen werden, daß Jesus über diese Sakra- 
mente gar nichts ausdrücklich gesagt habe, sondern nur gezeigt werden, daß wir auf 
ein solches Wort nicht so sehr angewiesen sind, wie eine zu positivistische Theologie 
manchmal zu meinen scheint, die dann • verlegen wird, wenn ein solches Wort nicht 
aufgetrieben werden kann, und es in solcher Verlegenheit ein wenig gar zu kühn und 
zuversichtlich tuend postuliert). Noch später (ohne Schaden für die Sakramentalität) 
kann dann der Blick des Glaubens darauf hingehen, daß die Ehe wegen ihres in der 
Schrift bezeugten Zeichencharakters für die Liebe Gottes in Christus zur Menschheit, 
für die Liebe, die zum neuen und ewigen Bund führt, in der Kirche, für die Kirche 
und für die Menschheit ein Zeichen der Gnade Gottes sein muß, das gar nicht aus 



Kirche und Sakramente 441 

dem christlichen Dasein weggedacht werden kann, das also zu den grundlegenden 
Erscheinungen des christlichen Daseins gehört, und also als solches grundlegendes 
Zeichen der Gnade in der Kirche gar kein leeres Zeichen sein kann, sondern eben in 
seiner Weise auch ein Sakrament ist. Daß auch dort die Kirche ganz als sie selber in 
höchster Aktualität da sein muß, wo sie einem einzelnen Menschen versichert, daß 
er zu ihr und nicht zur Welt gehört, dem in der Todesnot diese Welt als verläß- 
liche und gefährliche zumal unterzugehen droht, das ist auch nicht sehr schwer zu 
begreifen, wenn wir uns dem Glaubensinstinkt der Kirche willig öffnen; Und damit 
sind wir auch bei der Sakramentalität des Glaubensgebetes unter Salbung, das wir 
die Krankenölung nennen, ohne daß wir dafür ein ausdrückliches Wort Jesu an seine 
Apostel unbedingt voraussetzen müssen. 

Aber es muß auch bei diesen Überlegungen nochmals der Vorbehalt gemacht wer- 
den, den wir schon früher ausdrücklich gemacht haben: solche Deduktionen blicken 
auf ein konkretes Wesen der Kirche; sie sind Versuche eines Nachvollzuges von Ein- 
sichten des Glaubensbewußtseins der Kirche, die die Kirche in einer langen, vom 
Geist geleiteten Geschichte gewonnen hat, nicht aber absolut •eigen- und selb- 
ständige" mathematische Beweise. 

1. Wir beginnen mit der Eucharistie. Denn sie darf nicht einfach nivellierend 
unter die andern Sakramente eingereiht werden. Das deutet schon das Konzil von 
Trient an (Dz. 846; 876); das ergibt sich aus der realen Gegenwart des Leibes Christi; 
aus der Tatsache, daß hier nicht nur ein Sakrament, sondern auch das Opfer des 
Neuen Bundes gegeben ist; aus der Lehre, die die Eucharistie als die Quelle der 
andern Sakramente betrachtet (vgl. M. de la Taille, Mysterium fidei). Zweifellos ist 
die Feier der Eucharistie ein absolut zentraler Vorgang in der Kirche. Wir dürfen nie 
dulden, daß die Messe bei den Gläubigen (diese Gefahr ist noch lange nicht über- 
wunden) aufgefaßt wird als bloße Herstellung der realen Gegenwart Christi im Sa- 
krament zum Zweck einer möglichst individualistisch gedachten Kommunion. Nicht 
darum, weil der Gesichtspunkt einer persönlich-individuellen Begegnung mit dem 
•Bräutigam der Seele" falsch wäre oder verächtlich gemacht werden dürfte oder 
seine Bekämpfung durch solche geduldet werden dürfte, die sich ein persönliches 
geistliches Leben sparen wollen. Wir dürfen das darum nicht dulden, weil das eine 
Verkürzung des Glaubens, wenn nicht in der Theorie, so doch in der Praxis wäre. 
Denn der Glaube sagt uns: die Messe ist das Opfer der Kirche so sehr, daß auch die 
privateste Messe eines Priesters immer noch Opfer der Kirche ist (und auch nach 
Möglichkeit als solches erscheinen soll; Dz. 944; 955); die Kommunion ist ein tiefe- 
res Eingegliedertwerden in den mystischen Leib Christi, weil der Erlöser seinen 
wirklichen Leib der Kirche als Zeichen jener Einheit und Liebe hinterlassen hat, 
durch die er alle Christen untereinander verbunden wissen wollte (Dz. 873a; 875). 

Wir dürfen ruhig sagen: die Teilnahme am physischen Leib Christi durch sein 
Essen gewährt uns die Gnade Christi, insofern dieses gemeinsame Essen von einem 
Brot (1 Kor 10, 14•18) wirksames Zeichen der (erneuten, personal übernommenen, 
vertieften) Teilnahme und Eingegliedertheit an jenem Leibe Christi ist, in dem man 
an seinem heiligen Geiste teilnehmen kann, d. h. an der Kirche. M. a. W.: •res et 
sacramentum" (also Erstwirkung und vermittelnde Ursache der übrigen Wirkun- 
gen) in diesem Sakrament ist die (vertiefte) Eingliederung in die Einheit des 
mystischen Leibes Christi. Dafür sprechen schon die zitierte Stelle bei Paulus, die 
ersten Eucharistiegebete der Urkirche in der Didache; die Eucharistielehre des hl. 



442 Karl Rahner 

Augustinus, der immer diesen Gesichtspunkt so sehr hervorhebt, daß er in den 
Verdacht einer spiritualistischen Verflüchtigung der Lehre von der realen Gegenwart 
kommen konnte; Hinweise bei Thomas, der die Eucharistie als •Sakrament der 
kirchlichen Einheit" betrachtet (III q. 82 a. 2 ad 2) usw. 

Wer lieber den unter den eucharistischen Gestalten gegenwärtigen und durch sie 
als Zeichen für uns gegebenen Leib Christi selbst als zeichenhafte Wirkung = Wir- 
kung, die in sich noch einmal zeichenhaft ist, (•res et sacramentum") bezeichnen will 
(die Zeicheneinheit aus Gestalt und Wort also als sacramentum tantum, alle Gna- 
denwirkungen schon als res gedacht), was sicher die übliche Auffassung ist (vgl. Dz. 
415), der müßte mindestens sagen, daß der Leib Christi Zeichen seiner Gnade ist, 
insofern er als Zeichen der Einheit seines mystisdien Leibes, als Unterpfand des 
Heiles und als Opfergabe an Gott im Besitz der Kirche ist; der müßte ferner die ver- 
schiedenen Wirkungen der Eucharistie (die er alle unter den Begriff der res sacra- 
menti faßt) unter sich in einer sinnvollen Weise ordnen. Dann aber wäre gewiß wie- 
der die Einheit mit dem geistbelebten mystischen Leib Christi (analog zu den andern 
Sakramenten, vor allem der Taufe, wo der Begriff sacramentum et res ursprüng- 
lich herstammt) immer noch die den andern Wirkungen vorgeordnete Wirkung des 
Sakraments. (Dementsprechend hebt Innozenz III. an der eben zitierten Stelle als 
Wirkung des Sakraments nur •unitas et Caritas" hervor, denkt also hier noch ganz 
ekklesiologisdi; Dz. 415.) 

Man muß ferner bedenken: zum sakramentalen Zeichen der Gegenwart gehört 
immer (auch wenn es physikalisch verklungen ist) das Konsekrationswort. Dieses aber 
ist ein Wort vom neuen und ewigen Bund, der geschlossen wurde im Blute Christi. 
Unter diesem Wort (gleichgültig, ob das ad validitatem immer ausdrücklich gesagt 
werden muß oder nicht) ist Christus im Sakrament gegenwärtig. Er ist also gegen- 
wärtig als Band der Einheit, als Grund des Bundes zwischen Gott und den Men- 
schen, also als Einheit der Kirche. Weil er sich real und immer neu als das Opfer 
für die Kirche (Eph 5, 25 f.) und der Kirche gibt, weil er in der Kirche in sakramen- 
taler Greifbarkeit existiert, darum ist Kirche. Und sie tritt in intensivster Weise als 
solche in Erscheinung, sie vollzieht sich selbst in höchster Aktualität, wenn sie Eucha- 
ristie feiert. Denn hier ist alles, wodurch die Kirche konstituiert wird, in voller ge- 
genwärtiger Greifbarkeit gegeben: ihre Aussonderung aus der Welt (die auch heute 
noch eine Art Arkandisziplin z. B. auch gegen Television fordert und legitimiert), 
ihre hierarchische Struktur (Priester und Gemeinde), ihre dienende Offenheit auf 
Gott hin, die ihr verbietet, sich als Selbstzweck zu setzen (Opfer), ihr Sagen des 
wirksamen Wortes, das gegenwärtig setzt, indem es proklamiert (das Anamnesewort 
ist das Urwort der Kirche: vgl. K. Rahner, Priester und Dichter, v. Ficker-Festschrift 
oder Schriften zur Theologie, Bd. III), ihre Einheit (das eine Brot, von dem alle 
essen im heiligen Mahl), ihre Erwartung des endgültigen Reiches, dessen Herrlich- 
keit in dieser Feier kultisch vorweggenommen wird, ihre Buße (im Begehen des 
Opfers, das für die Sünde der Welt dargebracht wurde [vgl. Dz. 875; 940: donum 
paenitentiae concedens]), die Unüberwindlichkeit der Gnade Gottes, die ihr, damit 
sie die heilige sei, endgültig geschenkt wurde (da sie den leibhaftig hat, der der Sieg 
ist, und da sie schon den endgültigen Sieg des Reiches Gottes vorausfeiert, indem sie 
den Tod des Herrn, der der Sieg ist, proklamiert, in dem Bewußtsein, daß sie das 



Kirche und Sakramente 443 

tun wird, bis er wiederkommt: 1 Kor 11, 26), ihre radikale Fremddienlichkeit (das 
Opfer an Gott und pro totius mundi salute, für das Heil der ganzen Welt). 

Man könnte im Zusammenhang mit dem eben Gesagten noch auf vieles hinweisen, 
das nur noch • mehr als Frage • angedeutet werden soll. Es wurde schon ganz kurz 
darauf hingewiesen, wie die Eucharistie eigentlich auch der Ausgangspunkt alles 
kerygmatischen Redens in der Kirche ist. Das Anamnesewort ist in der Kirche das 
zentralste Wort, weil es am realsten und intensivsten das gegenwärtig macht als 
unser Heil, was es sagt. Darum kann alles andere Wort in der Kirche letztlich nur 
Vorbereitung, Auslegung und Verteidigung dieses einen Wortes sein, in dem das 
fleischgewordene Wort Gottes als unser Heil in unsere Raumzeitstelle rückt. • Wenn 
das früher Gesagte deutlicher werden sollte, müßte darauf reflektiert werden, in wel- 
cher Weise die Kirche überhaupt (die Gesamtkirche) in der einzelnen Gemeinde mit- 
gesetzt ist, sich in deren Feier als ganze in ihrer höchsten Aktualitätsstufe gegen- 
wärtig setzt. Es wird wohl weder den gemeinten Sachverhalt ganz genau treffen, 
wenn man sich die einzelne Gemeinde einfach als ein Stück der Kirche (wie einen 
Regierungsbezirk eines Staates) vorstellt, noch wenn man die Kirche als Gesamt- 
kirche hypostasiert und sie in einer rein juristischen Weise als Subjekt der Meß- 
feier der einzelnen Gemeinde auffaßt. Gerade von den bisher angestellten Über- 
legungen über die geschichtliche Heilsgegenwart her ist es wohl möglich, ein Ver- 
ständnis dafür zu gewinnen, daß, wo in geschichtlicher Greifbarkeit das eschatolo- 
gisch siegreiche Heil Gottes gegenwärtig wird (ganz gleich, wie dies im einzelnen ge- 
schieht und wer der menschliche Träger dieser Sichtbarkeit ist), die Kirche als das 
konkretisierte und gesellschaftlich verfaßte Volk Gottes in Erscheinung tritt, also 
Kirche als ganze anwesend wird. Von hier aus könnte man vielleicht der Paulinischen 
Auffassung der Kirche als Gesamtkirche und der Kirche als Einzelgemeinde in ihrem 
gegenseitigen Verhältnis näherkommen (wie es ja auch schon ein interessantes Pro- 
blem wäre, wie in der Zeit Christi einzelne Gruppen und Bruderschaften ihr Verhält- 
nis dachten zum gesamten Bundesvolk, von dem sie sich unterschieden und für das sie 
sich doch repräsentativ und als Verwalter der Verheißungen an das Gesamtvolk 
fühlten). 

Bei allen vorherigen Überlegungen darf nie übersehen werden, daß die Kommu- 
nion, auch insofern sie ein individuelles Heilsereignis ist, eine enge Beziehung zur 
Kirche hat: Indem die Kirche dem einzelnen den Leib Christi reicht, in dessen Be- 
sitz als ihres Heilsunterpfandes und der Heilsgegenwart in ihr sie ist, macht sie ihn 
zu seinem individuellen Heil der Einheit, der Liebe und der Geisterfülltheit dieser 
heiligen Bundesgemeinde Gottes teilhaftig und erfüllt ihn so mit aller Gnade. • Doch 
muß es nun genug sein mit solchen Ausblicken, durch die der Grundgedanke von 
der Beziehung der Eucharistie zur Kirche noch besser verständlich gemacht werden 
könnte. 

2. Von der Taufe braucht nicht viel gesagt zu werden. Nicht weil eine Beziehung 
zur Kirche da nur schwer entdeckt werden könnte, sondern weil dieser bekannt und 
selbstverständlich ist. Jeder weiß ja, daß nach der ausdrücklichen Lehre der Kirche 
(Dz. 324; 570a; 696; 864; 1413; 1936a; 2203; CIC can. 87) die Taufe (zunächst min- 
destens auch) das Sakrament der Eingliederung des Menschen in die Kirche ist. Aber 



444 Karl Rahner 

wir können weiter gehen: Diese Eingliederung (als gläubiger Anschluß an die Heils- 
gemeinde des Herrn, wobei auch das Bekenntnis des Glaubens von vornherein nicht 
das Aussprechen einer individuellen und privaten •Weltanschauung" ist, sondern 
das Bekenntis zum Glauben der Kirche, ein Sichhineingeben in einen bestehenden 
Glauben, der als real vollzogener in der Kirche erscheint) ist nicht nur irgendeine, 
auch bestehende Wirkung der Taufe. Das Eingegliedertsein in die Kirche ist also 
zeichenhafte Wirkung, •sacramentum et res", bei diesem Sakrament der christlichen 
Initiation. Daß die volle Zugehörigkeit zur Kirche als dem geistbelebten Leib 
Christi (wenn kein Hindernis gesetzt wird für die Auswirkung des Geistes der 
Kirche) alle anderen Wirkungen der Taufe mit sich bringen kann, daß also diese 
Gliedschaft als zeichenhafte Wirkung (sacramentum et res) aufgefaßt werden kann, 
das braucht nach dem bisher Gesagten über das Wesen der Kirche nicht mehr lang 
bewiesen zu werden. Man bedenke auch, daß im AT und im NT das Subjekt des 
Heiles, an das Gottes Erbarmen sich wendet, zunächst immer das Volk, die Völker, 
die Kirche der Partner im Bund (was der einzelne als solcher auch nicht sein kann) 
ist und der einzelne immer nur als Glied solchen Volkes der Verheißung an der 
Gnade Anteil gewinnt. 

Nun hat man sich daran gewöhnt, den sakramentalen Charakter als erste Wir- 
kung der Taufe, als vermittelnde Ursache der übrigen Wirkungen der Taufe und 
so als deren zeichenhafte Wirkung (sacramentum et res) zu betrachten. Was wir eben 
sagten, soll und braucht nicht als Widerspruch zu dieser allgemeinen Lehre ver- 
standen werden. Man muß sich nur unter Charakter etwas Konkretes denken. Man 
muß fragen, was dieses geistige und unzerstörbare Zeichen, das der Seele eingeprägt 
wird, eigentlich bedeutet. Wenn man dieses Zeichen nicht willkürlich mystifiziert, 
wenn man auf den Ursprung der Lehre vom Taufcharakter bei Augustinus hinblicki 
(wo er abgeleitet wird aus dem Wissen um die Einmaligkeit der Taufe • daraus und 
nicht aus andern theologischen Quellen • und wo er immer ein Zeichen der Zu- 
gehörigkeit zur Herde und zum Kriegsheer Christi ist, auch wenn das Schaf entlaufen 
und der Soldat desertiert ist): dann wird man durchaus sagen können, daß der sakra- 
mentale Charakter seiner Inhaltlichkeit nach die bleibende, durch ein sakramental- 
geschichtliches Vorkommnis geschehene Beanspruchtheit des Getauften durch die 
Kirche Christi ist. Dabei ist es dann für unsere Blickrichtung gleichgültig, ob man 
sagt, der Charakter sei einfach mit dieser Beanspruchtheit identisch, oder diese Ver- 
pflichtetheit auf die Kirche sei begründet in einer physisch-ontologischen Zuständ- 
lichkeit der Seele, die ihr durch die Taufe verliehen wurde. Denn wenn man fragt, 
worin diese nun bestehe, bzw. worin sie ihren Sinn und ihre Aufgabe habe, muß 
man dann doch auf diese geschichtlich sichtbar in Erscheinung getretene und als solche 
bleibende Beanspruchtheit des einzelnen reflektieren. Tut man das nicht, dann kann 
man auch nur noch durch sehr künstliche Ausreden •erklären", wieso denn der 
Charakter ein Zeichen sei. Denn wenn man diese Frage ohne solche Ausreden beant- 
worten will, muß man auf ein Element verweisen, das sichtbar ist (ohne das es kein 
Zeichen gibt) und auf ein dauerndes (wenn auch durch einen Akt gegründetes) 
Zeichen (ohne das es kein unzerstörbares Zeichen gibt). Worauf aber könnte man 
dann verweisen als auf das Genannte, das als ein soziales Dauerfaktum zwar nicht 
eine Sichtbarkeit wie ein Haus usw. hat, wohl aber eine wirkliche geschichtliche und 



Kirche und Sakramente 445 

soziale Greifbarkeit, wie der Besitz eines Amtes usw., der auf Grund einer sichtbaren 
Amtsübertragung auch in sich selbst eine geschichtliche Greifbarkeit hat. Die Lehre 
des hl. Thomas vom Wesen des Charakters braucht dem nicht zu widersprechen. Man 
muß sich nur fragen, warum dem Menschen durch den Charakter eine Teilnahme am 
Priestertum Christi zukomme und wie diese Teilnahme von der durch die Gnade 
unterschieden werden könne. Dann muß man doch antworten: sie kommt dem Men- 
schen zu, insofern er Glied der Kirche ist und auf sie hingeordnet bleibt; insofern die 
Kirche als sichtbare Kirche in der weltlichen Raumzeitlichkeit (und nicht nur in der 
Tiefe des begnadeten Gewissens) die Fortsetzerin der hohepriesterlichen Funktion 
Christi ist. 

Um das Gesagte nicht mißzuverstehen, ist auch immer zu bedenken: auch dort, 
wo ein Getaufter nach der Lehre der Enzyklika Mystici Corporis nicht mehr im 
vollen Sinn Glied der Kirche ist (weil er Häretiker oder Schismatiker ist), bleibt er 
durch das bleibende Faktum des Getauftseins (eine präsentische Aussage) auf die 
Kirche in einer Weise hingeordnet, wie sie dem Nichtgetauften (selbst wenn er ge- 
rechtfertigt ist) in der gleichen Art nicht zukommt. 

3. Auch bei der Firmung ist eine Beziehung zur Kirche nicht schwer zu entdecken. 
Wenn wir die Lehre der Apostelgeschichte über die Firmung überlegen, dann ist es 
nicht schwer, zu bemerken, daß der durch die Handauflegung in der Firmung ver- 
liehene Geist immer gesehen wird als ein Geist, der sich nach außen charismatisch 
kundtut. Weil man bei der Taufe allein ihn nicht feststellt, wird gesagt: •sie haben 
den Heiligen Geist noch, nicht empfangen". Der noch nicht empfangene Geist ist der 
Geist, von dessen machtvoll brausendem Walten und Wirken man noch nichts erfah- 
ren hat. Dieser als solcher also soll gegeben werden. Das braucht nicht notwendig in 
der Weise zu geschehen, wie wir heute uns vermutlich •Charismen" denken: in einem 
äußerlichen Sinne auffallend und mirakulös. Wir ersehen ja aus dem 1. Korinther- 
brief, daß Paulus u. U. auch ganz nüchterne Gaben und Talente unter die Charismen 
zählt, die der Geist den einzelnen Gliedern der Kirche zum Wohl der ganzen Kirche 
schenkt. 

Worauf es hier ankommt, ist dieses: Wir müssen sehen, daß die Gnade Christi 
eine doppelte Bewegungsrichtung hat. Sie ist die Gnade des Mitsterbens mit Chri- 
stus, eine Gnade des Kreuzes und so des Unterganges der Welt, des Entnommen- 
werdens dem Äon des Gesetzes, des Todes, der Sünde und darin auch aller inner- 
weltlichen Ziele: was alles in der Taufe als dem Mituntergehen mit Christus in den 
Tod zum Ausdruck kommt, in der dieses geschieht, weil es im Zeichen dargestellt 
wird. Die Gnade Christi ist aber gleichzeitig Gnade der Inkarnation, also Gnade der 
Annahme der Welt zur Verklärung, Gnade, deren Sieg in der Welt sichtbar werden 
will, also in ihrer Heilung, Bewahrung, Erlösung von der Nichtigkeit, der sie unter- 
worfen ist; darum ist solche Gnade auch Gnade der Sendung in die Welt, des 
Weltauftrags, der Weltverklärung. (Welche Funktion dieser Gnade dem einzelnen 
vordringlicher als sein besonderer Auftrag zuteil wird, das verfügt Gott durch seine 
Berufung und die Austeilung der Charismen des Geistes, die nichts anderes sind als 
bevorzugte Entfaltungsrichtungen des einen und selben Geistes, den alle empfangen 
und mit denen sie allen dienen können und sollen, auch denen, die gerade die 



446 Karl Rahner 

sdieinbar entgegengesetzte Gabe empfangen haben.) Weil auch diese zweite Sinn- 
richtung der einen Gnade Christi, des Fleischgewordenen, des Gekreuzigten und 
Auferstandenen ebenso wesentlich ist wie die erste (die in den Tod hineinschickt), 
darum soll sie auch in einem eigenen sakramentalen Ritus ausdrücklich werden, ob- 
wohl es sich in einem gewissen Sinn in diesem Sakrament nur um die geschichtliche 
Sichtbarwerdung und Erscheinung derselben Gnade wie in der Taufe handelt, die 
nur unter einem andern Aspekt •erscheint" (freilich dadurch, wie durih jede sakra- 
mentale Erscheinung, sich auch vertieft und vermehrt). Dieses zweite Sakrament ist 
die Firmung, die Handauflegung zum Empfang des charismatischen Geistes der 
weltverklärenden Sendung in der Durchführung des Auftrages, der der Kirche als 
solcher eignet, da sie ja als die heilige Kirche in der Fülle ihrer Lebenskraft und 
Verklärungsmacht das Zeugnis Gottes in der Welt dafür sein soll, daß Gott die 
gesamte weltliche Schöpfung nicht ihrer sündigen Nichtigkeit überläßt, sondern er- 
löst, bewahrt und verklärt. 

Wenn wir die Firmung das Sakrament der Glaubensstärke und der Glaubens- 
bezeugung vor der Welt nennen, dann darf darunter nicht nur verstanden werden, 
daß der Christ in der Firmung die Gnade erhält, durch den Heiligen Geist seinen 
Glauben in einer glaubensfeindlichen Welt zu •bewahren" (lies: kümmerlich durch- 
zuretten), sondern dann ist das in dem umfassenden Sinne gemeint, den wir eben 
anzudeuten versuchten. Von hier muß auch das Apostolat gesehen werden, zu dem 
der in der Firmung •mündig" gewordene Christ ausgesendet wird. Es ist nicht so 
sehr und in erster und letzter Linie ein Apostolat der Verteidigung und der Selbst- 
behauptung der Kirche, sondern eine Aussendung zu der Funktion, die der Kirche 
gegeben ist, nicht damit sie sich angstvoll selbst behaupte und rette, sondern damit 
die Welt durch sie gerettet werde. Die Firmbeauftragung des Christen ist daher die 
Beauftragung zu einer apostolischen Sendung in die Welt hinein als Stück des 
Amtes und des Auftrages der Kirche zur verklärenden Heimholung der Welt in 
das Reich Gottes, das am Kommen ist. Es ist nicht so sehr die Gnade einer individu- 
ellen Besorgung seines eigenen Seelenheiles, sondern die charismatische (= für 
andere segensreiche) Gabe, an der Sendung der Kirche mitzuarbeiten durch alle 
Gaben, die dem Heil aller dienen können. 

4. Daß die Buße eine Beziehung zur Kirche hat, bedarf hier keiner langen Er- 
klärung. Wenn wir (mit der ganzen alten Tradition bis ins hohe Mittelalter hinein 
und mit einer richtigen Exegese der betr. Texte) den Texten bei Mt 16 und 18 vom 
Binden und Lösen ihren vollen Sinn lassen, dann haben sie einen Inhalt, der sich 
auf das bezieht, was wir heute das Bußsakrament nennen. Diese Texte aber han- 
deln von der Weise der Auseinandersetzung der heiligen Gemeinde Jesu mit einem 
sündigen Mitglied dieser Gemeinde. Wenn ein solches Mitglied der Heilsgemeinde, 
die doch durch ihr Leben den Sieg der Gnade, den Anbruch des Reiches Gottes ver- 
künden soll, hartnäckig (wir sagen heute: schwer) sündigt, dann kann das dieser 
Kirche Jesu nicht gleichgültig sein, sie würde ja sonst ihr eigenes Wesen verraten. 
Sie muß reagieren gegen solche Sünde, durch die das Glied der Gemeinde sich nicht 
nur zu Gott in Widerspruch setzt, sondern auch zur Kirche Jesu, da diese (in ihren 
Gliedern und deren Heiligkeit) das ursakramentale Zeichen der siegreichen Gnade 



Kirche und Sakramente 447 

Gottes sein muß. Darum •bindet" die Kirche dieseh Sünder, d. h. sie distanziert ihn 
von sich (in irgendeiner Form des Ausschlusses, der nicht mit der heutigen kirchen- 
geschichtlichen Exkommunikation verwechselt werden darf, sondern z. B. heute in 
dem Ausschluß von der Eucharistie und in der Bekenntnisverpflichtung usw. besteht) 
•auf Erden", so daß die Folge davon ist, daß er auch von Gott nicht in vollem Sinne 
zu dieser heiligen Gemeinde gehörend betrachtet werden kann und darum auch 
nicht jenes Heiles teilhaftig sein kann, das Gott den Menschen zuerkennt, insofern 
sie Glieder der Kirche Jesu sind: er ist auch •im Himmel gebunden". Hebt um- 
gekehrt die Kirche dem reuigen Sünder gegenüber diesen •Bann auf Erden und im 
Himmel" wieder auf, •löst" sie auf Erden durch die Wiederzuerkennung des Kir- 
chenfriedens im vollen Sinn (wir könnten sagen: insofern er eine sakramentale Zei- 
chenhaftigkeit hat), dann wird der Sünder auch im Himmel gelöst: Gott betrachtet 
ihn wirklich wieder im vollen Sinne als ein Glied jener Gemeinde, die der Sohn auf 
Erden für den Himmel gesammelt hat als die, die zu ihm gehören, die er ge- 
sammelt hat als die Geliebten seines Vaters, die das Reich besitzen werden. Und 
darum vergibt Gott ihnen die Sünde. 

Aus dem Gesagten ergibt sich von selbst: die Sünde selbst hat einen ekklesiologi- 
schen Aspekt. Die Versöhnung durch die Kirche ist auch eine Versöhnung mit der 
Kirche. Die pax cum Ecclesia ist die zeichenhafte Wirkung (•sacramentum et res") 
der Versöhnung mit Gott. 

Der ekklesiologische Charakter des Büß Sakramentes vertieft und erweitert sich 
noch, wenn wir an die thomistische Lehre denken, daß die Akte des bußfertig be- 
kennenden Pönitenten vor der Kirche selbst als •Materie" zum sakramentalen Zei- 
chen selbst gehören. Denn damit ist gesagt: der Sünder (als Reuiger) und die 
Kirche zusammen konstituieren jenes Zeichen, in dem in der sozialen und geschicht- 
lichen Öffentlichkeit der Kirche (was nicht notwendig heißt: in foro externo) so- 
wohl die Tat des Menschen als Glied der Kirche (er muß ja getauft sein!) als auch die 
Tat der Kirche und ebenso die versöhnende Tat Gottes am Menschen ihre geschicht- 
liche Greifbarkeit erfahren. Was hier im Bußsakrament geschieht, ist Selbstvollzug 
der Kirche, indem sie im büßenden Menschen selbst (der ihre Liturgie initsetzt!) er- 
scheint als die büßende Kirche der Sünder, die immer die Füße Christi mit ihren 
Tränen benetzt und das Wort hört: •So will auch ich dich nicht verurteilen". Es ist 
Selbstvollzug der Kirche, insofern sie als die heilige sich richtend distanziert von der 
Sünde (Entgegennahme des Bekenntnisses, richterliches Urteil, Bußauflage) und so 
die Verdunklung ihres Neins gegen die Sünde, die durch die Sünde ihres Gliedes 
eingetreten war, wieder aufhebt. Es ist Selbstvollzug der Kirche, insofern sie die 
Trägerin des Gnadenwortes Gottes ist, das sie hier dem einzelnen Glied zuspricht, 
und so selbst sich vollzieht als das bleibende Sakrament des Erbarmens Gottes in 
der Welt. 

In diesem Sakrament kommt so immer wieder im Akt der Kirche zur Erscheinung, 
daß die Kirche selbst in der Einheit ihrer richtenden Heiligkeit und ihres immer 
neuen Erbarmens mit dem Sünder das unzerstörbare Zeichen der reuelosen Gnade 
Gottes in dieser Welt ist, solange dieser Äon dauert. Weil es diese reuelose Gnade 
Gottes gibt, die die Sünde in dieser Weltzeit in ihrem Erbarmen eingeschlossen 
hält, und weil diese Gnade in der Kirche ihre geschichtliche Gegenwärtigkeit hat, 



448 Karl Rahner 

darum gibt es in der Kirche gegenüber den Gliedern der Kirche selbst ein Sakra- 
ment der unbesieglichen Vergebungsbereitschaft Gottes: das Bußsakrament. Im ge- 
meinsamen Tun des Priesters als des autorisierten Wortführers der Kirche und des 
Pönitenten kommt das Grundwesen der Kirche selbst zur Erscheinung. 

5. Im Sakrament der Priesterweihe ist die Beziehung zur Kirche unmittelbar sicht- 
bar. Hier ist ein Vorgang darum gnadeverleihend, weil er amtsverleihend ist. Denn 
es wird ja in diesem Sakrament nicht bloß und nicht einmal in erster Linie Gnade 
vermittelt, sondern zunächst ein Amt gegeben, d. h. eine ganz bestimmte Funktion 
innerhalb der Kirche amtlich übertragen. (Man könnte sich fragen, ob dies nicht im 
Grunde bei allen Sakramenten der Fall ist, wenn es auch nicht so deutlich in Er- 
scheinung tritt. Unsere bisherigen Ausführungen über die andern Sakramente, in 
denen wir in der Frage nach dem, was bezeichnet wird und bezeichnet (res et sacra- 
mentum), immer einen ekklesiologischen Inhalt in dieser unmittelbarsten Wirkung 
der Sakramente gefunden haben, legen eine bejahende Antwort dieser Frage nahe: 
Immer tritt durch ein Sakrament ein bestimmtes Verhältnis zur Kirche in der Dimen- 
sion der geschichtlichen Greifbarkeit der Kirche ein, und dieses fordert dann die 
sakramentale Gnade im engeren Sinn). 

Daß so im Falle der Priesterweihe Amt und Amtsgnade zusammenhängen, ist nach 
dem, was früher über Wesen und Funktion der Kirche gesagt wurde, leicht einzu- 
sehen: Das Amt in einer heiligen Kirche, die in ihrer amtlichen Greifbarkeit un- 
besiegbar das eschatologisch angekommene und nicht nur angebotene Heil repräsen- 
tiert, fordert aus sich heraus die Gnade ex opere operato. Wir sehen hier wieder, wie 
die Sakramentalität eines Vorgangs, dessen Einsetzung durch Christus in der Schrift 
nicht bezeugt ist (Amt und Amtsübertragung sind zwei verschiedene Dinge; der 
Primat ist auch ein Amt, das von Christus eingesetzt worden ist, und doch ist der 
Ritus der Amtsübertragung kein Sakrament, worüber noch genauer nachzudenken 
wäre), sich aus dem Wesen der Kirche heraus erweist, auch wenn wir dafür kein 
Schriftwort vorzeigen können. So sehr also im einzelnen Priester Amtsvollmacht 
und Heiligkeit (als gnadenhaft und existentiell geglückter Vollzug des Amtsauf- 
trags) auseinanderfallen können (weil wir keine Donatisten sind) so bedeutet diese 
Wahrheit in der Kirche, die keine Synagoge der Vorläufigkeit und einer auch letz- 
ten Abfallmöglichkeit mehr ist, doch nicht, daß nicht Amt von Gott her immer mit Gnade 
angeboten wird oder daß es nicht grundsätzlich (d. h. hier eschatologisch!) das Recht 
auf Gnade hätte. Denn sonst wäre eben die Kirche nicht in ihren Grundfunktionen, 
zu denen ihre wesentlichen Ämter gehören, die Kirche des siegreichen Heiles, son- 
dern vorläufige Synagoge, die sich auch als gescheiterte, Gottes Heil nicht mehr re- 
präsentierende herausstellen und erweisen kann. Von hier aus wäre (nebenbei be- 
merkt) die Forderung priesterlicher Heiligkeit zu begründen und nicht aus vagen 
•Ziemlichkeiten", aus einer sehr abstrakten Betrachtung der Würde eines von Gott 
gestifteten Amtes. 

6. Die Ehe bringt dem Theologen die in diesem Fall besonders schwierige Frage, 
warum sie ein Sakrament sei und wie dies aus den Quellen oder den umfassenden 
Prinzipien der Theologie dargetan werden könne. Daß die Ehe irgendwie (zunächst 
einmal) ein Abbild, ein Echo der Liebe zwischen Christus und der Kirche ist und 



Kirche und Sakramente 449 

sein soll (dieser Doppelaspekt der Tatsache und der Forderung in einem ist bei 
allen tiefen menschlichen Wirklichkeiten gegeben, braucht also auch hier nicht wun- 
derzunehmen), das sagt Paulus Eph 5 ausdrücklich. Wir müssen das aber wirklich 
auch verstehen: vergleichen kann man ja bei ein wenig Geschick und Scharfsinn 
schließlich jedes mit jedem. Wenn eheliche Einheit und Liebe nur in einem solchen 
vagen Sinn als Vergleich der liebenden Einheit zwischen Christus und der Kirche 
dienen würde, nur als Metapher die beiden Wirklichkeiten sich gegenübergestellt 
wären, dann wäre das Ganze eine sehr nebensächliche Angelegenheit. So kann es 
nicht gemeint sein. Die Ehe und der Bund zwischen Gott und Menschheit in Christus 
können nicht nur von uns miteinander verglichen werden, sie sind vielmehr objektiv 
in einem solchen Verhältnis zueinander, daß die Ehe diese Liebe Gottes in Christus 
zur Kirche objektiv repräsentiert. Warum dies so ist, das ist nun nicht ganz leicht zu 
sagen. Man kann sich natürlich auf das Zeugnis Pauli berufen. Man kann sagen, daß 
das dadurch bezeugt wird, daß Gott die Ehe (schon vom Paradies an) zu einem Ab- 
bild gemacht hat. Aber wenn man nicht einfach juridisch und nominalistisch diesen 
Abbildcharakter durch den der Sache selbst äußerlich bleibenden, über der Sache 
selbst schwebenden Willen Gottes erklären will, dann muß man doch sagen, daß 
dieser Wille Gottes sich in der Sache (d. h. der Ehe selbst) auswirkt, ihr objektiv 
in sich selbst eine bestimmte Eigentümlichkeit verleiht, die sie zu dieser Funktion 
geeignet macht. Dann muß man auch sagen, worin diese Eigentümlichkeit besteht. 
(Woraus sich wohl dann auch erst erklärt, woher Paulus das alles weiß, was er uns 
sagt.) 

Zur Erklärung dieses Sachverhalts (für die noch viel weitergesucht werden muß) 
kann vielleicht auf verschiedene Momente hingewiesen werden. Man könnte viel- 
leicht davon ausgehen, daß die verschiedenen Weisen menschlicher, echte personale 
Gemeinschaft bildender Liebe nicht nur untereinander vergleichbar sind, sondern 
einen realen gegenseitigen Bedingungs- und Begründungszusammenhang haben 
(daß sie mehr sind als bloße •Arten" unter einer rein logisch bestehenden •Gattung"), 
und daß in diesem Zusammenhang die eheliche Liebe einen ganz besonderen Platz 
hat. Man könnte dann (das Gesagte einmal vorausgesetzt) weiter darauf hinweisen, 
daß Christus dadurch Kirche stiftet, daß er in eine Einheit der •monogenistischen" 
Menschheit (die eine ist durch eheliche Liebe) eintritt als ihr Glied und die Men- 
schen liebt mit einer echt menschlichen Liebe, daß darum die gemeinschaftsstiftende 
Kraft seiner gott-menschlichen Liebe also auch aufruht auf Voraussetzungen all- 
gemein existential-ontologischer Art und von daher eine reale Beziehung zur Ehe 
hat. Man könnte dann von daher zu zeigen versuchen, daß die Ehe einen wirklichen, 
nicht nur logisch von uns festgesetzten Abbildcharakter gegenüber der Liebe Gottes 
in Christus zur einen, durch diese Liebe geheiligten Menschheit, die wir Kirche 
nennen, hat. Man könnte darüber hinaus noch weiter ausholen und zeigen, wie 
überhaupt die Idee •Mensch" in der ursprünglichen Idee Gottmensch gründet (wie 
die Möglichkeit des Menschen aufruht auf der Möglichkeit • Möglichkeit nicht Tat- 
sächlichkeit! • des Gottmenschen, d. h. wie Mensch ursprünglich dasjenige ist • 
nicht nur als eine, sondern als die Möglichkeit • was wird, wenn Gott selbst sich 
in das Andere von sich entäußert). Diesem so Erfaßten müßte dann hinzugefügt 
werden, daß  Mensch aber bedeutet:  •Als Mann und Frau ersdiuf er sie!" Man 



450 Karl Rahner 

müßte hinzunehmen, daß Christus, indem er im voraus und im nachhinein als Sohn, 
•geboren aus dem Weibe", von Gott gewollt ist, von vornherein, formell und nicht 
nur bloß tatsächlich als Mensch in einer zweigeschlechtlichen Menschheit gewollt ist. 
Man müßte hinzunehmen, daß der Wille zur Menschwerdung schon notwendig und 
formell einschlußweise Wille zur Kirche ist. Wenn alle diese Dinge (auf die hier nur 
eben aufmerksam gemacht werden kann) durchgedacht wären, könnte man es sich 
vielleicht deutlich machen, warum die echte Ehe zu allen Zeiten einen wirklichen 
Abbildcharakter für die einende Liebe Gottes in Christus zur Menschheit hat. 

Wäre dies einmal erfaßt, dann wären noch zwei weitere Schritte zu tun: Es wäre 
zu zeigen, daß dieser Abbildcharakter von Christen in der Kirche als Aufgabe der 
Kirche zu leisten ist, weil die Kirche in ihren Gliedern, also durch alles, wodurch 
solche Glieder dazu fähig sind, sichtbar und greifbar sich als die geliebte Braut 
Christi darstellen muß. Es wäre m. a. W. zu zeigen, daß dieser Abbildcharakter von 
den Christen nicht bloß auch (nämlich insofern sie Menschen sind), sondern gerade in 
erhöhtem Maße von ihnen, insofern sie Christen und Glieder der Kirche als solcher 
sind, geleistet werden muß. Dann wäre klar, daß dieser Abbildcharakter etwas ist, 
was (wenn es Christen und Kirche gibt) innerhalb der Kirche als solcher zu stehen 
kommt. Wäre dies klar, dann könnte der zweite und letzte Schritt geschehen, der 
durch alles früher Gesagte eigentlich schon gemacht ist: Eine solche Zeichenhaftig- 
keit grundsätzlicher und dem Wesen der Kirche eingestifteter Art fordert in der 
Kirche ein Zeichen, das mit sich bringt, was es anzeigt, und somit (wenn es Gnaden 
anzeigt) ein Sakrament. 

Von all diesen Erwägungen aus wäre dann auch die Beziehung des Ehesakramen- 
tes zur Kirche besser nachweisbar. Denn es müßte sich ja durch diese Beweise für die 
Sakramentalität der Ehe ergeben haben, daß die Ehe nicht nur vergleichbar ist mit 
dem Bund zwischen Christus und der Kirche, sondern durch sich selbst dazu beiträgt, 
und zwar in einer ganz eigenartigen Weise, daß die konkrete Kirche auch in der 
Dimension der geschichtlichen Sichtbarkeit als die Braut Christi und so als diejenige 
erscheint, die durch ihr Dasein und ihr Sosein bezeugt, daß Christus sich in der Kirche 
die Menschheit endgültig angetraut hat. Es müßte sich m. a. W. gezeigt haben, daß 
die Ehe eine bestimmte Funktion in der Kirche zu ihrer vollen Wirklichkeit und zu 
ihrem vollen Wesensvollzug hat, so daß dies der Sachgrund der Sakramentalität der 
Ehe und die Sakramentalität der Ehe für uns der Erkenntnisgrund dieser ihrer 
Funktion in der Kirche ist. 

Endlich wäre in dieser Hinsicht noch folgendes zu bedenken: Wir haben schon ein- 
mal davon gesprochen, wie merkwürdig das Verhältnis zwischen Einzelgemeinde 
und Gesamtkirche ist. Die Einzelkirche ist nicht nur Glied, Provinz der Gesamt- 
kirche; die Gesamtkirche ist nicht nur die Summe der Einzelgemeinden. Vielmehr 
tritt in der Einzelkirche und ihrem aktiven Selbstvollzug die Gesamtkirche selber 
in Erscheinung, und zwar irgendwie als ganze, weil das, was in der Einzelgemeinde 
sich ereignet, die Existenz der Gesamtkirche als der Gnadengegenwart Gottes in der 
Welt eindeutig bezeugt und garantiert. Wenn wir dies bedenken, dann können wir 
(wenn es richtig ist, daß die Ehe ein Abbild des Bundes zwischen Christus und der 
Kirche ist) in einem wahren Sinn dasselbe von der Ehe sagen: In ihr wird die Kirche 
gegenwärtig, die Ehe ist (im Maße ihrer eigenen Wesensverwirklichung: als gültige, 



Kirche und Sakramente 451 

als gnadenhaft geheiligte, als heilig gelebte Ehe) wirklich die kleinste Gemeinschaft, 
die kleinste, aber noch wahre Gemeinde der Erlösten und Geheiligten, deren Einheit 
noch auf demselben Grund aufbauen kann, auf den die Einheit der Kirche gegründet 
ist, also die kleinste, aber wahre Einzelkirche. 

7. Die Beziehung der Krankenölung, der Letzten Ölung, zur Kirche, läßt sich nicht 
so leicht aufzeigen. Hier kommt man nicht leicht daran vorbei, in einer analogia fidei 
zu bedenken, daß, wenn alle übrigen Sakramente einen solchen ekklesiologischen 
Aspekt haben, dies auch von der Krankensalbung gelten muß, wenn anders sie ein 
Sakrament ist, dem diese durchgängige Grundstruktur nicht fehlen kann. Vielleicht 
können wir einen Zugang zum ekklesiologischen Aspekt der Krankensalbung auf- 
weisen. 

Wir gehen von dem Wesen der Kirche aus. Diese ist nicht bloß eine Heilsanstalt, 
die die geglückten Ergebnisse ihrer Bemühungen um das Heil der Seelen in das 
Jenseits Gottes abliefert, selber aber keine Neigung hätte, sich selbst samt ihrer 
Tätigkeit durch das Ende aller Dinge aufheben zu lassen. Sie ist vielmehr die Ge- 
meinde der Harrenden, der Wartenden, derer, die nach dem Kommen des Herrn und 
dem Anbruch seiner endgültigen und vollendeten Königsherrschaft sehnsüchtig aus- 
schauen; sie ist die Kirche, die sich selbst in das ewige Reich Gottes hinein aufheben 
will. Die eschatologische Erwartung gehört zur Grundstruktur der Kirche. Wo und 
wann aber wird diese Grundstruktur aktuell von der Kirche vollzogen? Um diese 
Frage zu beantworten, ist wieder zu bedenken, daß Kirche keine Substanz ist, son- 
dern sich selber durch und in den einzelnen Menschen vollzieht, die ihre Glieder 
sind. Diese aber werden bestimmt durch ihre Todverfallenheit. Im Tode haben sie 
eine ausgezeichnete Situation ihrer eigenen eschatologischen Erwartung und Hoff- 
nung und des Mutes, die Welt und den Raum ihrer Sinnhaf tigkeit zu überschreiten; 
sie haben, wo die auferlegte Situation der andrängenden Todesnot sie dazu fast 
zwingend auf fordert, sich über die letzte Deutung ihres Daseins•glaubend, hoffend, 
sich von sich wegliebend • klar zu werden. Dieser Höhepunkt der eschatologischen 
Situation des Einzelnen muß dann aber auch als konkrete Situation des eschatologi- 
schen Hoffens Selbstvollzug der Kirche sein. Nicht nur dadurch, daß sie im einzelnen 
Glied als solchem die Todessituation hoffend besteht (was nicht immer und nicht not- 
wendig durch das tatsächliche Sterben geschehen muß); sondern sie selber muß in 
ihrer amtlichen Greifbarkeit am Krankenbett stehen können. Eine Kirche, die das 
nicht könnte, die sich verlegen empfehlen würde, wenn es zum Sterben kommt (wie es 
die Welt tut und tun muß, weil sie keine Hoffnung hat), wäre keine Kirche der 
eschatologischen Hoffnung, und zwar das auch insofern, als sie als amtliche greifbar 
ist. Entweder würde diese eschatologische Grundverfassung nicht da sein, oder sie 
könnte sich nicht dort äußern, wo es am meisten am Platze wäre, nämlich dort, wo 
die Welt wirklich unterzugehen droht und der Mensch und in ihm die konkrete 
Kirche gefragt wird, ob sie dazu wirklich das hörbare Wort christlicher Hoffnung 
zu sagen wagen. 

Wir sind damit noch nicht ganz beim Sakrament der Krankensalbung. Aber wir 
sind doch schon soweit, daß wir einen Akt der Kirche im Kranken und am Kranken 
zu erwarten haben, in dem die Kirche, als die den Tod und seine Finsternis in escha- 



452 Karl Rahner 

tologischer Hoffnung überwindende erscheint. Und wir können nach unseren frühe- 
ren allgemeinen Überlegungen sagen: Weil so etwas eine zeichenhafte Verlaut- 
barung des durch Christus gestifteten Grundwesens der Kirche ist, ist dieses Zeichen 
kein leeres Zeichen, sondern setzt gegenwärtig, was es verlautbart, gibt also die 
Gnade der seligen Hoffnung im Untergang des Todes, der so aus einem Tod Adams 
zum Kommen Christi im Einzelleben wird. 

Wir sind damit immer noch nicht einfach beim Sakrament der Krankensalbung, 
weil man ja denken könnte, dies alles, was wir so postulieren, geschähe konkret 
dadurch, daß die Kirche dem Kranken die Wegzehrung reicht, den Leib des Herrn, 
der in den Tod dahingegeben, das ewige Leben wirkt in denen, die ihn glaubend 
empfangen. Eine solche Vermutung wäre nicht unsinnig. Esto nobis praegustatum 
mortis in examine, beten wir ja. Und Jesus selbst verknüpft bei Johannes den Sinn 
der Eucharistie sehr unmittelbar mit der Hoffnung der Auferstehung und des ewigen 
Lebens. Das pharmakon athanasias, das Heilmittel der Unsterblichkeit hat wirk- 
lich sehr viel mit dem Tod zu tun, in dem das wahre Leben geboren wird. Und sein 
Empfang ist so sehr •Sterbesakrament", daß der Christ eine eigentliche Pflicht zur 
Sterbekommunion hat, was man von der Krankensalbung nicht im gleichen Maße 
sagen kann. Diese richtige Einsicht darf aber nun nicht zum Schluß führen: also ist die 
Eucharistie so das Sterbesakrament (das es geben muß), daß es daneben kein anderes 
mehr geben kann und gibt. Wir beobachten ja, daß die einzelnen Sakramente nicht 
alle im gleichen Abstand voneinander zu stehen kommen, daß die Selbständigkeit 
und Eigenbedeutung nicht bei allen dieselbe ist. Die Firmung z. B. hat doch (wie 
wir schon zeigten) eine besondere Nähe zum Sakrament der Taufe, sie ist wirklich 
die Vollendung des Initiationsritus, der schon in der Taufe als solcher im Grunde 
ganz angelegt ist. Und dennoch ist dadurch die Existenz eines eigenen Sakramentes 
neben der Taufe nicht bestritten, und diese ist auch sinnvoll, weil eben ein Stück 
der Wirklichkeit, die schon als Gnadenwirkung (res sacramenti) im anderen Sakra- 
ment gegeben war, deutlicher zur Erscheinung kommt in dem neuen Ritus, der, weil 
deutlicher gezeichnet, auch vertiefter und vermehrter mitbringt, was er be- 
zeichnet. Ähnlich nennt die Kirche selbst die Krankensalbung ein •consummativum" 
des Bußsakramentes (Dz. 907). Von da aus können wir also unbedenklich sagen: es 
ist durchaus möglich, ja zu erwarten, daß es einen Ritus gibt, der etwas verdeutlicht, 
was in der Eucharistie als Krankensakrament schon grundgelegt ist, und der dennoch 
selbst ein eigenes Sakrament ist. Weil die Eucharistie doch auch das tägliche Brot 
der Christen ist, kann die besondere Zeichenhaf tigkeit und Feier der eschatologischen 
Erwartung und des hoffenden Mutes der Ewigkeit in ihr nicht so deutlich zur Erschei- 
nung kommen, daß es sinnlos wäre, in der absolut kritischen Situation der Bewährung 
solcher Hoffnung sich eigens und in besonderer und abgesetzter Greifbarkeit zu die- 
ser Hoffnung zu bekennen. Geschieht aber das, dann haben wir das Sakrament der 
Krankensalbung. 

Ist das hier Gesagte richtig (es konnte eben nur angedeutet werden), dann ergibt 
sich in umgekehrter Blickrichtung, daß die Krankensalbung eine Beziehung zur 
Kirche hat: Im Kranken selbst, der in einem glaubenden Ja diese Salbung an sich 
geschehen läßt (kleine Kinder sind kein Subjekt dieses Sakramentes), insofern er ein 
getauftes Glied der Kirche ist, und in der Handlung der Kirche, die sich zur andrän- 



Kirche und Sakramente 453 

genden Todesnot ihres Gliedes ohne Verzweiflung bekennt und solidarisch erklärt, 
geschieht der Selbstvollzug der Kirche als derjenigen, die da, wo es in der Welt Nacht 
wird, die Lampe des Glaubens erhebt und dem Bräutigam entgegengeht, die zu 
sagen wagt: •Es komme die Gnade und es gehe die Welt vorüber ... Maranatha" 
(Didache 10, 6). 

Es gäbe noch viele Dinge, die man bei einem solchen Thema behandeln könnte. 
Man könnte z. B. darüber nachdenken, wie nach Ausweis der Liturgie das Subjekt 
der Spendung eines einzelnen Sakramentes nicht nur ein physisch einzelner Mensch 
sein kann, sondern auch ein Kollegium als Ganzes, so daß auf diese Weise noch deut- 
licher wird, daß die Kirche selbst sich vollzieht, wenn sie am einzelnen handelt. Man 
denke z. B. an die Handauflegung des Presbyteriums bei der Priesterweihe, an eine 
sakramentale Konzelebration, an die Krankensalbung, die durch mehrere Priester 
vorgenommen wird, an die Handauflegung durch das ganze Presbyterium zusam- 
men mit dem Bischof im Bußinstitut der alten Kirche. 

Man könnte darauf reflektieren, daß einerseits nicht das ganze Leben des Christen, 
obwohl er immer und in allem Glied der Kirche ist und in allem eine Funktion der 
Stellvertretung, der Mittlerschaft und des Segens für sie ausübt, sich in der amtlichen 
Öffentlichkeit der Kirche abspielen, zu dieser gehören und so selber ein 
Stück des amtlichen Selbstvollzugs, des Lehramtlichen, der Sakramente usw. sein 
kann. Wenn es aber so ein •privates" christliches Leben des Gliedes der Kirche gibt, 
so ist anderseits damit doch nicht geleugnet, daß sein •privates" christliches Dasein 
(•im Kämmerlein") und sein amtliches, öffentliches Leben in der Feier der Liturgie 
und des Vollzugs der Sakramente eine innere Verwandtschaft und eine sehr nahe 
Beziehung zueinander haben. Wenn man noch dazu bedenkt, daß auch im sakramen- 
talen Leben das Personale nicht ersetzt, eigentlich erleichtert oder verbilligt wird, 
sondern (im Erwachsenen) gerade auch im Sakrament zum Ausdruck kommen soll, 
daß also das Sakrament nicht nur die Tat Gottes und die Tat der Kirche, sondern 
auch die innere Tat des Glaubens des Sakramentsempfängers im Raum der Kirche 
vor ihr und für die Welt zur Erscheinung bringt, dann ist es verständlich, daß die 
Sakramente einschlußweise eine Anweisung für die Struktur des ganzen christlichen 
Lebens, auch in seiner •privaten" Sphäre, enthalten. Man könnte also eine Theologie 
des christlichen Daseins in seinem konkreten Vollzug von den Sakramenten her ent- 
werfen. Wenn diese Sakramente alle eine Beziehung zur Kirche haben, dann würde 
sich daraus für eine solche Theologie des ganzen christlichen Lebens von den Sakra- 
menten her ergeben: Keiner lebt sich selbst; jeder hat des andern Last zu tragen; 
wer den Nächsten liebt, hat das Gesetz erfüllt; auch in der privatesten Sphäre sind 
wir noch immer die Schuldner der andern; wir sind gerettet, wenn wir uns über den 
andern vergessen haben; wir sind selig, wenn wir in und außerhalb der Sakramente 
diejenigen geworden sind, die im ewigen Reich der Liebe, in dem alles allen gemein- 
sam ist, die Kirche der Ewigkeit gefunden haben, deren Anfang und Verheißung die 
Kirche ist, die in den Sakramenten Christi ihr eigenes Leben vollzieht. 




