Kirche und Sakramente

Zur theologischen Grundlegung einer Kirchen- und Sakramentenfrommigkeit

Von Karl Rahner S.J., Innsbrudk

Die Frage, die uns hier beschiftigen soll, heifit: Kirche und Sakramente. Die bei-
den Begriffe sollen sich gegenseitig ein wenig beleuchten, so dafl unser Verstandnis
von der Kirche vertieft wird, indem wir uns fragen, was die Sakramente seien, und
unser Verstindnis von den Sakramenten wachse, indem wir iiberlegen, was die
Kirche ist. Im durchschnittlichen BewuBtsein der Gliubigen und wohl auch der
Theologen ist diese Beziehung zwischen Kirche und Sakramenten wohl nicht sehr
deutlich. Jeder weif, daf die Kirche die Vollmacht hat, die Sakramente zu spenden,
weil die Sakramente von Christus eingesetzt sind und ihre Verwaltung von ihrem
Stifter der Kirche anvertraut worden ist. Das ist aber auch so ungefihr alles, was
man sich unter der Beziehung zwischen beiden Grofien denkt. Denn im iibrigen wer-
den die Sakramente als Mittel der Gnade fiir das individuelle Heil aufgefafit (was
sie zweifellos auch sind) und sonst nichts. Bei einem solchen Verstdndnis der Sakra-
mente kann die Kirche nur noch als Verwalterin dieser Gnadenmittel zum indi-
viduellen Heil, gewissermaflen als die Lieferantin himmlischer Gnadenschétze er-
scheinen, an die man sich wenden mufl, um diese himmlischen Schitze zu erhalten,
von der man aber wieder weggeht, sobald man sie erhalten hat. Das Verhaltnis
zwischen den beiden Grofien bleibt so duflerlich, dafl es von dem durchschnittlichen
Verstandnis ihrer Beziehung aus nicht recht ersichtlich ist, warum Gott die Verwal-
tung dieser Gnadenmittel nicht genau so gut irgend einem andern Subjekt als ge-
rade der Kirche anvertrauen konnte. Die Kirche als Kirche und die Kirche als Ver-
walterin der Geheimnisse Gottes sind fast nur zuféllig ein und dieselbe Grofle. Wol-
len wir die Beziehung zwischen Kirche und Sakramenten deutlicher und tiefer erken-
nen, dann ist zu handeln:

I. Von der Kirche als der Kirche der Sakramente, so daf wir von der Kirche und
ihrem Wesensverstindnis her uns auf die Sakramente hinbewegen.

I1. Von den einzelnen Sakramenten als Selbstvollziigen der Kirche, so dafl wir bei

den einzelnen Sakramenten ihre Beziehung zur Kirche zu erkennen suchen und

nns so von den Sakramenten her einer Wesenserkenntnis der Kirche nihern.

I. Die Kirche als Kirche der Sakramente
1. Die Kirche als Heilsgegenwart und die sakramentale Struktur der Kirche

a) Die Kirche ist nicht blof eine religiése Institution, die zur Erfilllung unserer
personlichen religidsen Bediirfnisse gegriindet ist. Daf sie zu dieser Absicht nicht von
den Menschen selbst hervorgebracht wurde, ist selbstverstindlich. Sie ist aber auch
nicht blof eine von oben, von Christus gegriindete Heilsanstalt. Die institutionelle,
hierarchisch durch Recht und Amter organisierte Verfafitheit der Kirche (die es gibt,
die wesentlich fiir die Kirche ist und die an der Heilsnotwendigkeit der Kirche teil-



Kirdhe und Sakramente 435

nimmt) ist die rechtliche Verfafitheit von etwas, was schon da ist. Das zu Ver-
fassende, zu Organisierende, in einer hierarchisch rechtlichen Ordnung zu Reprasen-
tierende ist aber nicht eine amorphe Masse heilsbedirftiger einzelner Menschen,
sondern ist schon ,, Volk Gottes“. {Ueil es ein solches ist (nicht nur werden soll), er-
hilt es in der Kirche seine organisierte Verfafitheit nach dem Wiilen Christi und
durch seine Stiftung. Was heiflt das genauer?

Zunadist ein Vergleich! Ein echter, geschichtlich gewordener Staat ist bei all
seiner Bedeutsamkeit fiir das Leben eines Volkes nicht dasjenige, was zum ersten
Mal eine amorphe Masse einzelner Menschen zu einer Gemeinschaft zusammen-
schlieBlt. Vielmehr: weil Volk ist, weil es eine gemeinsame Geschichte dieser Men-
schen, einen gemeinsamen Lebensraum, cine bestimmte geschichtliche Sendung, eine
gemeinsame Kultur usw. gibt, darum soll es diesen Staat geben. Natiirlich bedin-
gen sich diese beiden Groflen gegenseitig, weil ja auch das gemeinsame kulturelle Le-
ben eines solchen Volkes mit seiner einen Geschichte wieder auf der Existenz eines
gemeinsamen Staates aufruht (oder mindestens aufrulien kann). Aber das dndert
nichts an der Sache: Staat ist, weil Volk als schon vorhandene Einheit des Raumes,
der Geschichte, der Kultur, der Aufgabe usw. ihm {logisch, nicht notwendig zeitlich)
vorausgeht. :

Ein dhnliches Verhdltnis obwaltet zwischen der Kirche (als rechtlich organisierter
Gesellschaft) und dem, was wir ,Volk Gottes* nennen wollen. Was ist mit diesem
Volk Gottes gemeint? Der ewige Logos des Vaters ist als Sohn Mariens, als einer
Tochter Adams, eines Geschlechtes mit uns geworden, — nicht nur einer (gleich-
sam abstrakt betrachteten) Natur! Er gehort in die eine Menschheit hinein, die nicht
nur die gedankliche Zusammenfassung der vielen einzelnen Menschen ist, sondern
cine wirkliche Einheit durch den Willen Gottes bildet, die {so schwer sie kategorial
genau zu bestimmen sein mag) in Erscheinung tritt in der monogenistischen Abstam-
mung aller Menschen von dem einen Adam, ~— die iibernatiirlich erhoht ist durch die
Berufung aller Menschen in dem einen Adam zu einem iibernatiirlichen Ziel, — die
sich auswirkt in der Erbsiinde und der einen Heils- und Unheilsgeschichte aller Men-
schen. Diese Finheit wird nun bestitigt und erhéht und endgiiltig durch die Mensch-
werdung des Logos. Indem ER Mensch wird, ist seine menschliche Natur ohne
weiteres — kraft der hypostatischen Union durch die heiligmachende Gnade — auch
in sich selbst vergéttlicht und der unmittelbaren Gottesgemeinschaft in Schau und
Liebe teilbaftig. Weil dieser Mensch Jesus aber cin Glied dieser einen Menschheit
ist, ist diese in ihm und durch ihn (selbst wenn sie es in Adam nicht wére oder es
nicht deshalb in Adam wire, weil sie es durch den erstgewollten Christus ist) be-
rufen zu einem ibernatiirlichen Ziel. Diese Berufung hilt Gott, trotz der Sinde,
gegeniiber der ganzen Menschheit aufrecht wegen dieses Christus, der in seinem Sein
und seinem Handeln — dem Opfertod am Kreuz — das Glied dieser einen Mensch-
heit ist. Gott sieht alle Menschen als Briidder und Schwestern seines fleischgewordenen
Sohnes, als Volk Gottes, mit dem er den neuen und ewigen Bund in jener Vereini-
gung zwischen Gott und der Kreatur geschlossen hat, die wir die hypostatische
nennen. Die eine Menschheit ist durch die gnadenvolle Ankunft des Logos im Fleisch,
in der Geschlechtseinbeit, in der Geschichte der Menschheit eine konsekrierte Mensch-
heit, eben das Volk Gottes geworden.



436 Karl Rahner

Mag biblisch und in der heutigen kirchenamtlichen Terminologie ,Kirche* und
auch ,Leib Christi immer die rechtlich verfafite, hierarchisch durch Christus organi-
sierte, gesellschaftlich strukturierte Gemeinschaft der in Christus zum iibernatiir-
lichen Heil berufenen einen Menschheit genannt werden: das dndert nichts an der
Tatsache, daf dieser rechtlichen Vergesellschaftung der zur Erlésung Berufenen {und
auch ihrer personalen Ubernahme dieser Berufung) eine Konsekration der einen
Menschheit sachlich und sogar zeitlich vorausgeht, die geschehen ist in der Mensch-
werdung und dem Kreuzestod des ewigen Wortes des Vaters. Als Volk Gottes und
als rechtlich-gesellschaftlich organisiertes Volk Gottes ist die Kirche nun eben nicht
nur Heilsanstalt, sondern die Fortsetzung der heilsgeschichtlichen Stellung und Auf-
gabe Christi, sein Bleiben in der Geschichte, sein Leib. Um das besser zu verstehen,
miissen wir noch etwas auf Christus selbst blicken.

b) Christus ist die geschichtliche Realprisenz des eschatologisch siegreich geworde-
nen Erbarmens Gottes. Die Fleischwerdung Gottes betrifft nicht blof den Einen, der,
wenn er spater will, fiir die stiindige Menschheit eintreten kann durch eine Genug-
tuung, die einen Rechtsanspruch begriindet. Dann wire durch sie als solche nodch gar
nichts iber die Erlosung bestimmt. Faflt man den Zusammenhang zwischen Mensch-
werdung und Kreuz so auf, dann wird man weder der ,physischen® Erlosungs-
theorie der griechischen Kirchenviter gerecht noch begreift man, warum die hypo-
statische Union auch nach dem Kreuz weiterdauert, noch kann man eigentlich ver-

_ stehen, warum die Erlosung gerade durch eine Teilnahme am Geschick der Siinder
als solcher, durch das Ausleiden ihres Todes, der die Erscheinung ihrer Schuld ist,
geschah. Nein, in der Inkarnation hat Gott die Welt grundsitzlich und endgiltig in
sein Erbarmen hinein angenommen. Durch sie ist die ganze Erldsung schon formal
vorbestimmt, auch wenn sie im Ausleiden des Todes noch durchgefithrt werden
muf, weil eben der Logos das Fleisch der Siinde (wie Paulus sagt), also das dem
Tod geweihte Fleisch und ein echt personal zu vollziehendes Menschenleben ange-
nommen hat (nicht nur eine statische, ungeschichtlich verharrende Natur).

In der Inkarnation ist also die ganze Menschheit schon grundsitzlich zum Heil
angenommen, in diesem endgiiltig mit Gott zu personaler Einheit verbundenen Glied
Christus. In dem Augenblick, in dem der Logos eine Menschennatur aus und in der
Einheit der einen Menschheit annimmt, ist die Erlésung nicht mehr aufzubalten und
nicht mehr riickgdngig zu machen. Es ist iiber das Schicksal der Welt endgiiltig ent-
schieden; und zwar im Sinne des Erbarmens Gottes. Vor Christus war der Dialog
Gottes und der Menschheit in der Heils- und Unheilsgeschichte offen, die Ge-
schichte der Menschheit als ganze (was in beiden Richtungen noch nichts Eindeuti-
ges liber den einzelnen als solchen sagt) konnte zum Heil und zum Unheil ausgehen.
Fs war nodh alles in Schwebe. Neue, unberechenbare und iiberraschende Reaktionen
des lebendigen Gottes, der in der ganzen Geschichte handelnd erscheint, konnten
sich ereignen. Wie diese sein wiirden, war am vorausgehenden Ablauf der Geschichte
der Menschheit mit Gott nicht eindeutig ablesbar, Nun aber ist im WORT Gottes das
letzte Wort Gottes in die greifbare Geschichte der Menschheit als Wort der Gnade,
der Versohnung und des ewigen Lebens hineingesprochen worden: Jesus Christus.
Die Gnade Gottes kommt nicht mehr (wenn sie kommt) steil von oben, vom Gott
einer absoluten Welttranszendenz, ungeschichtlich und blof fallhaft, sondern sie



Kirdie und Sakramente 437

ist dauernd der Welt, und zwar in geschichtlicher Greifbarkeit, eingestiftet im Flei-
sche Christi als ein Stiick der Menschheit und der Welt und ihrer Geschichte selbst.

Das meinen wir, wenn wir sagen: Christus ist die geschichtliche Realprisenz des
eschatologisch siegreichen Erbarmens Gottes in der Welt. Man kann auf eine sicht-
bare, geschichtlich greifbare, ranmzeitlich fixierte Grofie in der Welt selbst verweisen
und sagen: Weil das da ist, ist Gott mit der Welt versohnt; hier ,erscheint unserer
Raumzeitlichkeit die Gnade Gottes; darin hat sie ihr raumzeitliches Zeichen, das mit
sich bringt, was es anzeigt. Christus in seiner geschichtlichen Existenz ist in einem
die Wirklichkeit der erlésenden Gnade Gottes und ihr Zeichen (res sacramenti und
sacramentum), die dorch ihn nicht mehr, wie vor ihin, als noch verborgener Wille
des fernen, transzendenten Gottes iber der Welt waltet, sondern in ihm als der Welt
endgiltig eingestiftet gegeben ist und zur Erscheinung kommt.

Dabeti ist noch folgendes zu beachten: Es gibt amtliche, 6ffentliche Geschichte und
es gibt private Einzelgeschichte. Die Geschichte eines Volkes ist nicht einfach die Sum-
me der privaten Einzelgeschichten der Menschen, die dieses Volk zusammensetzen. Es
gibt auch die Geschichte eines Volkes als eines solchen und ganzen. Das gilt analog
fiir die Heils- und Unheilsgeschichte, die sich zwischen der Menschheit und dem ge-
schichtlich in der Welt handelnden Gott abspielt. Auch da gibt es die private Heils-
und Unheilsgeschichte des einzelnen und die 6{fentliche, amtliche, ,politische* (von
polis!) Geschichte der Menschheit und der Volker in Heil und Unheil, wie diese von
Gott und den 6ffentlich und amtlich, wortfithrend fiir Volker und Zeiten handeln-
den Menschen gewirkt werden. In diese Geschichte gehort Christus hinein. In dieser
Dimension des politeuma (gemeinsam) des Heiles ist er das sakramentale Urwort
Gottes in der Geschichte der einen Menschheit; in dem Gott sein endgiiltiges Er-
barmen kundtat, indem er es in Jesus wirkte, und es wirkte, indem er es in ihm
kundtat.

c) Die Kirche ist nun die Fortsetzung, das Gegenwartigbleiben dieser eschatologi-
schen Realprisenz des siegreich und endgiiltig in die Welt eingestifteten Gnaden-
willens Gottes in Christus. Die Kirche ist das Anwesendbleiben jenes sakramentalen
Urwortes endgiltiger Gnade, das in Christus in der Welt ist, das Gesagte bewirkend,
indem es im Zeichen gesagt wird. Als solches Bleiben Christi in der Welt ist die
Kirche wirklich das Ursakrament, der Ursprung der Sakramente im iiblichen Sinn
des Wortes. Von Christus her hat die Kirche schon an sich eine sakramentale Struk-
tur. Sie hat eine raumzeitliche, geschichtliche Greifbarkeit (mit der doppelten Dimen-
sion des Volkes Gottes und dessen rechtlicher, gesellschaftlicher Verfafitheit). In die-
ser Greifbarkeit bleibt Christus in der Kirche, die sein Leib und seine Brant ist.
Er gibt die Kirche nicht mehr anf und kann sie nicht mehr aufgeben, wenn anders
er selbst in Ewigkeit im Fleisch der einen Menschheit bleiben will.

Dieses Bleiben Christi in der Kirche ist das Zeichen dafiir, dafl Gott erbarmend
in Christus sich mit der Welt in Liebe identifiziert. Weil Zeichen der in Christo sieg-
reichen Gnade Gottes in der Welt, ist darum dieses Zeichen nie in der realen Még-
lichkeit, leeres Zeichen, inhaltentleertes Zeichen zu werden. Die Kirche ist als ge-
schichtliche und gesellschaftliche Grofle immer und endgiiltig das Zeichen, mit dem
wirklich und unldslich gegeben ist, was durch es angezeigt wird. Auch bei ihr (so
wie bei Christus der Unterschied zwischen seiner Gottheit und Menschheit unver-



438 Karl Rahner

mischt, aber auch ungetrennt obwaltet) ist Zeichen und Sache, geschichtliche Greifbar-
keit und heiliger Geist nie dasselbe. Aber wie bei Christus ist beides auch nicht
mehr trennbar. Die Kirche ist die amtliche Gegenwart der Gnade Christi in der
offentlichen Geschichte der einen Menschheit. In ihrer gesellschaftlichen Verfafitheit
erhilt das Volk Gottes als tatsichlich durch Christus erldstes seine eindentige ge-
schichtliche Greifbarkeit. Das bedentet (wenn wir diese Wirklichkeit weiter entfal-
ten) ecine inkarnatorische Gegenwart der {Wahrheit Christi in der Kirche durch
Schrift, Tradition und Lehramt, eine inkarnatorische Gegenwart des Willens Christi -
im Lehramt der Kirche, insofern es das Gebot Christi verkiindet, und im Hirtenamt
der Kirche, in ithrem Redit und ihrer Verfassung, eine inkarnatorische Gegenwart
der Gnade Christi in der Kirche durch die Sakramente. Von Christus her gesehen ist
die Kirche die Verlautbarung seiner Gnadengegenwart, von den Sakramenten her -
geschen das Ursakrament.

2. Dic Entfaltung der sakramentalen Struktur der Kirche in den Sakramenten

a) Uerschiedene Aktualititsstufen der Kirche

Die Kirche ist keine mythische Grifle, die wir in einem falschen Sinn versubstan-
tialisieren oder personifizieren dirfen. Sie ist eine durch Christi Stiftungswillen
vergesellschaftete Gemeinschaft des Volkes Gottes, das in der FEinheit der einen
Menschheit durch die Inkarnation begriindet ist. Auch wenn eine solche Gesellschaft
durch einzelne Menschen reprisentiert wird, so bleibt sie doch eine Gemeinschaft.
Eine Gemeinschaft existiert zwar in einem wahren Sinn immer (auch dann, wenn alle
ihre Glieder schlafen und der ,Vereinsbetrieb® augenblicklich ginzlich ruht). Aber
sie ist doch, um zu sein, darauf angewiesen, sich zu vollziehen, aktuell zu werden. Die
(dauernde) Existenz ciner solchen Gemeinschaft kann in der verschiedensten und in
verschieden dichter Weise sich konkretisieren, in Erscheinung treten, cine geschicht-
liche Greifbarkeit annchmen. Auf solche ,actus secundi ist eine Gemeinschaft von
geistigen Personen, weil sie ,nur® Gemeinschaft ist, noch viel mehr angewiesen als
eine einzelne substantielle Person. Man kann ruhig sagen: in dem Augenblik, wo
eine Gesellschaft fiir immer auf ihren aktuellen Selbstvollzug verzichten wiirde,
wiirde sie auch schon schlechthin zu sein aufhéren.

Das gilt nun auch von der Kirche: sie ist in einem vollen Sinne, in der hochsten
Stufe ihres realen Wesensvollzugs, indem sie lehrt, diec Wahrheit Christi bezengt,
Gott in ihren Gliedern liebt, das Kreuz Christi durch die Zeiten trigt, das Heil,
das ihres ist, kultisch gegenwirtig setzt in dem Opfer der Messe usw.

b) Die Kirche als das Zeichen des individuellen Heilsgeschehens

Wenn es richtig ist, was wir vorhin sagten, dafi nimlich die Kirche, als Fortsetzung
der Gegenwart Christi in der Welt, das Ursakrament des eschatologisch siegreichen
Erbarmens Gottes ist, dann ist dem einzelnen Menschen sein Heil dadurch angetra-
gen und zugesprochen, dafl er zu dieser Kirche in eine positive Beziehnng tritt. Diese
Bezichung mag unter Umsténden die verschiedensten Stufen und Intensititsgrade
haben, kann aber nie génzlich fehlen. Wir haben ja auch in der Unterscheidung zwi-
schen der Dimension des Volkes Gottes und der Dimension der rechtlichen Verfafit-



Kirche und Sakramente 439

heit dieses Volkes Gottes innerhalb der einen und ganzen Kirche eine Handhabe
sachlicher Art, solche Intensitatsstufen der Zugehérigkeit zur Kirche zu unterschei-
den, so dafl es tatsachlich keinen Fall des Heiles geben kann, von dem man sagen
miifite, er habe mit der Kirche und der Zugehorigkeit zu ihr nichts zu tun. So sehr
der einzelne in seiner individuellen Heilsgeschichte je sein eigenes, einmaliges, un-
vertretbares Heil in personaler Freiheit wirkt, er wirkt es immer, indem er zur Kirche
findet. Denn sie ist eben die Gegenwart des Heiles in der Welt.

Ist aber das Medium des Heiles, seine Gegenwart, von sakramentaler Struktur,
d. h. in der Einheit von Gnade und deren geschichtlich greifbarer Leiblichkeit ver-
fafit, dann muf} dies auch gelten von dem Eintritt in dieses Medium, und von jeder
weiteren Heilsentgegennahme aus diesern Medium durch den einzelnen. Das be-
deutet nun noch nicht, dafl jedwedes Entgegeunchmen des in der Kirche als dem Ur-
sakrament gegenwirtigen Heiles immer und in jedem Fall den Charakter eines
Sakramentes im engsten und technischen Sinn des Wortes habe. Es ist schon ge-
niigend angedeutet worden, dafi jedweder gnadenhafte Vorgang eine quasi-
sakramentale Struktur hat, am Gott-Menschlichen Christi teilnimmt. Aber wo die
Kirche also solche, in ihrer amtlichen, gesellschaftlich verfafiten Uffeutlichkeit und
Ausdriicklichkeit, als Heilsmedium der Gnade dem einzelnen begegnet, da haben
wir Sakramente im eigentlichen Sinn, und diese sind, umgekehrt gesehen, die we-
sentlichen Grundvollziige der Kirche selbst. Denn da ist sie selbst auf der hdchsten
Aktualitatsstufe das, was sie immer ist: die Gegenwart des Heiles fiir die Menschen
in der geschichtlichen Greifbarkeit ihrer Erscheinung, die das Zeichen der escha-
tologisch siegreichen Gnade Gottes in der Welt ist.

I1. Die cinzelnen Sakramente als Selbstvollziige der Kirche

Wir haben oben schon gesagt: dieKirche ist nicht nur eine Heilsanstalt, die Vollmach-
ten verwaltet, die Gott ebensogut jemand anderem zur Verwaltung geben kénnte.
Wenn die Kirche selbst das Zeichen der siegreichen Gnadengegenwart Gottes in der
Welt ist, insofern Christus seine Gegenwart in der Geschichte durch sie fortsetzt,
dann ist die Kirche nicht ein blofles Angebot Gottes an die Welt, sondern vielmehr
das Zeichen der schon angekommenen, der siegreichen Gnade. Dieses Zeichen kann
aber nur je im einzelnen sich ereignen, da siegreiche Gnade nur in der subjektiven
Heiligkeit des einzelnen da ist. Insofern ist die Kirche als geschichtliches Zeichen der
siegreichen Gnade nur im héchsten Akt der Vollziige des eigenen Wesens da, wo sich
Gnade als in diesem Sinne siegreich begibt, und zwar so, daf sie geschichtlich er-
scheint und zugleich sich wirklich als Heil des einzelnen ercignet. Das aber geschieht
in den Sakramenten. (Freilich wiirde man von da aus bei einer genaueren Betrach-
tung auch sehen, dafBl die Kirche als Kirche, die in ihren Gliedern wirklich die heilige
und als heilige greifbare ist, notwendig eine und dieselbe Kirche ist, in der sich diese
beiden Momente gegenseitig bedingen, obwohl sie nicht einfach im Einzelfall sicher
zusammenfallen dirfen, soll die Kirche auch die Kirche derer sein, die noch in Hoff-
nung pilgern und ihr Heil auf ein noch nicht offenbar gewordenes Gericht Gottes hin
wirken miissen.) Das soll nun im einzelnen an den sieben Sakramenten betrachtet
werden, wobei es uns darauf ankommt zu zeigen, dafl die Sakramente gerade als



440 Karl Rahner

Vorkommnisse der individuellen Heilsgeschichte einen ekklesiologischen Aspekt
haben. Denn dafl dieser den Sakramenten eignet, insofern sie amtliche Akte der Ver-
walterin der Mysterien Gottes sind, das ist von vornherein selbstverstiandlich.

Noadh eine Uorbemerkung: Man konnte einmal darauf reflektieren, warum Jesus
nach dem Zeugnis der Evangelien in einer scheinbar so erschreckend unsystemati-
schen und zufilligen Weise die einzelnen Sakramente einsetzt, bzw. von ihnen redet.
Einige werden in seinem Leben gar nicht erwéhnt, nimlich Firmung, Krankenslung
und Ehe. Von den andern ist fast so nebenbei die Rede, ohne jede systematische Ord-
nung. Am frithesten von der Bufie {(wenn wir nicht annehmen miissen, dafl durch die
Johannestaufe und durch Joh 3 doch schon frither von der Taufe die Rede ist). Man
kann sagen, dafl es Jesus eben gar nicht auf eine systematische Ordnung ankam, daf}
er gar nicht unter einem so abstrakten Begriff ,Sakramente® die greifbaren Heils-
taten seiner Liebe an einzelnen in ihrer Konkretheit betrachtete. Aber wenn wir
auch da wieder die Kirche als Ursakrament sehen, kommen wir vielleicht doch zu
einem noch besseren Verstindnis dieser an sich auffallenden Tatsache.

Wo die Kirche in ihrer hierarchischen Ordnung als die Gemeinde des Heiles in
Christus (im Gegensatz zur alttestamentlichen Heilsgemeinde) verstanden wird, mufl
der Blick nicht so sehr auf die Frage gehen, unter welchem Ritus man zum ersten
Mal in sie hineinkommt, als auf die Tatsache, dafl eine solche Zugehorigkeit (im
vollen Sinn) aus dem Wesen ihrer hierarchischen Verfassung heraus immer not-
wendig unter der Verfiigung derer steht, die in diesem Sinn binden und Iésen
konnen. Und schon sind wir (wenigstens auch) bei dem, was wir heute das Sakra-
ment der Bufle nennen. Wenn sich diese neue Gemeinde der an Jesus Glaubenden
immer mehr absetzt von der Welt, die den Herrn dieser Gemeinde und damit die
an ihn Glaubenden von sich weg in den Tod st6fit, dann ist der Augenblic da, wo in
der kultischen Feier dieses Todes, der das eigentliche Leben dieser Kirche
ist, diese Gemeinde ihr eigenstes, innerstes Wesen ergreift. Wir sind beim
Abendmahl. Dann ist auch von selbst verstindlich, dafl dieser hochste 3elbstvollzug
unter der autoritativen Leitung derer gefeiert werden mufi, die die von Christus
bestellten Fithrer dieser Heilsgemeinde sind. Dafl die Weitergabe dieser kirchen-
bildenden Vollmacht selbst ein von Christus gewollter Grundakt dieser Kirche ist, die
sich so als gelegentliche Grofie selbst durch einen geschichtlich greifbaren Akt durch-
hilt, also ein Sakrament (das der Priesterweihe}, das braucht dann gar nicht mehr
eigens gesagt zu werden, sondern erfliefit aus dem Wesen dieser Kirche von selbst.
Fast wie am Rand kann dann auch einmal ausdriicklich gesagt werden, wie der Ritus
der ersten Aufnahme eines bisher Draufienstehenden in diese Gemeinde erfolgen
soll, die bisher eher auf ihr eigenes inneres Leben geblickt hat. So ist dann von der
Taufe die Rede. Erst dann, wenn sich die Kirche an Plingsten als die charismatisch
erfiillte Kirche des Geistes erfahrt, wird sie reflex darauf achten, dafl der volle Auf-
nahmeritus Schuldabwaschung und Geisthandauflegung uinfassen mufi: die Firmung
wird ausdriicklich als Grundvollzug der Kirche, die ihr eigenes Wesen notwendig in
der Konstitution des Vollbiirgers ausspricht, d. h. als Sakrament, gesehen werden.
(Mit solchen Uberlegungen soll nicht bewiesen werden, dafl Jesus iber diese Sakra-
mente gar nichts ausdriicklich gesagt habe, sondern nur gezeigt werden, dafl wir auf
ein solches Wort nicht so sehr angewiesen sind, wie eine zu positivistische Theologie
manchmal zu meinen scheint, die dann — verlegen wird, wenn ein solches Wort nicht
aufgetrieben werden kann, und es in solcher Verlegenheit ein wenig gar zu kithn und
zuversichtlich tuend postuliert). Noch spéter (ohne Schaden fiir die Sakramentalitit)
kann dann der Blick des Glaubens darauf hingehen, dafl die Fhe wegen ihres in der
Schrift bezeugten Zeichencharakters fiir die Liebe Gottes in Christus zur Menschheit,
fir die Liebe, die zum neuen und ewigen Bund fithrt, in der Kirche, fiir die Kirche
und fiir die Menschheit ein Zeichen der Gnade Gottes sein mufi, das gar nicht aus



Kirche und Sakramente 441

dem dhristlichen Dasein weggedacht werden kann, das also zu den grundlegenden
Erscheinungen des dhristlichen Daseins gehort, und also als solches grundlegendes
Zeichen der Gnade in der Kirche gar kein leeres Zeichen sein kann, sondern eben in
seiner Weise auch ein Sakrament ist. Dafl auch dort die Kirche ganz als sie selber in
héchster Aktualitat da sein mufl, wo sie einem einzelnen Menschen versichert, dafl
er zu ihr und nicht zur Welt gehort, dem in der Todesnot diese Welt als verlif-
liche und gefihrliche zumal unterzugehen droht, das ist auch nicht sehr schwer zu
begreifen, wenn wir uns dem Glaubensinstinkt der Kirche willig 6ftnen: Und damit
sind wir auch bei der Sakramentalitit des Glaubensgebetes unter Salbung, das wir
die Krankenolung nennen, ohne dafl wir dafiir ein ausdriickliches Wort Jesu an seine
Apostel unbedingt voraussetzen miissen.

Aber es mufl auch bei diesen Uberlegungen nochmals der Vorbehalt gemacht wer-
den, den wir schon frither ausdriicklich gemacht haben: solche Deduktionen blicken
auf ein konkretes Wesen der Kirche; sie sind Versuche eines Nachvollzuges von Ein-
sichten des Glaubensbewufitseins der Kirche, die die Kirche in einer langen, vom
Geist geleiteten Geschichte gewonnen hat, nicht aber absolut ,eigen- und selb-
stindige“ mathematische Beweise.

1. Wir beginnen mit der Eucharistie. Denn sie darf nicht einfach nivellierend
unter die andern Sakramente eingereiht werden. Das deutet schon das Konzil von
Trient an (Dz. 846; 876); das ergibt sich aus der realen Gegenwart des Leibes Christi;
aus der Tatsache, daf} hier nicht nur ein Sakrament, sondern auch das Opfer des
Neuen Bundes gegeben ist; aus der Lehre, die die Eucharistie als die Quelle der
andern Sakramente betrachtet (vgl. M. de la Taille, Mysterium fidei). Zweifellos ist
die Feier der Eucharistie ein absolut zentraler Vorgang in der Kirche. Wir diirfen nie
dulden, daf} die Messe bei den Glaubigen (diese Gefahr ist noch lange nicht tdber-
wunden) aufgefafit wird als bloe Herstellung der realen Gegenwart Christi im Sa-
krament zum Zweck einer moglichst individualistisch gedachten Kommunion. Nicht
darum, weil der Gesichtspunkt einer persénlich-individuellen Begegnung mit dem
SBrautigam der Seele“ falsch wire oder verdchtlich gemacht werden diirfte oder
seine Bekdmpfung durch solche geduldet werden diirfte, die sich ein personliches
geistliches Leben sparen wollen. Wir diirfen das darum nicht dulden, weil das eine
Verkiirzung des Glaubens, wenn nicht in der Theorie, so doch in der Praxis wire.
Denn der Glaube sagt uns: die Messe ist das Opfer der Kirche so sehr, dal auch die
privateste Messe eines Priesters immer noch Opfer der Kirche ist (und auch nach
Méglichkeit als solches erscheinen soll; Dz. 944; 955); die Kommunion ist ein tiefe-
res Fingegliedertwerden in den mystischen Leib Christi, weil der Erléser seinen
wirklichen Leib der Kirche als Zeichen jener Einheit und Liebe hinterlassen hat,
durch die er alle Christen untereinander verbunden wissen wollte (Dz. 873a; 875).

Wir dirfen rithig sagen: die Teilnahme am physischen Leib Christi durch sein
Essen gewdhrt uns die Gnade Christi, insofern dieses gemeinsame Essen von einem
Brot (1 Kor 10, 14—18) wirksames Zeichen der {erneuten, personal iibernommenen,
vertieften) Teilnahme und Eingegliedertheit an jenem Leibe Christi ist, in dem man
an seinem heiligen Geiste teilnehmen kann, d. h. an der Kirche. M. a. W.: ,res et
sacramentum® (also Erstwirkung und vermittelnde Ursache der {ibrigen Wirkun-
gen) in diesem Sakrament ist die (vertiefte) Fingliederung in die Einheit des
mystischen Leibes Christi. Dafiir sprechen schon die zitierte Stelle bei Paulus, die
ersten Eucharistiegebete der Urkirche in der Didache; die Eucharistielehre des hl.



442 Karl Rakner

-

Augustinus, der immer diesen Gesichtspunkt so sehr hervorhebt, daf er in den
Verdacht einer spiritualistischen Verflichtigung der Lehre von der realen Gegenwart
kommen konnte; Hinweise bei Thomas, der die Fucharistie als ,Sakrament der
kirchlichen Einheit* betrachtet (I1I q. 82 a. 2 ad 2) usw.

Wer lieber den unter den eucharistischen Gestalten gegenwirtigen und durdch sie
als Zeichen fiir uns gegebenen Leib Christi selbst als zeichenhafte Wirkung = Wir-
kung, die in sich noch einmal zeichenhaft ist, (,res et sacramentum®) bezeichnen will
(die Zeicheneinheit aus Gestalt und Wort also als sacramentum tantum, alle Gna-
denwirkungen schon als res gedacht), was sicher die iibliche Anffassung ist (vgl. Dz.
415), der mifite mindestens sagen, daf} der Leib Christi Zeichen seiner Gnade ist,
insofern er als Zeichen der Einheit seines mystischen Leibes, als Unterpfand des
Heiles und als Opfergabe an Gott im Besitz der Kirche ist; der miifite ferner die ver-
schiedenen Wirkungen der Eucharistie (die er alle unter den Begriff der res sacra-
menti fafit) unter sich in einer sinnvollen Weise ordnen. Dann aber wiire gewif wie-
der die Einheit mit dem geistbelebten mystischen Leib Christi (analog zu den andern
Sakramenten, vor allem der Taufe, wo der Begriff sacramentum et res urspriing-
lich herstammt) immer noch die den andern Wirkungen vorgeordnete Wirkung des
Sakraments. (Dementsprechend hebt Innozenz III. an der eben zitierten Stelle als
Wirkung des Sakraments nur ,unitas et caritas* hervor, denkt also hier noch ganz
ekklesiologisch; Dz. 415))

Man mufl ferner bedenken: zum sakramentalen Zeichen der Gegenwart gehort
immer (auch wenn es physikalisch verklungen ist) das Konsekrationswort. Dieses aber
ist ein Wort vom neuen und ewigen Bund, der geschlossen wurde im Blute Christi.
Unter diesem Wort (gleichgiiltig, ob das ad validitatem immer ausdriicklich gesagt
werden mufl oder nicht) ist Christus im Sakrament gegenwirtig. Er ist also gegen-
wirtig als Band der Einheit, als Grund des Bundes zwischen Gott und den Men-
schen, also als Einheit der Kirche. Weil er sich real und immer neu als das Opfer
fir die Kirche (Eph 5, 25 {.) und der Kirche gibt, weil er in der Kirche in sakramen-
taler Greifbarkeit existiert, darum ist Kirche. Und sie tritt in intensivster Weise als
solche in Erscheinung, sie vollzieht sich selbst in hochster Aktualitit, wenn sie Eucha-
ristie feiert. Denn hier ist alles, wodurch die Kirche konstituiert wird, in voller ge-
genwirtiger Greifbarkeit gegeben: ihre Aussonderung aus der Welt (die auch heute
noch eine Art Arkandisziplin z. B. auch gegen Television fordert und legitimiert),
ihre hierarchische Struktur (Priester und Gemeinde), ihre dienende Offenheit auf
Gott hin, die ihr verbietet, sich als Selbstzweck zu setzen (Opfer), ihr Sagen des
wirksamen Wortes, das gegenwirtig setzt, indem es proklamiert (das Anamnesewort
ist das Urwort der Kirche: vgl. K. Rakner, Priester und Dichter, v. Ficker-Festschrift
oder Sdiriften znr Theologie, Bd. III), ihre Einheit (das eine Brot, von dem alle
essen im heiligen Mahl), ihre Erwartung des endgiiltigen Reiches, dessen Herrlich-
keit in dieser Feier kultisch vorweggenommen wird, ihre Bufie (im Begehen des
Opfers, das fiir die Siinde der Welt dargebracht wurde [vgl. Dz. 875; 940: donum
paenitentiae concedens]), die Uniiberwindlichkeit der Gnade Gottes, die ihr, damit
sie die heilige sei, endgiiltig geschenkt wurde (da sie den leibhaftig hat, der der Sieg
ist, und da sie schon den endgiiltigen Sieg des Reiches Gottes vorausfeiert, indem sie
den Tod des Herrn, der der Sieg ist, proklamiert, in dem BewuBltsein, daf sie das



Kirche und Sakramente © 443

tun wird, bis er wiederkommt: 1 Kor 11, 26), ihre radikale Fremddienlichkeit (das
Opfer an Gott und pro totius mundi salute, fir das Heil der ganzen Welt).

Man kénnte im Zusammenhang mit dem eben Gesagten noch auf vieles hinweisen,
das nur noch — mehr als Frage — angedeutet werden soll. Es wurde schon ganz kurz
darauf hingewiesen, wie die Eucharistie eigentlich auch der Ansgangspunkt alles
kerygmatischen Redens in der Kirche ist. Das Anamnesewort ist in der Kirche das
zentralste Wort, weil es am realsten und intensivsten das gegenwirtig macht als
unser Heil, was es sagt. Darum kann alles andere Wort in der Kirche letztlich nur
Vorbereitung, Auslegung und Verteidigung dieses einen Wortes sein, in dem das
fleischgewordene Wort Gottes als unser Heil in unsere Raumzeitstelle riickt. — Wenn
das frither Gesagte deutlicher werden sollte, miifite darauf reflektiert werden, in wel-
cher Weise die Kirche iiberhaupt (die Gesamtkirche) in der einzelnen Gemeinde mit-
gesetzt ist, sich in deren Feier als ganze in ihrer hochsten Aktualititsstufe gegen-
wirtig setzt. Es wird wohl weder den gemeinten Sachverhalt ganz genau treffen,
wenn man sich die einzelne Gemeinde einfach als ein Stiick der Kirche (wie einen
Regierungsbezirk cines Staates) vorstellt, noch wenn man die Kirche als Gesamt-
kirche hypostasiert und sie in einer rein juristischen Weise als Subjekt der Mef3-
feier der einzelnen Gemeinde auffafit. Gerade von den bisher angestellten Uber-
legungen iiber die geschichtliche Heilsgegenwart her ist es wohl méglich, ein Ver-
stindnis dafiir zu gewinnen, daff, wo in geschichtlicher Greifbarkeit das eschatolo-
gisch siegreiche Heil Gottes gegenwirtig wird (ganz gleich, wie dies im einzelnen ge-
schieht und wer der menschliche Trager dieser Sichtbarkeit ist), die Kirche als das
konkretisierte und gesellschaftlich verfafite Volk Gottes in Erscheinung tritt, also
Kirche als ganze anwesend wird. Von hier aus kdnnte man vielleicht der Paulinischen
Auffassung der Kirche als Gesamtkirche und der Kirche als Einzelgemeinde in ihrem
gegenseitigen Verhaltnis niherkommen (wie es ja anch schon ein interessantes Pro-
blem wire, wie in der Zeit Christi einzelne Gruppen und Bruderschaften ihr Verhalt-
nis dachten zum gesamten Bundesvolk, von dem sie sich unterschieden und fir das sie
sich doch reprisentativ und als Verwalter der Verheiflungen an das Gesamtvolk
fihlten).

Bei allen vorherigen Uberlegungen darf nie itbersehen werden, dafl die Kommu-
nion, auch insofern sie ein individuelles Heilsereignis ist, eine enge Bezichung zur
Kirche hat: Indem die Kirche dem einzelnen den Leib Christi reicht, in dessen Be-
sitz als ihres Heilsunterpfandes und der Heilsgegenwart in ihr sie ist, macht sie ihn
zu seinem individuellen Heil der Einheit, der Liebe und der Geisterfiilltheit dieser
heiligen Bundesgemeinde Gottes teilhaftig und erfiillt ihn so mit aller Gnade. — Doch
mufl es nun genug sein mit solchen Ausblicken, durch die der Grundgedanke von
der Bezichung der Eucharistie zur Kirche noch besser verstindlich gemacht werden -
kénnte.

2. Von der 7Taufe braucht nicht viel gesagt zu werden. Nicht weil eine Beziehung
zur Kirche da nur schwer entdedkt werden konnte, sondern weil dieser bekannt und
selbstverstidndlich ist. Jeder wei ja, dafl nach der ausdricklichen Lehre der Kirche
(Dz. 324; 570a; 696; 864; 1413; 1936a; 2203; CIC can. 87) die Taufe (zunichst min-
destens auch) das Sakrament der FEingliederung des Menschen in die Kirche ist. Aber



444 Karl Rahner

wir kénnen weiter gehen: Diese Eingliederung (als gliubiger Anschlufl an die Heils-
gemeinde des Herrn, wobei auch das Bekenntnis des Glaubens von vornherein nicht
das Aussprechen einer individuellen und privaten ,Weltanschauung® ist, sondern
das Bekenntis zum Glauben der Kirche, ein Sichhineingeben in einen bestehenden
Glauben, der als real vollzogener in der Kirche erscheint) ist nicht nur irgendeine,
auch bestehende Wirkung der Taufe. Das Eingeglicdertsein in die Kirche ist also
zeichenhafte Wirkung, ,sacramentum et res“, bei diesem Sakrament der christlichen
Initiation. Dafl die volle Zugehorigkeit zur Kircie als dem geistbelebten Leib
Christi (wenn kein Hindernis gesetzt wird fiir die Auswirkung des Geistes der
Kirche) alle anderen Wirkungen der Taufe mit sich bringen kann, daf also diese
Gliedschaft als zeichenhafte Wirkung (sacramentum et res) aufgefafit werden kann,
das braucht nach dem bisher Gesagten Gber das Wesen der Kirche nicht mehr lang
bewiesen zu werden. Man bedenke auch, dafl im AT und im NT das Subjekt des
Heiles, an das Gottes Erbarmen sich wendet, zunichst immer das Volk, die Valker,
die Kirche der Partner im Bund (was der einzelne als solcher auch nicht sein kann)
ist und der einzelne immer nur als Glied solchen Volkes der Verheiflung an der
Gnade Anteil gewinnt.

Nun hat man sich daran gewdhnt, den sakramentalen Charakter als erste Wir-
kung der Taufe, als vermittelnde Ursache der iibrigen Wirkungen der Taunfe und
5o als deren zeichenhafte Wirkung (sacramentum et res) zu betrachten. Was wir eben
sagten, soll und braucht nicht als Widerspruch zu dieser allgemeinen Lehre ver-
standen werden. Man muf sich nur unter Charakter etwas Konkretes denken. Man
muf fragen, was dieses geistige und unzerstérbare Zeichen, das der Seele eingeprégt
wird, eigentlich bedeutet. Wenn man dieses Zeichen nicht willkirlich mystifiziert,
wenn man auf den Ursprung der Lehre vom Taufcharakter bei Augustinus hinblick:
(wo er abgeleitet wird aus dein Wissen um die Einmaligkeit der Taufe — daraus und
nicht aus andern theologischen Quellen — und wo er immer ein Zeichen der Zu-
gehorigkeit zur Herde und zum Kriegsheer Christi ist, auch wenn das Schaf entlaufen
und der Soldat desertiert ist): dann wird man durchaus sagen konnen, daf} der sakra-
mentale Charakter seiner Inhaltlichkeit nach die bleibende, durch ein sakramental-
geschichtliches Vorkommnis geschehene Beanspruchtheit des Getauften durch die
Kirche Christi ist. Dabei ist es dann fiir unsere Blickrichtung gleichgultig, ob man
sagt, der Charakter sei einfach mit dieser Beanspruchtheit identisch, oder diese Ver-
pflichtetheit auf die Kirche sei begriindet in einer physisch-ontologischen Zusténd-
lichkeit der Seele, die ihr durch die Taufe verliehen wurde. Denn wenn man fragt,
worin diese nun bestehe, bzw. worin sie ihren Sinn und ihre Aufgabe habe, mufl
man dann doch auf diese geschichtlich sichtbar in Erscheinung getretene und als solche
bleibende Beanspruchtheit des einzelnen reflektieren. Tut man das nicht, dann kann
man auch nur noch durch sebr kiinstliche Ausreden ,erkliren“, wieso denn der
Charakter ein Zeichen sei. Denn wenn man diese Frage ohne solche Ausreden beant-
worten will, mul man auf ein Element verweisen, das sichtbar ist (ohne das es kein
Zeichen gibt) und auf ein dauerndes (wenn auch durch einen Akt gegriindetes)
Zeichen (ohne das es kein unzerstorbares Zeichen gibt). Worauf aber kénnte man
dann verweisen als auf das Genannte, das als ein soziales Dauerfaktum zwar nicht
eine Sichtbarkeit wie ein Haus usw. hat, wohl aber eine wirkliche geschichtliche und



Kirche und Sakramente 445

soziale Greifbarkeit, wie der Besitz eines Amtes usw., der auf Grund einer sichtbaren
Amtsiibertragung auch in sich selbst eine geschichtliche Greifbarkeit hat. Die Lehre
des hl. Thomas vom Wesen des Charakters brauchtidem nicht zu widersprechen. Man
muf sich nur fragen, warum dem Menschen durch den Charakter eine Teilnahme am
Priestertum Christi zukomme und wie diese Teilnahme von der durch die Gnade
unterschieden werden konne. Dann mufl man doch-antworten: sie kommt dem Men-
schen zu, insofern er Glied der Kirche ist und auf sie hingeordnet bleibt; insofern die
Kirche als sichtbare Kirche in der weltlichen Raumzeitlichkeit (und nicht nur in der
Tiefe des begnadeten Gewissens) die Fortsetzerin der hohepriesterlichen Funktion
Christi ist.

Um das Gesagte nicht miflzuverstehen, ist auch immer zu bedenken: auch dort,
wo ein Getaufter nach der Lehre der Enzyklika Mystici Corporis nicht mehr im
vollen Sinn Glied der Kirche ist (weil er Haretiker oder Schismatiker ist), bleibt er
durch das bleibende Faktum des Getauftseins (eine prasentische Aussage) auf die
Kirche in einer Weise hingeordnet, wie sie dem Nichtgetauften (selbst wenn er ge-
rechtfertigt ist) in der gleichen Art nicht zukommt.

3. Auch bei der Firmung ist eine Beziehung zur Kirche nicht schwer zu entdecken.
Wenn wir die Lehre der Apostelgeschichte {iber die Firmung fiberlegen, dann ist es
nicht schwer, zu bemerken, daf der durch die Handauflegung in der Firmung ver-
lichene Geist immer gesehen wird als ein Geist, der sich nach auflen charismatisch
kundtut. Weil man bei der Taufe allein ihn nicht feststellt, wird gesagt: ,sie haben
den Heiligen Geist noch nicht empfangen”. Der noch nicht empfangene Geist ist der
Geist, von dessen machtvoll brausendem Walten und Wirken man noch nichts erfah-
ren hat. Dieser als solcher also soll gegeben werden. Das braucht nicht notwendig in
der Weise zu geschehen, wie wir heute uns vermutlich ,Charismen® denken: in einem
auflerlichen Sinne auffallend und mirakulds. Wir erschen ja aus dem 1. Korinther-
brief, daf Paulus u. U. auch ganz niichterne Gaben und Talente unter die Charismen
zahlt, die der Geist den einzelnen Gliedern der Kirche zum Wohl der ganzen Kirche
schenkt.

Worauf es hier ankommt, ist dieses: Wir miissen sehen, dafl die Gnade Christi
eine doppelte Bewegungsrichtung hat. Sie ist die Gnade des Mitsterbens mit Chri-
stus, eine Gnade des Kreuzes und so des Unterganges der Welt, des Entnommen-
werdens dem Aon des Gesetzes, des Todes, der Siinde und darin auch aller inner-
weltlichen Ziele: was alles in der Taufe als dem Mituntergehen mit Christus in den
Tod zum Ausdruck kommt, in der dieses geschicht, weil es im Zeichen dargestellt
wird. Die Gnade Christi ist aber gleichzeitig Gnade der Inkarnation, also Gnade der
Annahme der Welt zur Verkldrung, Gnade, deren Sieg in der Welt sichtbar werden
will, also in ihrer Heilung, Bewahrung, Erlésung von der Nichtigkeit, der sie unter-
worfen ist; darum ist solche Gnade auch Gnade der Sendung in die Welt, des
Weltauftrags, der Weltverklarung. (Welche Funktion dieser Gnade dem einzelnen
vordringlicher als sein besonderer Auftrag zuteil wird, das verfiigt Gott durch seine
Berufung und die Austeilung der Charismen des Geistes, die nichts anderes sind als
bevorzugte Entfaltungsrichtungen des einen und selben Geistes, den alle empfangen
und mit denen sie allen dienen kénnen und sollen, auch denen, dic gerade die



446 Karl Rahner

scheinbar entgegengesetzte Gabe empfangen haben.) Weil auch diese zweite Sinn-
richtung der einen Gnade Christi, des Fleischgewordenen, des Gekreuzigten und
Auferstandenen ebenso wesentlich ist wie die erste (die in den Tod hineinschickt),
darum soll sie auch in einem eigenen sakramentalen Ritus ausdriicklich werden, ob-
. wohl es sich in einem gewissen Sinn in diesem Sakrament nur um die geschichtliche
Sichtbarwerdung und Erscheinung derselben Gnade wie in der Taufe handelt, die
nur unter einem andern Aspekt ,erscheint“ (freilich dadurch, wie durch jede sakra-
mentale Erscheinung, sich auch vertieft und vermehrt). Dieses zweite Sakrament ist
die Firmung, die Handaunflegung zum Empfang des charismatischen Geistes der
weltverklirenden Sendung in der Durchfithrung des Auftrages, der der Kirche als
solcher eignet, da sie ja als die heilige Kirche in der Fulle ihrer Lebenskraft und
Verklarungsmacht das Zeugnis Gottes in der Welt dafir sein soll, dafl Gott die
gesamte weltliche Schopfung nicht ihrer siindigen Nichtigkeit iiberlafit, sondern er-
16st, bewahrt und verklart.

Wenn wir die Firmung das Sakrament der Glaubensstirke und der Glanbens-
bezeugung vor der Welt nennen, dann darf darunter nicht nur verstanden werden,
daR der Christ in der Firmung die Gnade erhilt, durch den Heiligen Geist seinen
Glauben in einer glaubensfeindlichen Welt zu ,bewahren (lies: kiimmerlich durch-
zuretten), sondern dann ist das in dem umfassenden Sinne gemeint, den wir eben
anzudeuten versuchten. Von hier mufl auch das Apostolat gesehen werden, zu dem
der in der Firmung ,mundig“ gewordene Christ ausgesendet wird. Es ist nicht so
sehr und in erster und letzter Linie ein Apostolat der Verteidigung und der Selbst-
behauptung der Kirche, sondern eine Aussendung zu der Funktion, die der Kirche
gegeben ist, nicht damit sie sich angstvoll selbst behaupte und rette, sondern damit
die Welt durdh sie gerettet werde. Die Firmbeauftragung des Christen ist daher die
Beauftragung zu einer apostolischen Sendung in die Welt hinein als Stiick des
Amtes und des Auftrages der Kirche zur verklirenden Heimholung der Welt in
das Reich Gottes, das am Kommen ist. Es ist nicht so sehr die Gnade einer individu-
ellen Besorgung seines eigenen Seelenheiles, sondern die charismatische (= fur
andere segensreiche) Gabe, an der Sendung der Kirche mitzuarbeiten durch alle
Gaben, die dem Heil aller dienen konnen.

4. Daf} die Bufle eine Beziehung zur Kirche hat, bedarf hier keiner langen Er-
klarung. Wenn wir (mit der ganzen alten Tradition bis ins hohe Mittelalter hinein
und mit einer richtigen Exegese der betr. Texte) den Texten bei Mt 16 und 18 vom
Binden und Losen ihren vollen Sinn lassen, dann haben sie einen Inhalt, der sich
auf das bezieht, was wir heute das Bufisakrament nennen. Diese Texte aber han-
deln von der Weise der Auseinandersetzung der heiligen Gemeinde Jesu mit einem
siindigen Mitglied dieser Gemeinde. Wenn ein solches Mitglied der Heilsgemeinde,
die doch durch ihr Leben den Sieg der Gnade, den Anbruch des Reiches Gottes ver-
kiinden soll, hartnidckig (wir sagen heute: schwer) siindigt, dann kann das dieser
Kirche Jesu nicht gleichgiiltig sein, sie wiirde ja sonst ihr eigenes Wesen verraten.
Sie muf} reagieren gegen solche Siinde, durch die das Glied der Gemeinde sich nicht
nur zu Gott in Widerspruch setzt, sondern auch zur Kirche Jesu, da diese (in ihren
Gliedern und deren Heiligkeit) das ursakramentale Zeichen der siegreichen Gnade



|
Kirche und Sakramm}:e 447

Gottes sein mufl. Darum ,bindet* die Kirche diesen Siinder, d. h. sie distanziert ihn
von sich (in irgendeiner Form des Ausschlusses, der nicht mit der heutigen kirchen-
geschichtlichen Exkommunikation verwechselt werden darf, sondern z. B. heute in
dem Ausschlufl von der Eucharistie und in der Bekenntnisverpflichtung usw. besteht)
»auf Erden, so dafl die Folge davon ist, daf} er auch von Gott nicht in vollem Sinne
zu dieser heiligen Gemeinde gehérend betrachtet werden kann und darum auch
nicht jenes Heiles teilhaftig sein kann, das Gott den Menschen zuerkennt, insofern
sie Glieder der Kirche Jesu sind: er ist auch ,im Himmel gébunden®. Hebt um-
gekehrt die Kirche dem reuigen Siinder gegeniiber diesen ,Bann auf Erden und im
Himmel* wieder auf, ,16st* sie auf Erden durch die Wiederzuerkennung des Kir-
chenfriedens im vollen Sinn (wir kdnnten sagen: insofern er eine sakramentale Zei-
chenhaftigkeit hat), dann wird der Siinder auch im Himmel geldst: Gott betrachtet
ihn wirklich wieder im vollen Sinne als ein Glied jener Gemeinde, die der Sohn auf
Erden fiir den Himmel gesammelt hat als die, die zu ihm gehéren, die er ge-
sammelt hat als die Geliebten seines Vaters, die das Reich besitzen werden. Und
darum vergibt Gott ihnen die Stinde.

Aus dem Gesagten ergibt sich von selbst: die Siinde selbst hat einen ekklesiologi-
schen Aspekt. Die Versohnung durch die Kirche ist auch eine Versohnung mit der
Kirche. Die pax cum Ecclesia ist die zeichenhafte Wirkung (,sacramentum et res®)
der Vers6hnung mit Gott.

Der ekklesiologische Charakter des Buflsakramentes vertieft und erweitert sich
noch, wenn wir an die thomistische Lehre denken, daf} die Akte des bufifertig be-
kennenden Ponitenten vor der Kirche selbst als ,Materie“ zom sakramentalen Zei-
chen selbst gehdren. Denn damit ist gesagt: der Siinder (als Reuiger) und die
Kirche zusammen konstituieren jenes Zeichen, in dem in der sozialen und geschicht-
lichen Uffentlichkeit der Kirche (was nicht notwendig heifit: in foro externo) so-
wohl die Tat des Menschen als Glied der Kirche (er muf} ja getauft sein!) alsauch die
Tat der Kirche und ebenso die versdhnende Tat Gottes am Menschen ihre geschicht-
liche Greifbarkeit erfahren. Was hier im Buflsakrament geschieht, ist Selbstvollzug
der Kirche, indem sie im biilenden Menschen selbst (der ihre Liturgie iitsetzt!) er-
scheint als die buflende Kirche der Siinder, die immer die Fifle Christi mit ihren
Trianen benetzt und das Wort hért: ,So will auch ich dich nicht verurteilen“. Es ist
Selbstvollzug der Kirche, insofern sie als die heilige sich richtend distanziert von der
Siinde (Entgegennahme des Bekenntnisses, richterliches Urteil, BuBauflage) und so
die Verdunklung ihres Neins gegen die Siinde, die durch die Siinde ihres Gliedes
eingetreten war, wieder aufhebt. Es ist Selbstvollzug der Kirche, insofern sie die
Trigerin des Gnadenwortes Gottes ist, das sie hier dem einzelnen Glied zuspricht,
und so selbst sich vollzieht als das bleibende Sakrament des Erbarmens Gottes in
der Welt.

In diesem Sakrament kommt so immer wieder im Akt der Kirche zur Erscheinung,
dafl die Kirche selbst in der Einheit ihrer richtenden Heiligkeit und ihres immer
neuen Erbarmens mit dem Siinder das unzerstérbare Zeichen der reuelosen Gnade
Gottes in dieser Welt ist, solange dieser Aon dauert. Weil es diese reuelose Gnade
Gottes gibt, die die Siinde in dieser Weltzeit in ihrem Erbarmen eingeschlossen
hilt, und weil diese Gnade in der Kirche ihre geschichtliche Gegenwartigkeit hat,



448 Karl Rahner

darum gibt es in der Kirche gegeniiber den Gliedern der Kirche selbst ein Sakra-
ment der unbesieglichen Vergebungsbereitschaft Gottes: das Buflsakrament. Im ge-
meinsamen Tun des Priesters als des autorisierten Wortfithrers der Kirche und des
Ponitenten kommt das Grundwesen der Kirche selbst zur Erscheinung.

5. Im Sakrament der Priesterweihe ist die Beziehung zur Kirche unmittelbar sicht-
bar. Hier ist ein Vorgang darum gnadeverleihend, wezl er amtsverleihend ist. Denn
es wird ja in diesem Sakrament nicht blof und nicht einmal in erster Linie Gnade
vermittelt, sondern zunichst ein Amt gegeben, d. h. cine ganz bestimmte Funktion
innerhalb der Kirche amtlich iibertragen. (Man konnte sich fragen, ob dies nicht im
Grunde bei allen Sakramenten der Fall ist, wenn es auch nicht so deutlich in Er-
scheinung tritt. Unsere bisherigen Ausfithrungen @ber die andern Sakramente, in
denen wir in der Frage nach dem, was bezeichnet wird und bezeichnet (res et sacra-
mentum), immer einen ekklesiologischen Inhalt in dieser unmittelbarsten Wirkung
der Sakramente gefunden haben, legen eine bejahende Antwort dieser Frage nahe:
Immer tritt durch ein Sakrament ein bestimmtes Verhiltnis zur Kirche in der Dimen-
sion der geschichtlichen Greifbarkeit der Kirche ein, und dieses fordert dann die
sakramentale Gnade im engeren Sinn).

Daf} so im Falle der Priesterweihe Amt und Amtsgnade zusammenhingen, ist nach
dem, was frither iiber Wesen und Funktion der Kirche gesagt wurde, leicht einzu-
sehen: Das Amt in einer heiligen Kirche, die in ihrer amtlichen Greifbarkeit un-
besiegbar das eschatologisch angekommene und nicht nur angebotene Heil reprisen-
tiert, fordert aus sich heraus die Gnade ex opere operato. Wir sehen hier wieder, wie
die Sakramentalitét eines Vorgangs, dessen Einsetzung durch Christus in der Schrift
nicht bezeugt ist (Amt und Amtsitbertragung sind zwei verschiedene Dinge; der
Primat ist auch ein Amt, das von Christus eingesetzt worden ist, und doch ist der
Ritus der Amtsibertragung kein Sakrament, worliber noch genauer nachzudenken
wire), sich aus dem Wesen der Kirche heraus erweist, auch wenn wir dafir kein
Schriftwort vorzeigen konnen. So sehr also im einzelnen Priester Amtsvollmacht
und Heiligkeit (als gnadenhaft und existentiell gegliickter Vollzug des Amtsauf-
trags) auseinanderfallen konnen (weil wir keine Donatisten sind) so bedeutet diese
Wabhrheit in der Kirche, die keine Synagoge der Vorldufigkeit und einer auch letz-
ten Abfallméglichkeit mehr ist, doch nicht, dafl nicht Amt von Gott her immer mit Gnade
angeboten wird oder daf} es nicht grundsatzlich (d. h. hier eschatologisch!) das Recht
auf Gnade hitte. Denn sonst wire eben die Kirche nicht in ihren Grundfunktionen,
zu denen ihre wesentlichen Amter gehoren, die Kirche des siegreichen Heiles, son-
dern vorlaufige Synagoge, die sich auch als gescheiterte, Gottes Heil nicht mehr re-
prisentierende herausstellen und erweisen kann. Von hier aus wire (nebenbei be-
merkt) die Forderung priesterlicher Heiligkeit zu begriinden und nicht aus vagen
»Ziemlichkeiten®, aus einer sehr abstrakten Betrachtung der Wiirde eines von Gott
gestifteten Amtes.

6. Die Ehe bringt dem Theologen die in diesem Fall besonders schwierige Frage,
warum sie ein Sakrament sei und wie dies aus den Quellen oder den umfassenden
Prinzipien der Theologie dargetan werden kénne. Daf} die Ehe irgendwie (zunichst
einmal) ein Abbild, ein Echo der Licbe zwischen Christus und der Kirche ist und



Kirche und Sakramente " 449

sein soll (dieser Doppelaspekt der Tatsache und der Forderung in einem ist bei
allen tiefen menschlichen Wirklichkeiten gegeben, braucht also auch hier nicht wun-
derzunehmen), das sagt Paulus Eph 5 ausdriicklich. Wir miissen das aber wirklich
auch verstehen: vergleichen kann man ja bei ein wenig Geschick und Scharfsinn
schlieflich jedes mit jedem. Wenn eheliche Einheit und Liebe nur in einem solchen
vagen Sinn als Vergleich der liebenden Einheit zwischen Christus und der Kirche
dienen wiirde, nur als Metapher die beiden Wirklichkeiten sich gegenibergestellt
wiren, dann wire das Ganze eine sehr nebensichliche Angelegenheit. So kann es
nicht gemeint sein. Die Ehe und der Bund zwischen Gott und Menschheit in Christus
konnen nicht nar von uns miteinander verglichen werden, sie sind vielmehr objektiv
in einem solchen Verhiltnis zueinander, dafl die Ehe diese Liebe Gottes in Christus
zur Kirche objektiv reprasentiert. Warum dies so ist, das ist nun nicht ganz leicht zu
sagen. Man kann sich natiirlich auf das Zeugnis Pauli berufen. Man kann sagen, daf}
das dadurch bezeugt wird, dafl Gott die Ehe (schon vom Paradies an) zu einem Ab-
bild gemacht hat. Aber wenn man nicht einfach juridisch und nominalistisch diesen
Abbildcharakter durch den der Sache selbst dufierlich bleibenden, iiber der Sache
selbst schwebenden Willen Gottes erklaren will, dann muff man doch sagen, daf}
dieser Wille Gottes sich in der Sache (d.h. der Ehe selbst) auswirkt, ihr objektiv
in sich selbst eine bestimmte Eigentiimlichkeit verleiht, die sie zu dieser Funktion
geeignet macht. Dann mufl man auch sagen, worin diese Eigentiimlichkeit besteht.
(Woraus sich wohl dann auch erst erklart, woher Paulus das alles weifl, was er uns
sagt.)

Zur Erklirung dieses Sachverhalts (fir die noch viel weitergesucht werden muf})
kann vielleicht auf verschiedene Momente hingewiesen werden. Man kdnnte viel-
leicht davon ausgehen, dafl die verschiedenen Weisen menschlicher, echte personale
Gemeinschaft bildender Liebe nicht nur untereinander vergleichbar sind, sondern
einen realen gegenseitigen Bedingungs- und Begrindungszusammenhang haben
(daf sie mehr sind als blofle , Arten® unter einer reinlogisch bestehenden ,,Gattung“),
und daf in diesem Zusammenhang die eheliche Liebe einen ganz besonderen Platz
hat. Man kénnte dann (das Gesagte einmal vorausgesetzt) weiter darauf hinweisen,
daf Christus dadurch Kirche stiftet, dafl er in eine Einheit der ,monogenistischen®
Menschheit (die eine ist durch eheliche Liebe) eintritt als ihr Glied und die Men-
schen liebt mit einer echt menschlichen Liebe, dafl darum die gemeinschaftsstiftende
Kraft seiner gott-menschlichen Liebe also auch aufruht auf Voraussetzungen all-
gemein existential-ontologischer Art und von daher eine reale Beziechung zur Ehe
hat. Man kénnte dann von daher zu zeigen versuchen, dafl die Ehe einen wirklichen,
nicht nur logisch von uns festgesetzten Abhildcharakter gegeniiber der Liebe Gottes
in Christus zur einen, durch diese Liebe geheiligten Menschheit, die wir Kirche
nennen, hat. Man konnte darilber hinaus noch weiter ausholen und zeigen, wie
iiberhaupt die Idee ,Mensch® in der urspriinglichen Idee Gottmensch griindet (wie
die Moglichkeit des Menschen aufruht auf der Méglichkeit — Maglichkeit nicht Tat-
sachlichkeit! — des Gottmenschen, d.h. wie Mensch urspriinglich dasjenige ist —
nicht nur als eine, sondern als die Méglichkeit — was wird, wenn Gott selbst sich
in das Andere von sich entduflert). Diesem so Erfafiten mifite dann hinzugefiigt
werden, dafl Mensch aber bedeutet: ,Als Mann und Frau ersdiuf er sie?* Man



450 Karl Rahner

miifite hinzunehmen, daff Christus, indem er im voraus und im nachhinein als Sohn,
~geboren aus dem Weibe*, von Gott gewollt ist, von vornherein, formell und nicht
nur blof tatsichlich als Mensch in einer zweigeschlechtlichen Menschheit gewollt ist.
Man miifite hinzunehmen, dafl der Wille zur Menschwerdung schon notwendig und
formell einschluflweise Wille zur Kirche ist. Wenn alle diese Dinge {auf die hier nur
eben anfmerksam gemacht werden kann) durchgedacht wiren, konnte man es sich
vielleicht deutlich machen, warum die echte Ehe zu allen Zeiten einen wirklichen
Abbildcharakter fiir die einende Liebe Gottes in Cliristus zur Menschheit hat.

Wire dies einmal erfafit, dann waren noch zwei weitere Schritte zu tun: Es ware
zu zeigen, dafl dieser Abbildcharakter von Christen in der Kirche als Aufgabe der
Kirche zu leisten ist, weil die Kirche in ihren Gliedern, also durch alles, wodurch
solche Glieder dazu fihig sind, sichtbar und greifbar sich als die geliebte Braut
Christi darstellen mufi. Es wire m. a. W. zu zeigen, dafl dieser Abbildcharakter von
den Christen nicht blof} auch (ndmlich insofern sie Menschen sind), sondern gerade in
erhohtem Mafle von ihnen, insofern sie Christen und Glieder der Kirche als solcher
sind, geleistet werden muff. Dann wire klar, dafl dieser Abbildcharakter etwas ist,
was (wenn es Christen und Kirche gibt) innerhalb der Kirche als solcher zu stehen
kommt. Ware dies klar, dann kénnte der zweite und letzte Schritt geschehen. der
durch alles frither Gesagte eigentlich schon gemacht ist: Eine solche Zeichenhaftig-
keit grundsatzlicher und dem Wesen der Kirche eingestifteter Art fordert in der
Kirche ein Zeichen, das mit sich bringt, was es anzeigt, und somit (wenn es Gnaden
anzeigt) ein Sakrament.

Von all diesen Erwagungen aus ware dann auch die Beziehung des Ehesakramen-
tes zur Kirche besser nachweisbar. Denn es miifite sich ja durch diese Beweise fir die
Sakramentalitit der Ehe ergeben haben, dafl die Ehe nicht nur vergleichbar ist mit
dem Bund zwischen Christus und der Kirche, sondern durch sich selbst dazu beitrigt,
und zwar in einer ganz eigenartigen Weise, dafl die konkrete Kirche auch in der
Dimension der geschichtlichen Sichtbarkeit als die Braut Christi und so als diejenige
erscheint, die durch ihr Dasein und ihr Sosein bezeugt, daf§ Christus sich in der Kirche
die Menschheit endgiiltig angetraut hat. Es miifite sich m. a. W. gezeigt haben, daf
die Ehe eine bestimmte Funktion in der Kirche zu ihrer vollen Wirklichkeit und zu
ihrem vollen Wesensvollzug hat, so dafl dies der Sachgrund der Sakramentalitit der
Ehe und die Sakramentalitit der Ehe fiir uns der Erkenntnisgrund dieser ihrer
Funktion in der Kirche ist.

Endlich wire in dieser Hinsicht noch folgendes zu bedenken: Wir haben schon ein-
mal davon gesprochen, wie merkwiirdig das Verhilinis zwischen Einzelgemeinde
und Gesamtkirche ist. Die Einzelkirche ist nicht nur Glied, Provinz der Gesamt-
kirche; die Gesamtkirche ist nicht nur die Summe der Einzelgemeinden. Vielmehr
tritt in der Einzelkirche und ihrem aktiven Selbstvollzug die Gesamtkirche selber
in Erscheinung, und zwar irgendwie als ganze, weil das, was in der Einzelgemeinde
sich ereignet, die Existenz der Gesamtkirche als der Gnadengegenwart Gottes in der
Welt eindeutig bezeugt und garantiert. Wenn wir dies bedenken, dann kénnen wir
(wenn es richtig ist, dafl die Ehe ein Abbild des Bundes zwischen Christus und der
Kirche ist) in einem wahren Sinn dasselbe von der Ehe sagen: In ihr wird die Kirche
gegenwirtig, die Ehe ist (im Mafle ihrer eigenen Wesensverwirklichung: als giiltige,



Kirche und Sakramente 451

als gnadenhaft geheiligte, als heilig gelebte Ehe) wirklich die kleinste Gemeinschaft,
die kleinste, aber noch wahre Gemeinde der Erldsten und Geheiligten, deren Einheit
noch auf demselben Grund aufbauen kann, auf den die Einheit der Kirche gegrindet
ist, also die kleinste, aber wahre Einzelkirche.

7. Die Beziehung der Krankendlung, der Letzten Dlung, zur Kirche, 1a8t sich nicht
so leicht aufzeigen. Hier kommt man nicht leicht daran vorbei, in einer analogia fidei
zu bedenken, dafi, wenn alle iibrigen Sakramente einen solchen ekklesiologischen
Aspekt haben, dies auch von der Krankensalbung gelten mufS, wenn anders sie ein
Sakrament ist, dem diese durchgangige Grundstruktur nicht fehlen kann. Vielleicht
konnen wir einen Zugang zum ekklesiologischen Aspekt der Krankensalbung auf-
weisen.

Wir gehen von dem Wesen der Kirche ans. Diese ist nicht blofl eine Heilsanstalt,
die die gegliickten Ergebnisse ihrer Bemithungen um das Heil der Seelen in das
Jenseits Gottes abliefert, selber aber keine Neigung hitte, sich selbst samt ihrer
Titigkeit durch das Ende aller Dinge aufheben zu lassen. Sie ist vielmehr die Ge-
meinde der Harrenden, der Wartenden, derer, die nach dem Kommen des Herrn und
dem Anbruch seiner endgiiltigen und vollendeten Konigsherrschaft sehnsiichtig aus-
schauen; sie ist die Kirche, die sich selbst in das ewige Reich Gottes hinein anfheben
will. Die eschatologische Erwartung gehort zur Grundstruktur der Kirche. Wo und
wann aber wird diese Grundstruktar aktuell von der Kirche vollzogen? Um diese
Frage zu beantworten, ist wieder zu bedenken, daf} Kirche keine Substanz ist, son-
dern sich selber durch und in den einzelnen Menschen vollzieht, die ihre Glieder
sind. Diese aber werden bestimmt durch ihre Todverfallenheit. Im Tode haben sie
cine ausgezeichnete Situation ihrer eigenen eschatologischen Erwartung und Hoff-
nung und des Mutes, die Welt und den Raum ihrer Sinnhaftigkeit zu dberschreiten;
sie haben, wo die auferlegte Situation der andringenden Todesnot sie dazu fast
zwingend auffordert, sich iiber die letzte Deutung ihres Daseins— glaubend. hoffend,
sich von sich wegliebend — klar zu werden. Dieser Hohepunkt der eschatologischen
Sitnation des Einzelnen mufl dann aber auch als konkrete Situation des eschatologi-
schen Hoffens Selbstvollzug der Kirche sein. Nicht nur dadurch, daf} sie im einzelnen
Glied als solchem die Todessituation hoffend besteht {was nicht immer und nicht not-
wendig durch das tatsachliche Sterben geschehen mufl); sondern sie selber muff in
ibrer amtlichen Greifbarkeit am Krankenbett stehen konnen. Eine Kirche. die das
nicht konnte, die sich verlegen empfehlen wiirde, wenn es zum Sterben kommt (wie es
die Welt tut und tun muf}, weil sie keine Hoffnung hat), wire keine Kirche der
eschatologischen Hoffnung, und zwar das auch insofern, als sie als amtliche greifbar
ist. Entweder wiirde diese eschatologische Grundverfassung nicht da sein, oder sie
konnte sich nicht dort duflern, wo es am meisten am Platze wire, namlich dort, wo
die Welt wirklich unterzugehen droht und der Mensch und in ihm die konkrete
Kirche gefragt wird, ob sie dazu wirklich das horbare Wort christlicher Hoffnung
2u sagen wagen.

Wir sind damit noch nicht ganz beim Sakrament der Krankensalbung. Aber wir
sind doch schon soweit, dafl wir einen Akt der Kirche im Kranken und am Kranken
zu erwarten haben, in dem die Kirche, als die den Tod und seine Finsternis in escha-



452 Karl Rahner

tologischer Hoffnung iiberwindende erscheint. Und wir konnen nach unseren friihe-
ren allgemeinen Uberlegungen sagen: Weil so etwas eine zeichenhafte Verlaut-
barung des durch Christus gestifteten Grundwesens der Kirche ist, ist dieses Zeichen
kein leeres Zeichen, sondern setzt gegenwirtig, was es verlautbart, gibt also die
Gnade der seligen Hoffnung im Untergang des Todes, der so ans einem Tod Adams
zum Kommen Christi im Einzelleben wird.

Wir sind damit immer noch nicht einfach beim Sakrament der Krankensalbung,
weil man ja denken kdnnte, dies alles, was wir so postulieren, geschdhe konkret
dadurch, daf} die Kirche dem Kranken die Wegzelirung reicht, den Leib des Herrn,
der in den Tod dahingegeben, das ewige Leben wirkt in denen, die ihn glanbend
empfangen. Eine solche Vermutung wire nicht nnsinnig. Esto nobis praegunstatum
mortis in examine, beten wir ja. Und Jesus selbst verkniipft bei Johannes den Sinn
der Eucharistie sehr unmittelbar mit der Hoffnung der Auferstehung und des ewigen
Lebens. Das pharmakon athanasias, das Heilmittel der Unsterblichkeit hat wirk-
lich sehr viel mit dem Tod zu tun, in dem das walire Leben geboren wird. Und sein
Empfang ist so sehr ,Sterbesakrament”, dafl der Christ eine eigentliche Pflicht zur
Sterbekommunion hat, was man von der Krankensalbung nicht im gleichen Mafle
sagen kann. Diese richtige Einsicht darf aber nun nicht zum Schluf fithren: also ist die
Eucharistie so das Sterbesakrament (das es geben mufl), dafl es daneben kein anderes
mehr geben kann und gibt. Wir beobachten ja, dafl die einzelnen Sakramente nicht
alle im gleichen Abstand voneinander zn stehen kommen, daf} die Selbstindigkeit
und Eigenbedeutung nicht bei allen dieselbe ist. Die Firmung z. B. hat doch (wie
wir schon zeigten) eine besondere Nihe zam Sakrament der Taufe, sie ist wirklich
die Vollendung des Initiationsritus, der schon in der Taufe als solcher im Grunde
ganz angelegt ist. Und dennoch ist dadurch die Existenz eines eigenen Sakramentes
neben der Taufe nicht bestritten, und diese ist auch sinnvoll, weil eben ein Stiick
der Wirklichkeit, die schon als Gnadenwirkung (res sacramenti) im anderen Sakra-
ment gegeben war, deutlicher zar Erscheinung kommt in dem neuen Ritus, der, weil
dentlicher gezeichnet, auch vertiefter und vermehrter mitbringt, was er be-
zeichnet. Ahnlich nennt die Kirche selbst die Krankensalbung ein ,consummativum*®
des Bufisakramentes (Dz. 907). Von da ans kénnen wir also unbedenklich sagen: es
ist durchaus moglich, ja zu erwarten, dafl es einen Ritus gibt, der etwas verdeutlicht,
was in der Eucharistie als Krankensakrament schon grundgelegt ist, und der dennoch
selbst ein eigenes Sakrament ist. Weil die Eucharistie doch auch das tdgliche Brot
der Christen ist, kann die besondere Zeichenhaftigkeit und Feier der eschatologischen
Erwartung und des hoffenden Mutes der Ewigkeit in ihr nicht so deutlich zur Erschei-
nung kommen, daf} es sinnlos wire, in der absolut kritischen Situation der Bewahrung
solcher Hoffnung sich eigens und in besonderer und abgesetzter Greifbarkeit za die-
ser Hoffnung zu bekennen. Geschieht aber das, dann haben wir das Sakrament der
Krankensalbung.

Ist das hier Gesagte richtig (es konnte eben nur angedeutet werden), dann ergibt
sich in umgekehrter Blickrichtung, daf die Krankensalbung eine Beziehung zur
Kirche hat: Im Kranken selbst, der in einem glaubenden Ja diese Salbung an sich
geschehen 1Bt (kleine Kinder sind kein Subjekt dieses Sakramentes), insofern er ein
getauftes Glied der Kirche ist, und in der Handlung der Kirche, die sich zur andran-



KRirche und Sakramente 453

genden Todesnot ihres Gliedes ohne Verzweiflung bekennt und solidarisch erklirt,
geschieht der Selbstvollzug der Kirche als derjenigen, die da, wo es in der Welt Nacht
wird, die Lampe des Glaubens erhebt und dem Briutigam entgegengeht, die zu
sagen wagt: ,Es komme die Gnade und es gehe die Whelt voriiber ... Maranatha“
(Didache 10, 6).

Es gibe noch viele Dinge, die man bei einem solchen Thema behandeln kénnte.
Man kénnte z. B. dariiber nachdenken, wie nach Ausweis der Liturgie das Subjekt
der Spendung eines einzelnen Sakramentes nicht nur ein physisch einzelner Mensch
sein kann, sondern auch ein Kollegium als Ganzes, so daf8 auf diese Weise noch deut-
licher wird, dafl die Kirche selbst sich vollzieht, wenn sie am einzelnen handelt, Man
denke z. B. an die Handauflegung des Presbyteriums bei der Priesterweihe, an eine
sakramentale Konzelebration, an die Krankensalbung, die durch mehrere Priester
vorgenommen wird, an die Handauflegung durch das ganze Presbyterium zusam-
men mit dem Bischof im Buflinstitut der alten Kirche.

Man kénnte darauf reflektieren, daf} einerseits nicht das ganze Leben des Christen,
obwohl er immer und in allem Glied der Kirche ist und in allem eine Funktion der
Stellvertretung, der Mittlerschaft und des Segens fiir sie ausiibt, sich in der amtlichen
Uffentlichkeit der Kirche abspielen, zu dieser gehéren und so selber ein
Stiick des amtlichen Selbstvollzugs, des Lehramtlichen, der Sakramente usw. sein
kann. Wenn es aber so ein ,privates® christliches Leben des Gliedes der Kirche gibt,
so ist anderseits damit doch nicht geleugnet, dafl sein ,privates* christliches Dasein
(»im Kémmerlein®) und sein amtliches, 6ffentliches Leben in der Feier der Liturgie
und des Vollzugs der Sakramente eine innere Verwandtschaft und eine sehr nahe
Beziehung zueinander haben. Wenn man noch dazu bedenkt, daf auch im sakramen-
talen Leben das Personale nicht ersetzt, eigentlich erleichtert oder verhilligt wird,
sondern (im Erwachsenen) gerade auch im Sakrament zum Ausdruck kommen soll,
da also das Sakrament nicht nur die Tat Gottes und die Tat der Kirche, sondern
auch die innere Tat des Glaubens des Sakramentsempfingers im Raum der Kirche
vor ihr und fir die Welt zur Erscheinung bringt, dann ist es verstindlich, daf die
Sakramente einschlulweise eine Anweisung fiir die Struktur des ganzen christlichen
Lebens, auch in seiner ,privaten” Sphire, enthalten. Man kénnte also eine Theologie
des christlichen Daseins in seinem konkreten Vollzug von den Sakramenten her ent-
werfen. Wenn diese Sakramente alle eine Beziehung zur Kirche haben, dann wiirde
sich daraus fiir eine solche Theologie des ganzen christlichen Lebens von den Sakra-
menten her ergeben: Keiner lebt sich selbst; jeder hat des andern Last zu tragen;
wer den Nichsten liebt, hat das Gesetz erfillt; auch in der privatesten Sphire sind
wir noch immer die Schuldner der andern; wir sind gerettet, wenn wir uns iiber den
andern vergessen haben; wir sind selig, wenn wir in und auferhalb der Sakramente
diejenigen geworden sind, die im ewigen Reich der Liebe, in dem alles allen gemein-
sam ist, die Kirche der Ewigkeit gefunden haben, deren Anfang und Verheiflung die
Kirche ist, die in den Sakramenten Christi ihr eigenes Leben vollzieht.





