
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Liturgie und Frömmigkeit 

Im Unterschied zum ersten deutschen Liturgischen Kongreß in Frankfurt (1950), der mit 
dem Thema •Eucharistiefeier am Sonntag" mehr auf Werbung für die wesentlichen Formen 
volksverbundener Liturgie und damit auf Breitenwirkung angelegt war, blieb bei der 
zweiten Veranstaltung gleicher Art, dem Liturgischen Kongreß, der vom 29. August bis 
1. September 1955 in München unter sehr großer Beteiligung des Klerus mit dem Thema 
•Liturgie und Frömmigkeit" gehalten wurde, das Augenmerk vorwiegend auf Vertiefung 
und Verinnerlichung des liturgischen Vollzugs gerichtet. Daß ein solches Programm möglich 
war, darf als ein erfreuliches Symptom für den Stand der liturgischen Erneuerung auf deut- 
schem Boden betrachtet werden. Es zeigt aber auch an, wo die Fragen auftauchen und die 
Not sich meldet. Es ist richtig, daß in den letzten Jahren nicht mehr von •liturgischer Be- 
wegung" im Sinne eines stürmischen Vorandrängens wie in den Zwanziger und Dreißiger 
Jahren die Rede sein kann; das sollte aber keineswegs Stagnation bedeuten, sondern ruhi- 
gen Besitz und stilles Wachstum, und in dieser Richtung wollte der zweite Kongreß wirken. 

•Liturgie und Frömmigkeit". Wäre ein so formuliertes Thema vor zwei, drei Jahrzehnten 
als Gegenstand einer Tagung angekündigt worden, so hätte wohl jeder darin den apologe- 
tischen Nachweis erwartet, daß Pflege der Liturgie der in den Formen der christlichen 
Überlieferung gepflegten persönlichen Frömmigkeit nicht im Wege stehe, sie nicht ver- 
drängen wolle, sondern mit ihr durchaus vereinbar sei. Davon war auf diesem Kongreß 
kaum einmal die Rede. Daß dem so ist, und daß ein gesundes liturgisches Leben das 
Frömmigkeitsstreben des einzelnen in Gebet und Betrachtung zur Vorbedingung hat, wurde 
vielmehr als Selbstverständlichkeit, als ein mindestens seit •Mediator Dei" von niemand 
bezweifeltes Grundprinzip stillschweigend vorausgesetzt • ein Optimismus, von dem 
manche Kritiker nachträglich bezweifelten, ob er berechtigt war. Auf jeden Fall war es ein 
deutliches Bekenntnis zu den überlieferten Wegen des geistlichen Lebens, wenn etwa Pro- 
fessor Josef Pascher dem vielbeschäftigten Priester, der glaubt, sein ganzes Offizium am 
Morgen persolvieren zu müssen und zu einer Betrachtung keine Zeit zu finden, unter gro- 
ßem Beifall den Rat gab, am Morgen trotzdem seine Betrachtung zu halten und dafür zu 
riskieren, daß am Abend Vesper und Komplet wegfallen müssen. 

Der Kongreß war also gar nicht auf Apologie gestimmt. Auch das positive Verhältnis zu 
den Formen und Aufgaben persönlichen Frömmigkeitsstrebens war nicht Gegenstand der 
Verhandlungen. Der Kongreß war ganz der engeren Aufgabe gewidmet, zu zeigen, daß 
Liturgie auch selbst •• es war vor allem von Messe und Brevier die Rede • mehr ist als 
gehorsamer Vollzug vorgeschriebener Formen und treue Erfüllung von Rubriken, daß darin 
vielmehr beste Nahrung für das religiöse Streben bereit liegt und daß Liturgie nach einem 
Wort Pius' X. tatsächlich die erste und notwendige Quelle darstellt, aus der die Gläu- 
bigen den christlichen Geist schöpfen müssen. Der Geist der Anbetung, das Hören auf 
Gottes Wort, die innige Dankbarkeit als Antwort auf Gottes Gnade, diese und ähnliche 
Grundelemente christlicher Frömmigkeit werden gerade im Mitgehen mit der Liturgie der 
Kirche lebendig erhalten und weitergepflegt. Um dies deutlich werden zu lassen, wurde der 
theologische Hintergrund gezeichnet, auf dem sich erst das volle Verständnis der Liturgie 
erschließt: mit dem rechten Gottesbild, mit der Gestalt des erhöhten Christus als Haupt 
seiner Kirche, mit der gnadenvollen Botschaft vom Heil, das uns allen angeboten ist. 

Verschiedentlich wurde die Vorstellung abgewehrt, die zum Schaden der Sache von über- 
eifrigen Freunden der Liturgie wohl auch schon ausgesprochen wurde, als ob nämlich Litur- 
giepflege für sich allein die ganze Seelsorge darstellen könnte. In diesem Sinne wurde be- 
sonders dem neuen Katechismus eine besondere Aufmerksamkeit geschenkt. Es wurde in 
eigenen Referaten gezeigt, wie dieser nicht nur zur Liturgie hinführt, sondern auch jene 
theologischen und religiösen Elemente enthält, die für eine gesamtheitliche religiöse Bildung 
und für ein allseitig vollendetes Christenleben unerläßlich sind. 



Im Spiegel der Zeit 455 

Im übrigen wurde auf dem Kongreß nicht nur von Liturgie geredet, sondern in vorbild- 
licher Weise auch Liturgie gelebt. Die im Augenblick nicht völlig geklärte Lage bezüglich des 
Hochamtes mit deutschen Gesängen führte dazu, daß jeder Tag gleichmäßig mit einem 
Pontifikalamt begann, bei dem die strengen Melodien einer einfachen Choralmesse, von 
der ganzen Versammlung gesungen • Theologen besorgten die Schola •, mächtig durch 
das gewaltige Gotteshaus von St. Michael hallten. Die gemeinsame Kommunion der vielen 
Priester, die meisten in Alba und Stola, war, da eine Einzelzelebration kaum durchführbar 
war, die naheliegende, mit Würde und Formsinn durchgeführte Lösung. Aber auch die 
Verhandlungen im großen Saal des Deutschen Museums wurden mit Gebet eröffnet und 
geschlossen, mit der Höre nämlich, die dem Anfang und dem Ende des betreffenden Halb- 
tags entsprach. 

So darf der Kongreß als ein bedeutsames Zeichen der liturgischen Erneuerung in Deutsch- 
land angesehen werden, aber auch als ein Programm und als Aufruf, die Neuerschließung des 
Reichtums der Liturgie nun allenthalben der religiösen Tiefe unseres Gottesdienstes zu gute 
kommen zu lassen. Josef A. Jungmann S. J. 

»Die Heiligen - Geheimnis und Ärgernis« 

Zu einer Tagung über die Heiligen 

•Die Heiligen sind nicht allein den Zweiflern und Gegnern ärgerlich, sie bringen auch 
viele Gläubige in Verlegenheit. Und von ihren Biographen wurde nicht wenig getan, diese 
Verlegenheit noch zu vermehren. In den üblichen erbaulichen Viten ist der Heilige ein Gefäß 
aller Tugenden. Man kann nur Oh! und Ah! sagen • wie die Kleine Therese es an den Ma- 
rienlegenden rügte • und allen Mut und alle Lust verlieren, mit diesen strahlenden Über- 
menschen inneren Umgang zu pflegen; an ein Nachahmen ist schon gar nicht zu denken. • 
Das Mißverständnis läßt sich durch wahrheitsgetreue Berichte beheben, aber es gibt dann eine 
zweite Verlegenheit, die uns die aufgeklärte Vernunft bereitet. Wir können sie nur überwin- 
den, indem wir die Heiligen begreifen. Aber wie soll man sie begreifen? Was können uns 
Säulensteher sagen, lebendig eingemauerte Nonnen, verlauste Pilgrime, die ihre Habe hin- 
geben und auf Kosten anderer leben, Armenpfleger, die Aussätzige küssen und übelriechende 
Abfälle verzehren, Aszeten, die sich in Dornen wälzen, Bußprediger, die Kartenspiel, Tanz, 
gefällige Kleidung für sündhaft halten ...". 

Dies war der Anfang eines Einladungstextes der Katholischen Akademie Stuttgart- 
Hohenheim. Sie hielt im November eine eineinhalbtägige Aussprache über •Die Heiligen • 
Geheimnis und Ärgernis". Als Referenten waren genannt: Frau Ida Friederike Görres, Stutt- 
gart, und der evangelische Pfarrer Oskar Planck, Stuttgart. Niemand rechnete damit, daß 
dreihundert Menschen um Einlaß baten. Seit ihrem Bestehen hatte die Akademie noch nie 
so viele Anmeldungen und Teilnehmer. Auch Berichterstatter der Tagespresse erschienen. 
Sollte dieser Zustrom ein Zeichen dafür sein, daß die Heiligen in neuer Weise aktuell sind? 

Die Frage nach den Heiligen ist eine Frage nach dem Menschen, sagte Frau Ida Görres. 
Der Mensch sehnt sich nach Heiligkeit; er bedarf eines überlebensgroßen Bildes vom Men- 
schen. Die vielen verlästerten Biographen früherer Heiligenviten haben ja nichts anderes 
getan, als daß sie diese übermächtige Sehnsucht •gleichsam an den Himmel warfen". Der 
Mensch früherer Zeiten interessierte sich nicht für die individuellen Züge, ihm ging es um 
das Unvergängliche-Objektive. Und so mußten die lebendigen Heiligen sich einem vor- 
geprägten Bild der Heiligkeit in diesen Darstellungen fügen. 

Die Aussage ist wahrlich ungeheuer, daß der Mensch heilig werden kann. Mit heilig ist 
hier aber nicht genial oder tugendsam gemeint, heilig werden heißt: gottförmig werden. 
Heiligkeit ist darum keine natürliche Begabung, so wie ein Mensch für die Malerei oder Re- 
chenkunst begabt ist, ein anderer aber nicht. Heiligkeit kommt in Wahrheit nur der Kirche zu. 
Die Kirche ist heilig als der •fortlebende Christus". Wir sind die Glieder und können, ja sol- 
len an ihrer Heiligkeit Anteil haben. Heiligkeit ist immer genommen von Gottes Heiligkeit, 
und jeder Christ kann heilig werden. 




