
BUCHBESPRECHUNGEN 

Dogmen- und Frömmigkeitsgeschichte: Kirchenväter 

Betz, Johannes: Die Euchari- 
stie in der Zeit der Grie- 
chischen Väter. Band III: Die 
Aktnalpräsenz der Person und des Heils- 
werkes Jesu im Abendmahl nach der 
vorephesinischen Griechischen Patristik. 
Freiburg, Verlag Herder 1955. XXVIII 
u. 351 S. 

Um die Mysterienlehre ist schon so viel 
gekämpft worden, daß die Streiter bereits 
erlahmt zu sein schienen. Die Heilige Schrift 
bietet keine sichere, unanfechtbare Grund- 
lage für sie, und die Lehre der Väter war 
nie umfassend genug dargestellt worden, so 
viel auch mit Zitaten daraus für und wider 
gefochten wurde. J. Betz hat sich der Mühe, 
die jedermann scheute, unterzogen. Es dürfte 
ihm dabei kaum eine einzige wichtigere Stel- 
le entgangen sein. Hätte das Buch zu keinem 
klaren Ergebnis geführt, so hätte es doch 
den Wert einer für die Eucharistielehre un- 
ersetzlichen Materialsammlung. Aber es ist 
auch das positive Ergebnis nicht versagt ge- 
blieben (vgl. unsere Darstellung im letzten 
Heft dieser Zeitschrift). 

Auch die Interpretation der Texte bringt 
so viel Neues, daß dadurch das Werk unter 
der bereits umfangreichen Literatur über die 
Mysterientheologie einen besonderen Platz 
verdient. Der Autor geht bei dieser Inter- 
pretation mit großer Behutsamkeit ans Werk. 
Es ist die gleiche kluge Vorsicht, die sich 
schon bei der Untersuchung der neutesta- 
mentlichen Einsetzungsberichte im ersten 
Kapitel zwar von allen Autoren • und es 
sind fast unzählige verschiedener Kon- 
fession • gern etwas sagen läßt, aber nicht 
ohne sich rechtzeitig wieder davon zu distan- 
zieren. So kommt es, daß im dritten Kapi- 
tel, das von der Aktualpräsenz des histori- 
schen Heilswerks Jesu im eucharistischen Ge- 
schehen handelt • das zweite Kapitel hat 
die Aktualpräsenz der Person Christi beim 
Abendmahl zum Gegenstand • bei der In- 
terpretation der Gegenwartsweise das Mini- 
mum an Mysteriengegenwart angenommen 
wird, das von den Väteraussagen unwider- 
leglich gefordert wird. Und dieses Minimum 
wird als kommemorative, relative oder sym- 
bolische Aktualpräsenz bezeichnet im Gegen- 
satz zur .realen' oder absoluten Vergegen- 
wärtigung, wie sie Casel meinte. Diese kom- 
memorative Gegenwart besteht darin, daß 
.die vergangene Heilstat in einem andern 

Geschehen zur Erscheinung kommt, weil letz- 
teres jene einstigen Ereignisse nach seinen 
Wesenszügen nachahmend darstellt" (249), 
wobei aber festzuhalten ist, daß es sich um 
eine objektive Gegenwartsweise handelt. 
Uns scheint das, so dankbar man dem Autor 
für seine nüchterne Zurückhaltung ist, fast 
zu wenig angesichts verschiedener Einzel- 
texte und vor allem der Tatsache, daß die 
Väter die Ausdrücke ,Symbol', ,Gleichbild' 
usw. in gleicher Weise für die Brotsgestalt 
des eucharistischen Herrenleibes wie für die 
kultsymbolische Darstellung des Heilsgesche- 
hens benützen (S. 217•239). Aber hier wird 
ohnehin die mit dieser Interpretation nur er- 
öffnete Diskussion weitersuchen müssen und 
auch gern weiterforschen. Wer sich übrigens 
über das Anliegen und die Fragen der Myste- 
rientheologie schnell und zuverlässig infor- 
mieren will, der lese die Zusammenstellung 
der verschiedenen Lösungsversuche für die 
Vergegenwärtigungsweise des Heilswerks 
Jesu (S. 197ff.) oder des Verf. Stellung- 
nahme zur Mysterientheologie (S. 242•259). 

Das vierte und letzte Kapitel dieses in- 
haltsreichen Buches behandelt im besonderen 
die Vergegenwärtigung der Inkarnation in 
der Eucharistie. Hier beweisen u. E. die Vä- 
tertexte wirklich nur eine kommemorative 
Aktualpräsenz im Sinne des Verf. 

Es ist unmöglich, hier alles Wissenswerte 
und Interessante aufzuzählen, was geboten 
wird, alle Fragen anzudeuten, die ausdrück- 
lich oder einschlußweise behandelt werden. 
Unübersehbar ist die Literatur, die der Verf. 
klug verarbeitet hat. Und nach der Lektüre 
freut man sich auf die Fortsetzung des Wer- 
kes, das eine Gesamtdarstellung der Abend- 
mahlslehre der griechischen Väter werden 
soll. Denn das vorliegende Buch ist erst der 
erste Teil des ersten Bandes. 

Jos. Grotz S.J. 

Grotz, Josef, Die Entwicklung 
des Büß Stufenwesens in der 
vornizänischen Kirche. Frei- 
burg i. Br., Verlag Herder 1955. 516 S., 
DM 29.40. 

Verf. behandelt in dieser Tübinger Dis- 
sertation ein in der neueren Erforschung der 
altkirchl. Buße (= B.) wenig beachtetes Pro- 
blem. Er tut dies aber in der Weise, daß er 
die Frage nach den Bußstufen in das Ganze 
der Entwicklung der altkirchl. B. stellt, so 
daß er uns eine Geschichte des altkirchl. Büß- 



466 Buchbesprechungen 

institutes vorlegt. Und zwar, um es gleich 
von vornherein zu sagen, eine Geschichte, die 
gegenüber der bisherigen Forschung zu völ- 
lig neuen Ergebnissen kommt. 

Als der Verf. seine Arbeit begann, war 
der Stand der bisherigen Forschung etwa 
folgender: Während die ursprünglich herr- 
schende Anschauung von einem altkirchl. Ri- 
gorismus, der für die nach der Taufe began- 
genen Sünden keine kirchl.B. kannte, fast all- 
gemein aufgegeben war, war man sich über 
Art und Wesen der nachträglichen kirchl. B. 
weder klar noch einig. Als die herrschende 
Anschauung gestaltete sich zuletzt die Auf- 
fassung heraus, die altkirchl. B. werde be- 
stimmt einerseits durch die persönliche Buß- 
leistung des Poenitenten, die auch die Sün- 
dennachlassung durch Gott bewirkte, ander- 
seits durch die Ausübung der Binde- und 
Lösegewalt der Kirche in Exkommunikation 
(= Exk.) und Rekonziliation, in denen man 
rein disziplinäre Akte der Kirche zur Selbst- 
erhaltung der kirchl. Gemeinschaft sah. Die 
Rekonziliation war dabei mit der Verleihung 
der pax identifiziert, wodurch man den sakra- 
mentalen Charakter der kirchl. B. gewahrt 
glaubte (so B. Poschmann). 

Allein die Rechnung wollte dabei nicht 
aufgehen. Zwei schwerwiegende Fragen blie- 
ben ungelöst: die eine ist die Oberwertung 
der persönl. Bußleistung des Poenitenten, die 
den sakramentalen Charakter der kirchl. B. 
zu gefährden droht, die andere betrifft eine 
Reihe von Äußerungen über die B.,die sich in 
dieses Schema nicht einfügen wollten, aus de- 
nen man daher auf das Vorhandensein einer 
nichtdisziplinären rein sakramentalen Pri- 
vatb. neben der disziplinären sog. öffent- 
lichen kirchl. B. schließen zu müssen glaubte 
(so  P. Galtier, K. Adam). 

An dieser Aporetik, in die die bisherige 
Forschung über die altkirchl. B. ausgelaufen 
war, setzt der Verf. an und sucht sie von der 
Erforschung des Bußstufenwesens aus zu 
lösen. Die eingehendere Behandlung der alt- 
kirchl. Bußstufen ist schon an sich als ein 
Verdienst der Arbeit zu buchen, zumal ge- 
rade sie in der Bußforschung der Gegenwart 
sehr in den Hintergrund gedrängt waren, 
was nicht ohne Folgen in der Gesamtwertung 
der altkirchl. B. bleiben konnte. 

Der Verf. hat richtig gesehen, daß das 
Kernproblem seiner Unters, die Stellung der 
Exk. im kirchl. Bußverfahren ist. Er hat auch 
gut bemerkt, daß die Bußtexte nicht die Buß- 
frage im ganzen, sondern zumeist das Kon- 
troverse in ihr behandeln. So rechtfertigt der 
Pastor Hermae die kirchl. B. nicht eigens. Er 
setzt sie als etwas Selbstverständliches vor- 
aus. Aus dem Pastor Hermae geht aber her- 
vor, daß die Art der Sünden für den Erlaß 
durch die kirchl. B. keine Rolle spielt; ent- 

scheidend ist die Büß- und Unbußfertigkeit 
des Sünders. Der kirchl. B. unterliegen nur 
die schweren Tatsünden, nicht die Gedan- 
kensünden. Die Exk. ist nicht ein Bestandteil 
der kirchl. B., ist vielmehr Ausschluß von der 
kirchl. B., hat also mit der B. nichts zu tun, 
Dabei läßt Hermas zwei Arten von Exk. 
erkennen, einmal die Exk. als endgültigen 
Ausschluß aus der kirchl. Gemeinschaft für 
die Apostaten und die Rückfälligen, zum an- 
dern den Anfang einer Exkommunikations- 
form, die von entscheidender Bedeutung für 
die Entwicklung der Bußstufen werden 
sollte. 

Hermas gegenüber ist Clemens von Alex- 
andrien Zeuge eines schon entwickelten Sta- 
diums der kirchl. B. 1. War die eine B. bei 
Hermas pastoral-paraenetisch gemeint als 
die eine Bußfrist, die den Christen vor dem 
Kommen des Herrn noch gewährt ist, war 
die Bußauffassung des Hermas also eschato- 
logisch bestimmt, so wird die eine Metanoia 
bei Clemens ein Wesensmoment der kirchl. 
B. 2. Die eine Metanoia des Hermas wird 
dialektisch entfaltet in die spontan und in 
die pflichtmäßig übernommene kirchl. B. und 
die eine auf die pflichtmäßig übernommene B. 
eingeschränkt. 3. Bei der pflichtmäßig über- 
nommenen B. wird wieder unterschieden 
zwischen feierlicher und nichtfeierlicher Ver- 
hängung der B. Für bestimmte schwere Tat- 
sünden besteht • wie bei Hermas • Buß- 
pflicht. Kommt der Sünder ihr spontan nach, 
so erfolgt die Verhängung der B. ohne 
öffentl. förml. Akt. Im anderen Falle setzt 
die dreifache correptio ein, wobei die 3. cor- 
reptio in der Hand eines Priesters bzw. des Bi- 
schofs liegt. Sie erfolgt vor versammelter Ge- 
meinde. Der Poenitent wird an strenge Buß- 
vorschriften gebunden. Das Binden der kirchl. 
Gewalt wirkt sich also hier in der eigentl. 
Kirchenbuße aus, nicht in der Exk. Ist die 
dritte correptio erfolglos, folgt der Aus- 
schluß aus der Gemeinschaft der Gläubigen. 
Während aber die Exk. bei Hermas end- 
gültig ist, dient sie bei Clemens dazu, den 
Verstockten für die B. reif zu machen. Sie 
hat ihren endgültigen Charakter verloren. 
Damit ist aber die Exk. noch weit entfernt, 
eine Vorstufe der kirchl. B. zu sein. Sie hat 
auch bei Clemens mit der eigentl. B. nichts 
zu tun. 

Über die bisherige Bußauffassung geht der 
Tertullian der kath. Periode insofern hinaus, 
als er die Bußpflicht von einem geklärten 
Sündenbegriff aus genauer abzugrenzen ver- 
mag, indem er zwischen den modica peccata 
cotidianae incursionis und den graviora pec- 
cata unterscheidend, die Bußpflicht nur für 
letztere gelten läßt. Aber auch bei ihm hat 
die Exk., mit der kirchl. B. noch nichts zu tun 
und ist keine Vorstufe zu ihr. Vielmehr hat 



Buchbesprechungen 467 

alles, was an persönlidien Bußübungen vom 
Poenitenten verlangt wird, seinen Ort noch 
innerhalb der eigentl. kirchl. B. 

Anders der montanistische Tertullian. 
Entscheidend für die neue Bußauffassung ist 
die Sündenlehre des Montanismus. Wenn die 
Großkirche zwischen den modica peccata, die 
durch Gebet und gute Werke ohne die exo- 
mologesis gesühnt werden können, und den 
graviora peccata unterscheidet, die die kirchl. 
Buße erfordern, so unterscheidet der Mon- 
tanismus innerhalb der graviora peccata der 
Großkirche die capitalia crimina von den 
graviora peccata, und demzufolge die pec- 
cata irremissibilia der Kapitalsünden von 
den peccata remissibilia der graviora pec- 
cata. Die Folge ist eine weit differenziertere 
Bußdisziplin als die der Großkirche. Die 
montanistische Kirche kennt eine Art von 
Exk., durch die der Sünder förmlich und 
wirklich jede Verbindung mit der Kirche ver- 
liert, die lebenslängl. Exk. für die peccata 
irremissibilia der Kapitalverbrechen, für die 
die kirchl. B. nicht mehr möglich ist, sondern 
nur die persönl. B. bei Gott ohne die Mittler- 
tätigkeit der Kirche. Diese Art des Ausschlus- 
ses bedeutet aber nicht den völligen Unter- 
bruch der Verbindung mit der Kirche. Diese 
Exkummunizierten gehören noch zur Kirche, 
werden von ihr betreut und dürfen der Pre- 
digt beiwohnen. 

Die Bußpraxis des Montanismus sollte 
auch für die Bußpraxis und Bußlehre der 
Großkirche nicht ohne Folgen bleiben. Sym- 
ptomatisch dafür ist der Streit zwischen P. 
Kaliist und Hippolyt, bei welchem letzterer, 
montanistischen Einflüssen sich öffnend, jetzt 
auch in der kirchl. Bußpraxis für besonders 
schwere Sünden die Exk. als eine private 
Bußform der Übernahme der kirchl. kano- 
nischen B. vorausgestellt sehen möchte. In 
dieser Exkommunikationsbuße des Hippolyt 
haben wir die unmittelbare Vorstufe der 
kirchl. Exkommunikationsbuße zu sehen. Die 
Kirche hat sich dieser Forderung schließlich 
gefügt. Aber anstatt einer privaten Vorstufe 
ist die Exkommunikationsbuße zu einer Form 
der öffentl. kirchl. B. geworden • so bei 
Origenes und Cyprian. Dagegen steht die 
Bußauffassung der Didaskalia noch in der 
Mitte zwischen Clemens von Alexandrien 
und Origenes, was die Bußlehre der Ost- 
kirche anlangt. 

Von Cyprian ab schreitet dann die Ent- 
wicklung der Bußstufen verhältnismäßig 
rasch voran. Die bei Gregor Thaumaturgos 
erscheinenden Niederfallenden entsprechen 
den Poenitenten der regulären kirchl. B., da 
sie am Gebetsteil der Liturgie noch teilneh- 
men. Der in can. 11 der Epistula canonica zu 
Wort kommende Zeitgenosse Gregors kennt 

bereits vier Bußstufen, dabei hat sich die bis- 
herige Exkommunikationsbuße aufgespalten 
in die auch vom Hören der Predigt und des 
Lesegottesdienstes Ausgeschlossenen (die 
•Weinenden") und die am Lesegottesdienst 
teilnehmenden Hörenden. Die reguläre 
kirchl. B. aber teilt sich auf die Niederfal- 
lenden, die nach dem Gebetsteil der Litur- 
gie entlassen werden, und die Mitstehenden, 
die an der ganzen Liturgie mit Ausnahme 
des Eucharistieempfangs teilnehmen. Mit 
dieser Bußstufe war aber der Weg frei zur 
Ausbildung der völlig geheimen Kirchen- 
buße, die nach dem Nikaenum einsetzt. Die 
Konzilien von Ankyra, Neocaesarea, El- 
vira und Nikaea legen aber nur die jeweilig 
erreichte Entwicklungsstufe in bestimmten 
canones fest. 

Als Ergebnis können wir feststellen: Eine 
geheime Privatbuße kennt dieser Zeitraum 
bis zum Konzil von Nicaea nicht. Es gibt nur 
eine Form der B. in diesem Zeitraum, und 
dies ist die durch alle Entwicklungsstadien 
hindurch sich gleichbleibende kirchl. öffentl. 
B., die in der Regel freiwillig übernommen 
wird, mit dem (geheimen) Bekenntnis der 
Sünden beginnt und mit der letzten Hand- 
auflegung schließt, die dem Büßer die pax 
divina bringt. Zu ihr ist die Exk. und von 
ihr aus sich entwickelnd die anderen Bußstu- 
fen erst zugewachsen. 

Das ist das Ergebnis der Arbeit, die in der 
Erforschung des altkirchl. Bußwesens, insbe- 
sondere seiner Bußstufen, neue Wege be- 
schreitet und so diese auf einen neuen Boden 
stellt. Wir können nur hoffen, daß diese 
Arbeit, die über den Rahmen einer üblichen 
Dissertation weit hinausgeht, nur der Anfang 
ist und der Verf. seine Untersuchungen über 
die Bußlehre der nachnikänischen Zeit aus- 
dehnt. Ich denke vor allem an die vom Verf. 
schon weit vorangetriebene Unters, der Buß- 
lehre des Chrysostomus. 

Josef R. Geiselmann 

Fittkau, Gerhard. Der Begriff 
des Mysteriums bei Johan- 
nes Chrysostomus. Eine Ausein- 
andersetzung mit dem Begriff des •Kult- 
mysteriums" in der Lehre Odo Casels. 
Bonn, Peter Hanstein 1953. 231 S., DM 
19.80. 

Die vorliegende Untersuchung lag 1944 
der kath.-theol. Fakultät Breslau als Promo- 
tionsschrift vor. Leider wurde der Verf. 
durch das Kriegsende aus seiner wissenschaf tl. 
Arbeit herausgerissen und wirkt heute in 
USA. 

Der 1. Teil der Untersuchung enthält pro- 
blemgeschichtl. und methodische Darlegun- 



468 Buchbesprechungen 

gen zum .Kultmysterium' O. Casels. In ge- 
schliffener Sprache und begrifflicher Klarheit 
wird die Diskussion um Casels Auffassungen 
und die Vergeblichkeit seiner Versuche, die 
Mysteriengegenwart anderswoher als aus 
den Väterzeugnissen zu beweisen, dargestellt. 
•Es ist verwunderlich", sagt der Verf., •wie 
lange man sich aufgehalten hat bei der Frage 
nach der Möglichkeit der Mysterienlehre und 
wie zögernd man zu den entscheidenden Fra- 
gen nach ihrer tatsächlichen Bezeugung durch 
die kirchliche Überlieferung Stellung genom- 
men hat" (29). 

Im 2. und 3. Teil wendet sich dann Fittkau 
Chrysostomus zu, weil Casel sich auf ihn am 
eindringlichsten berufen hat (2. Teil: Der 
Mysterienbegriff im allgemeinen; 3. Teil: 
Der sakramentale Mysterienbegriff). Dabei 
wird er aber seiner eigenen, eben zitierten 
Forderung nicht ganz gerecht. Er beruft sich 
immer wieder auf eine .foleende größere 
Arbeit', die er über die Theologie des My- 
steriums bei Chrysostomus vorlegen wolle. 
(Diese Arbeit lag schon als Habilitations- 
schrift im Manuskr. vor, ging aber in den 
Nachkriegswirren verloren) In den beiden 
ersten Abschnitten des dritten Teiles genügen 
die herangezogenen Texte immerhin, um die 
Beweisführung O. Casels, soweit sie rein 
terminologisch geführt wurde und von der 
bloßen Benennung der christlichen Sakra- 
mente als Mysterien auf die inhaltliche We- 
sensverwandtschaft mit dem antiken ,Kul- 
teidos Mysterium' schließen wollte • woge- 
gen u. a. vor allem K. Prümm S.J. angegan- 
gen war•, als nicht stichhaltig nachzuweisen. 
Aber wo es im dritten Abschnitt um die 
Frage nach der sachlichen Verwirklichung des 
Mysteriencharakters der Sakramente nach 
Chrysostomus geht, bleibt der Verf. nach sei- 
nen eigenen Worten mit Berufen auf das 
größere Werk die ,erschöpfende Antwort' 
schuldig und elaubt sich vorläufig damit •be- 
gnügen zu dürfen, die HauDtareumente Ca- 
sels für den angeblichen Traditionsbeweis 
seiner Mysterienlehre an den einschlägigen 
Anschauungen des Chrysostomus nachzuprü- 
fen" (151). Bei manchen dieser Texte ist es 
Fittkau, wie uns scheint, nicht gelungen, Ca- 
sel ganz zu widerlegen, sondern nur dann 
und wann ihm die Waffe aus der Hand 
zu schlagen; die Texte bleiben dem Streit der 
Meinungen offen. Der Erklärungsversuch (S. 
173•178) von Hom 17.3 in Heb (Migne PG 
63, 131 C) ist von J. Betz (Die Eucharistie in 
der Zeit der griechischen Väter, Bd. 1/1 S. 
192) als nicht stichhaltig erwiesen worden. 

Jos. Grotz S.J. 

Cayre, Fulbert A. A., La contem- 
plation augustienne. Princi- 
pes de Spiritualite et de Theologie. Nou- 

velle edition revue et complete. Bruges- 
Paris, Desclee de Brouwer 1954, 287 S• 
fr. 105.•. 

Die erste Aufl. dieses Buches erschien im 
Jahre 1927. Wie es von den Fachgelehrten 
aufgenommen und beurteilt wurde, sieht 
man heute am besten aus den zahlreichen 
Schriften, die seitdem über die Mystik des 
hl. Augustinus geschrieben wurden. Wer sich 
dafür interessiert und die strittigen Punkte 
kennenlernen will, in denen die Autoren 
von Cayre abweichen, findet in den Liefe- 
rungen 14 und 15 des Dictionnaire de Spiri- 
tualite 1952, Sp 1911•21, aus der Feder von 
Olphe-Galliard eine kurze und klare Über- 
schau. Cayre selbst geht auf die Kontrover- 
sen nicht näher ein; auch findet er keinen 
Grund, in der Neuaufl. seines Buches wesent- 
liche Änderungen vorzunehmen, sondern be- 
schränkt sich darauf, die in der ersten Aufl. 
vorgelegten Thesen zu präzisieren d. h. durch 
die Augustinusforschung der letzten 30 Jahre 
zu ergänzen und vor Mißverständnissen zu 
schützen; letzteres dadurch, daß er alle An- 
näherungen an die Mystik des hl. Thomas 
und der hl. Theresia unterläßt und sich be- 
müht, Augustinus durch Augustinus selbst zu 
deuten. Obwohl er dabei das ganze Schrift- 
tum des Heiligen vor Augen hat, ist es doch 
sein Hauptanliegen, die Confessiones aus- 
zuschöpfen und zu ihrer Erklärung das Buch 
De Trinitate beizuziehen, dessen hohe speku- 
lative Theologie nach Cayre so tief von der 
Mystik Augustins durchdrungen ist, daß man 
nur mit seiner Hilfe die cognitio Dei experi- 
mentalis des Heiligen voll erfassen kann. 

Die Grundprinzipien, aus denen die ganze 
augustinische Mystik heraus entwickelt wird, 
sind die zwei Begriffe der Weisheit und der 
Beschauung. Die Weisheit ist für Augustin 
•eine hohe Gleichförmigkeit der Seele mit 
Gott, der durch die Gnade Christi in ihr 
lebt". Die Gleichförmigkeit ist so vital und 
machtvoll, daß sie einerseits ein vollkomme- 
nes gottbezogenes Leben und Wirken und 
anderseits eine gewisse religiöse Erfahrung 
der übernatürlichen Gegenwart Gottes zur 
Voraussetzung hat. Der spezifische Akt dieser 
vollkommenen Weisheit ist die Beschauung, 
bei Augustinus besondere Formen des Ge- 
bets, vor allem des Lobgebets. Diese Be- 
schauung wird von Cayre in neun Kapiteln 
unter neun verschiedenen Gesichtspunkten 
analysiert. Die ersten drei Kapitel sind 
grundlegend indem sie die Grundzüge der 
Kontemplation folgendermaßen bestimmen: 
1. Sie ist eine erleuchtete Weisheit, die 
das kontemplative Leben von dem akti- 
ven scheidet. 2. Sie ist eine übernatür- 
liche Weisheit, eine Frucht des Heiligen 
Geistes, der der Seele einwohnt, um sie von 



Buchbesprechungen 469 

Stufe zu Stufe Gott näherzubringen und 
ihm zu verähnlichen. 3. Sie ist eine realisti- 
sche Erkenntnis, weil Gott aus Liebe sich 
durch den Heiligen Geist erfahren läßt. 

Die drei folgenden Kapitel präzisieren die 
Natur der Kontemplation und stellen als 
wesentliche Elemente fest: 1. Die Erfahrung 
Gottes stützt sich auf ein vollkommenes Bild 
Gottes in der Seele, das die Frucht der geist- 
lichen Erneuerung des Menschen ist. 2. Sie 
ist eine wahre innere Schau, kraft welcher 
der Mensch Gott finden und genießen kann. 
3. Sie ist eine mittelbare Schau, ein Sehen 
Gottes in den ersten Ideen des menschlichen 
Geistes, die durch die Strahlen einer höheren 
Gnade erleuchtet sind. Die drei letzten Kapi- 
tel behandeln Wahrheiten, die für die Kon- 
templation nicht wesentlich, aber durch ihre 
praktischen Konsequenzen sehr wichtig sind: 
1. Die Kontemplation setzt normalerweise 
ein gewisses Suchen Gottes voraus, das die 
Seele zum Empfang des Weisheitslichtes dis- 

poniert. 2. Sie ist der Ausgangspunkt einer 
sehr erhabenen, geistlichen Intelligenz, die 
die aktive Verlängerung der kontemplativen 
Weisheit ist. 3. Sie ist das Fundament der 
vollkommenen (augustinischen) Theologie, 
die eine tätige Weisheit ist, indem sie aus 
der übernatürlichen und eingegossenen 
Weisheit ihre reinsten Erleuchtungen erhält, 
ohne aber die Lichter der Vernunft zu ver- 
achten. 

Den Schluß des Buches bildet ein Kapitel, 
das die wesentlichen Punkte der augustini- 
schen Mystik zusammenfaßt, den Primat des 
Übernatürlichen betont, die in der Praxis 
üblichen augustinischen Kontemplationsfor- 
men beschreibt und ihren historischen Ein- 
fluß kurz skizziert. Wer das anregende, im 
Grunde stark erbauliche Werk studiert, wird 
in seinem geistlichen Wissen sehr bereichert 
und versteht, warum sein Verf. ihm den Un- 
tertitel •Principes de Spirituality et de Theo- 
logie" gegeben hat.       H. Bleienstein S.J. 

Frömmigkeit »geschichtet Neuzeit 

Auer,Alfons,Die vollkommene 
Frömmigkeit des Christen. 
Nach dem Enchiridion mililis Christiani 
des Erasmus von Rotterdam. Düsseldorf, 
Patmos-Verlag (1954), 260 S., DM 15.•. 

Die Urteile der Historiker über Erasmus 
gehen bis zum heutigen Tag weit auseinan- 
der; sie reichen von der schärfsten Ableh- 
nung bis zum höchsten Lob, wobei die Par- 
teien quer durch die Konfessionen gehen. 
Das ist um so bemerkenswerter, als die pole- 
mische Auseinandersetzung früherer Zeit 
schon länger dem aufrichtigen Bemühen um 
möglichste Objektivität gewichen ist. Man 
möchte den überaus vielseitigen und diffe- 
renzierten Menschen Erasmus aus seiner Zeit, 
aus seinem Werk und aus seiner eigenen 
Psyche heraus verstehen. Diesem Anliegen 
will auch der Vf. der vorliegenden Arbeit 
dienen, die als Habilitationsschrift von der 
kath.-theol. Fakultät in Tübingen angenom- 
men wurde. 

Auer greift aus dem Gesamtwerk des 
Erasmus das Enchiridion heraus, weil in ihm 
gegenüber den übrigen Schriften die Polemik 
zurücktritt (wurde es doch unmittelbar für 
einen frommen Zweck geschrieben) und dar- 
um am deutlichsten die geistige und religiöse 
Mitte des schon in seiner Zeit so stark um- 
strittenen Humanisten sichtbar wird. In den 
einleitenden Kapiteln legt er die Vielschich- 
tigkeit des Menschen Erasmus (die Schicht 
des homo religiosus, des homo iudens und 
des homo duplex) offen, schildert dessen gei- 
stige und religiöse Entwicklung bis zur Ab- 
fassung des Enchiridion, um zu zeigen, wie 

die Schrift der literarische Niederschlag der 
vollzogenen Wende vom ästhetischen zum 
ethisch-religiösen Humanismus ist. Im 
Hauptteil seiner Untersuchung arbeitet der 
Vf. Schritt für Schritt, in klarem logischem 
Aufbau, das •Grundgesetz" der Frömmig- 
keit des Erasmus heraus. Er findet es formal 
in dem Axiom, daß der Mensch vom Sicht- 
baren zum Unsichtbaren aufsteigen müsse, 
inhaltlich in Christus, der einziges Ziel, Leh- 
rer, Vorbild und Haupt der Menschheit für 
Erasmus sei. Die Anwendung dieses Grund- 
gesetzes auf die christliche Lebensverwirk- 
lichung: auf die alltäglichen Dinge, auf die 
klassischen Studien, auf das Verständnis der 
Heiligen Schrift, auf Dogma, Sakrament, Ge- 
setz und Zeremonien, zeigt, wie sehr es nach 
Erasmus das profane und christliche Leben 
umfaßt und allem Tun erst seinen religiö- 
sen und christlichen Wert verleiht. Folge- 
richtig gilt es auch für alle Christen, ohne 
Unterschied des Standes oder der kirchlichen 
Stellung. Mit Recht sieht darum Auer in der 
konsequenten Christozentrik des Erasmus 
eine Grundlage auch für die Laienfrömmig- 
keit. 

Die Arbeit zeugt auf jeder Seite von einer 
großen Sorgfalt. Sie geht vor allem den gei- 
stes- und frömmigkeitsgeschichtlichen Ver- 
wurzelungen des Enchiridion nach. Vf. kommt 
zu dem Ergebnis: Erasmus war ein zutiefst 
religiöser Mensch, der in aufrichtiger Ab- 
sicht zeit seines Lebens alle seine Kräfte für 
die Reform der Kirche eingesetzt hat. Seine 
vielen Schwächen charakterlicher und doktri- 
närer Art dürfen nicht darüber hinwegtäu- 
schen.  Seine christozentrische Frömmigkeit 



470 Buchbesprechungen 

ist ein Durchstoß durch die verhärteten For- 
men und Überwucherungen des religiösen 
Lebens seiner Zeit. 

Wir meinen, daß Auer seine Thesen glaub- 
haft gemacht hat. In einzelnen Fragen wei- 
chen wir allerdings von seiner Ansicht ab 
oder vermissen Wichtiges: Das Urteil über 
die Imitatio Christi des Thomas von Kempen 
scheint uns zu einseitig. Verwundert ist man, 
daß der Vf. kaum auf Ignatius von Loyola 
zu sprechen kommt, der viel nachhaltiger und 
wirksamer den Durchstoß zur personalen 
Aneignung des Heils geleistet hat. Die Re- 
form der Kirche und der Frömmigkeit ist 
ohne ihn nicht zu denken (auch Franz von 
Sales, auf den Vf. sich öfter beruft, steht in 
seiner Nachfolge). Und noch ein Letztes: Die 
Theologie der Räte und des Rätestandes 
scheint uns der Vf. nicht richtig zu sehen. 

Fr. Wulf S. J. 

Dagens, Jean, B er till e et l e s 
origines de I a restauration 
catholique (1575•1611). Bruges, 
Desclee de Brouwer 1952. 457 S. 

•Die französische Schule ist eine Äußerung 
• die späteste von allen • jener großen 
geistlichen Bewegung, die im Innern des Ka- 
tholizismus das christliche Denken und Leben 
erneuert hat durch Rückführung auf die Ur- 
sprünge: Hl. Schrift, Tradition der Väterzeit, 
Tradition des geistlichen Schrifttums. Wir 
glauben nicht, daß man für den Christozen- 
trismus Berulles eine genauere Erklärung 
geben kann, daß man ihn von einer .Quelle' 
herleiten könnte (das Wort im Sinn der 
Literarhistorie genommen)". Dagens über- 
zeugt einen, daß die nördliche (deutsche) My- 
stik auf die damalige französische Geistig- 
keit im allgemeinen und auf die Berulles 
im besondern einen entscheidenden Einfluß 
ausgeübt hat. Noch mehr lebt Berulle vom 
Geistesgut Augustins, Bernhards, Bonaven- 
turas und der ganzen seraphischen Tradition. 
Seine Beziehungen zum Karmel der hl. The- 
resia, dem er in Frankreich Wurzel fassen 
half und dem er längere Zeit hindurch vor- 
stand, ließen seine Verehrung der Mensch- 
heit Christi an Tiefe gewinnen, wenn sie ihm 
nicht, wie der Verf. zu beweisen sucht, von 
da aus erst zugewachsen ist. 

Entscheidend dürften aber die großen 
Exerzitien (1601 in Verdun unter P. Maggio 
S.J.) gewesen sein. In den während dieser 
Exerzitien gemachten Aufzeichnungen finden 
sich alle bezeichnenden Merkmale des Berul- 
lianismus, wie ihn Dagens darstellt, wenn 
auch nur skizzenhaft, vor: Die Auffassungen 
über die ,Substanz' der Inkarnation sind 
zwar die eines ,Schülers des hl. Augustinus'; 
seine Sicht der Menschheit Christi aber ist 
ganz neuartig, überraschend, .berullianisch'. 

Christus steht im Mittelpunkt der ganzen 
Frömmigkeit, nicht nur seine Geheimnisse, 
Taten, Worte, Wunder und Leiden, sondern 
vor allem seine Person, sein Leben mit sei- 
nen verschiedenen Zuständen (etats). Die 
zentrale Idee ist die Erkenntnis, daß durch 
die Menschwerdung alles menschliche Tun, 
alle Stände der Menschen in der Person Jesu 
Christi vergöttlicht worden sind. Dagens 
widmet den Exerzitien Berulles und seinen 
dabei gemachten Aufzeichnungen ein eigenes 
Kapitel. Aber wo er nach den Quellen des 
Berullianismus fragt, läßt er die darin nie- 
dergelegten Erkenntnisse ganz auf der Seite 
stehen. Im Anhang • der eine umfassende 
Bibliographie liefert und den Verf. als ersten 
Fachmann ausweist • setzt er sich (S. 443ff.) 
in der Frage nach den Anfängen des Berul- 
lianismus mit dem ersten Biographen des Be- 
gründers auseinander, der in diesen Exerzi- 
tien tatsächlich den entscheidenden Ansatz- 
punkt gesehen hat. Es ist Dagens zwar zu- 
zugeben, daß der erste Gedanke Berulles an 
ein Oratorium schon vor den Exerzitien ge- 
faßt wurde; aber die Spiritualität des Berul- 
lianismus ist nicht einfach zu identifizieren 
mit dem Plan, ein Oratorium zu gründen. 

Diese Bemerkungen sollen aber keine 
eigentliche Kritik an Dagens' Werk sein, 
denn man kann sich an dem Buch wirklich 
nur freuen. Eine umfassende, gründliche und 
klare Darstellung der berullianischen Gei- 
stigkeit bieten die acht Kapitel des 4. Buches. 
Das 1. Buch läßt die ganze geistige Atmo- 
sphäre des politischen und religiösen Frank- 
reich Heinrichs des III. und des IV. erste- 
hen. Das 2. und 3. Buch zeigt die Entwick- 
lung des jungen Berulle in all ihrer Ab- 
hängigkeit und Verquickung mit den geisti- 
gen, politischen, kirchlichen und religiösen 
Strömungen der Zeit. Berulle wächst un- 
merklich fast und wie von selbst vor einem 
als eine Persönlichkeit empor, die alle er- 
denklichen Strömungen in sich aufgefangen, 
sie aber insgesamt auch so assimiliert hat, 
daß das, was er ist und lehrt, ein Neues mit 
ganz persönlichem Gepräge ausmacht. Er ist 
der Mann der geistigen Synthese. Und in 
Dagens fand er einen Forscher, der es ver- 
stand, sein Werden und sein Werk würdig 
darzustellen. Jos. Grotz S.J. 

Latour eile, Rene S. ].: Etudes 
sur les ecrits de Saint Jean de Brebeuf. 
Vol. 1. XX u. 220 S. 3 Doll; Vol. II. 
271 S. 3,50 Doll. Montreal (Canada), Les 
Editions de L'Immaculee Conception, 
1952 u. 1953 (Stadia Collegii Maximi 
Immaculatäe Conceptionis IX u. X). 

Während es an Biographien des hl. Jo- 
hannes de Brebeuf nicht fehlt • das Werk 



Buchbesprechungen 471 

von F. X. Talbot, Saint among the Hurons 
(New York 1949) ist die beste •, ist sein 
schriftlicher Nachlaß bisher noch nie gründ- 
lich und systematisch untersucht worden. P. 
Latourelle ist der erste, der ihn zum Gegen- 
stand seiner literarhistorischen Studien ge- 
macht und in den zwei vorliegenden Bänden 
seiner Doktordissertation nach allen Seiten 
hin geprüft und erschlossen hat. Sein Haupt- 
verdienst besteht darin, daß er 5 Texte neu 
entdeckte und die bisher schon bekannten 
nicht nur einfach transkribierte, sondern 
fachwissenschaftlich so ausgezeichnet ediert 
und kommentiert hat, daß es künftig nicht 
mehr möglich sein wird, über P. de Brebeuf, 
die kanadischen Märtyrer, die Kultur der 
Huronen und die kirchengeschichtlichen An- 
fänge in Neu-Frankreich zu schreiben, ohne 
auf das Werk des P. Latourelle Bezug zu 
nehmen. Die Schriften Brebeufs werden dar- 
in in folgende 6 Gruppen eingeteilt: 

1. Die obligatorischen Jahresberichte an 
den Missionssuperior über den Stand der 
Huronenmission für 1635/36. Ihre touristische, 
völkerkundliche und missionsmethodische 
Ausbeute ist so reich, daß die Abschnitte 
über Brebeuf: •Routier de la Huronie", 
•Ethnologue", •Createur de Mission" den 
ganzen ersten Band beanspruchen. 

2. Fünf Auszüge aus den obigen Missions- 
berichten: ein Memorandum über Bekehrung 
und Tod eines Wilden; eine Instruktion für 
Patres, die in das Land der Huronen reisen; 
ein Brieffragment über die Schwierigkeiten 
der Landung im Jahre 1634; ein Brief an 
den Missionssuperior über die Möglichkeit 
des Martyriums aller Huronenmissionäre; 
ein Brief an P. Jerome Lalement über die 
Gnadenwunder an zwei Neugetauften. 

3. Neun Handschreiben; davon sechs an 
den Ordensgeneral Mutius Vitelleschi, eins 
an General Vincenz Caraffa und zwei an 
Mitbrüder in Frankreich. 

4. Vierundvierzig geistliche Notizen aus 
den Jahren 1630•45, zu deren Niederschrift 
Brebeuf durch seine Obern oder Seelenführer 
verpflichtet wurde: Exerzitienvorsätze, be- 
sondere Erleuchtungen, zwei Gelübde (le voeu 
du martyre et le voeu du plus parfait) und 
eine Anzahl von Visionen aus den Jahren 
1640/41. Diese fragmentarischen Aufzeich- 
nungen, das sogenannte •Geistliche Tage- 
buch", werden von P. Latourelle in einem 
eigenen Kapitel •Brebeuf Mystique et Mar- 
tyre" eingehend gewürdigt und so hoch ge- 
schätzt, daß er Brebeuf nicht nur als den zeit- 
lich ersten, sondern auch als einen der größ- 
ten Mystiker Kanadas bezeichnet. 

5. Drei Schriften in huronischer Sprache: 
eine Obersetzung des spanischen Katechis- 
mus von J. Ledesma S.J.; ein Weihnachts- 
lied (Iesous Ahatonnia); ein Weihe- und 
Bittgebet vom 2. II. 1636. 

6. Sieben verschollene Schriften: 3 Briefe 
an Mitbrüder; ein huronisches Wörterbuch 
mit Grammatik; huronische Instruktionen 
und Katechismen; je ein Memorandum über 
eine Missionsreise und die Bekehrung eines 
Apostaten. 

Zählt man Brebeufs Schriften zusammen, 
so beläuft sich nach den Untersuchungen La- 
tourelles ihre Gesamtzahl mindestens auf 27, 
von denen 20 erhalten und • die huronische 
Übertragung des Katechismus von Ledesma 
ausgenommen • in den vorliegenden zwei 
Bänden veröffentlicht sind. Sie setzen die 
Kenntnis von drei Sprachen voraus • Fran- 
zösisch, Lateinisch und Huronisch • und 
umfassen einen Zeitraum von 18 Jahren, 
d. h. von 1630•1648. Ihr ganz verschiedener 
Inhalt zeigt, daß Brebeuf kein Schriftsteller 
war, der gelehrte Werke hinterlassen hat. 
Seine •Schriften" stehen vielmehr ganz im 
Dienst seines Heidenapostolats, das er 
am 16. März 1649 mit dem Martyrertod 
gekrönt hat. Trotzdem sind sie für 
die Missionsgeschichte, die Ethnologie und 
die Mystik von einer Bedeutung, die P. La- 
tourelle zum ersten Mal in das gebührende 
Licht gesetzt hat. H. Bleienstein S.J. 

Geiselmann, Josef Rupert: Die 
theologische Anthropolo- 
gie Johann Adam Mäklers. 
Ihr geschichtlicher Wandel. Freiburg, 
Herder, 1955. XV u. 438 S. Geb. DM 
25.60. 

In genauestem Nachvollzug Möhlerschen 
Denkens und auf dem mit souveräner Mei- 
sterschaft entworfenen Hintergrund der gei- 
stesgeschichtlichen Strömungen stellt J. R. 
Geiselmann das Ringen Johann Adam Möh- 
lers um die theologische Erhellung der 
menschlichen und christlichen Existenz dar. 
Er läßt den Leser das Ringen Möhlers selbst 
gleichsam miterleben. Nicht nur die Art, wie 
Möhler die auf ihn eindringenden Probleme 
löst, ist höchst interessant; mehr noch ver- 
dient der Inhalt seiner Fragestellungen in 
einer Zeit, da die Theologie der Existenz zu 
einem akuten Thema geworden ist, erhöhte 
Aufmerksamkeit. Der Mensch ist sich selbst 
immer das große Rätsel; eine letzte und be- 
friedigende Erhellung seines Wesens kann 
• das ist die tiefe und treffende Überzeu- 
gung Möhlers • nur die Offenbarung bieten. 

So entwirft er denn gegenüber der auto- 
nomen Konzeption der Aufklärung, der er 
am Anfang seines Schaffens für kurze Zeit 
seinen Tribut entrichtet hatte, in seiner •Ein- 
heit" unter dem Einfluß der Romantik ein 
Menschenbild ganz von Gott und speziell 
vom Heiligen Geist her. Aber kaum daß er 
es vollendet hat, begibt er sich sogleich an die 
Korrektur der diesem Bild notwendig an- 



472 Buckbesprechungen 

haftenden Einseitigkeiten. Von nun an geht 
es dem Tübingen darum, gegenüber der 
idealistischen Auffassung Schleiermachers, 
Sdiellings und Hegels, gegenüber auch dem 
altorthodoxen Protestantismus der in der 
•Einheit" zu kurz gekommenen Eigenstän- 
digkeit des Menschen vor Gott und außer 
Gott zu ihrem Recht zu verhelfen. Dieser Ge- 
danke beherrscht die folgenden Werke, zu- 
nächst den •Athanasius" und den •Anselm". 
In ebenso überraschender wie genialer Sicht 
stellt Möhler hier die Außer- und Überwelt- 
lichkeit des dreieinigen Gottes heraus, um 
von da aus die Eigenständigkeit des Men- 
schen zu begründen. Das Leitbild für die 
christliche Existenz wird ihm jetzt die In- 
karnation des Logos. Erlösung aber ist ihm 
die Rückführung des gefallenen Menschen zur 
uranfänglichen Vollkommenheit, bei der die 
Gnade einen notwendigen Bestandteil der 
menschlichen Natur ausmacht und ein un- 
erläßliches Mittel zur Entfaltung der natür- 
lichen Fähigkeiten bildet. M. kennt auf die- 
ser Stufe das supranaturale quoad modum, 
noch nicht aber quoad substantiam. Das ist 
im großen und ganzen auch seine Einstellung 
in den ersten vier Aufl. der •Symbolik". 

War die Eigenständigkeit menschlichen 
Daseins einmal als Problem erkannt, so 
konnte es nicht ausbleiben, daß sich die Frei- 
heit, u. z. verstanden als Wahlfreiheit zwi- 
schen Gut und Bös, in den Vordergrund der 
Betrachtung schob; denn in dieser Freiheit fin- 
den eigener Wille, Eigenheit und Selbstän- 
digkeit des Menschen ihren Ausdruck. Hinzu 
kommt, daß M. in Auseinandersetzungen mit 
dem Protestantismus erkennt: nur die Frei- 
heit des Menschen garantiert die Reinheit 
der Gottesidee von allen pantheistischen 
Befleckungen, nur sie bewahrt vor der Not- 
wendigkeit, Gott mit der Verantwortung für 
das Böse in der Welt zu belasten, nur sie er- 
möglicht eine befriedigende Erklärung von 
Sünde und Erlösung. Diese grundlegende 
Einsicht, die M. vor allem im Waffengang 
mit F. Chr. Baur gewann, wirkt sich dann 
voll aus in der 5. Auflage der •Symbolik". 
Aus dem Bestreben, das Menschliche am 
Christentum ganz und unverkürzt festzuhal- 
ten, macht M. die Freiheit zum konstruktiven 
Prinzip für das Verständnis christlicher Exi- 
stenz. Nun ist er auch zur Ungeschuldetheit 
der Gnade vorgestoßen und kann das supra- 
naturale quoad essentiam wie auch einiger- 
maßen die Eigenleistung der menschlichen 
Vernunft hinsichtlich der Gotteserkenntnis 
anerkennen. Die Erbsünde ist ihm nicht nur 
Verlust der übernatürlichen Gnade, sondern 
auch Verwundung der menschlichen Natur. 
Rechtfertigung aber ist nicht einfach Zurück- 
führung des Menschen in die uranfängliche 
Vollkommenheit, sondern Gewährung der 

Gnade an die verwundete Natur, ermöglicht 
eine neue Sittlichkeit und die vollendete Hu- 
manität in der Gemeinschaft der Kirche, über 
die sowohl M. als auch der Verf. aus seinem 
reichen dogmengeschichtlichen Wissen her- 
aus (vgl. besonders den Abschnitt •sanctorum 
communio in theologie- und geistesgesdiicht- 
licher Sicht", S. 56•106) Entscheidendes 
sagen. 

Damit hat M. in seiner Entwicklung die 
anthropozentrische Richtungnahme der kath. 
Theologie der Neuzeit wiederholt. Zu einem 
Ausgleich zwischen seiner theozentrischen 
Konzeption in der •Einheit" und seiner an- 
thropozentrischen in der •Symbolik" ist er 
nicht mehr gekommen. Der Tod nahm ihm 
allzu früh die Feder aus der Hand. Aber 
auch so bleibt der große Tübinger in seinem 
unerbittlichen Ringen um die Erkenntnis des 
Mysteriums Mensch verpflichtendes Vorbild 
und dies gerade für uns heutige in der ge- 
genwärtigen theologischen Situation. Bei der 
Lektüre des Buches fühlt man sich strecken- 
weise unwillkürlich an die durch R. Bult- 
mann aufgeworfenen Probleme erinnert. In 
der Tat begegnen bei diesem manche Posi- 
tionen, denen sich schon M. gegenübersah. 
Der Marburger Exeget verficht die These, 
daß der Mensch aus der Verfallenheit seines 
Lebens zur eigentlichen Existenz nur durch 
die Verkündigung des Christusgeschehens 
gelangt, daß aber bei der Interpretation die- 
ses verkündigten Wortes zu fragen ist, •wie- 
weit eine christologische Aussage über ihn 
(Christus) zugleich eine Aussage über mich" 
ist (vgl. Das christol. Bekenntnis des ökumen. 
Rates: Ex. Theol. 11 [1951/52] 9). Bultmann 
ist, ähnlich wie die idealistische Theologie 
von damals, vom Bestreben geleitet, die 
heilsgeschichtlichen Ereignisse ihres beson- 
deren einmaligen Charakters zu entkleiden 
und sie ebenfalls zu einer Art spekulativen 
Idee, zu einer Aussage über jeden Menschen 
zu machen. Hier ist ein theologischer Ratio- 
nalismus am Werk, mit dem sich schon M. 
auseinandersetzen mußte. Auf manche der 
damit aufgeworfenen Fragen hat er bereits 
die Antwort gegeben, für andere hat er die 
Richtung gewiesen, in der die Lösung zu su- 
chen ist. Bietet er uns auch keineswegs eine 
Konfektionstheologie, die wir einfach über 
die heutigen Probleme stülpen können, so hat 
er doch gezeigt, in welchem Geiste wir zu 
arbeiten haben. Der Verf. hat sich darum 
mit seinem Werk ein unschätzbares Ver- 
dienst erworben. Joh. Beiz 

Newman-Studien. Zweite Fol- 
ge. Hrsg. von H. Fries und W. Becker 
(Veröffentlidiungen des Cardinal-New- 
man-Kuratoriums). Nürnberg, Glock 
und Lutz 1954. 389 S., Ln DM 20.•. 



Buchbesprechungen 473 

Wenn J. Ternus in der Besprechung der 
Ersten Folge der Newman-Studien ih dieser 
Ztschr. (22 [1949] 306ff) feststellte, nach dem 
zweiten Weltkrieg sei ähnlich wie nach dem 
ersten eine neubelebte Newman-Bewegung 
wieder im Anstieg, so können wir heute hin- 
zufügen, daß diese Bewegung in den letzten 
zehn Jahren noch in die Breite und Tiefe 
gewachsen ist. Es haben sich nicht nur eine 
Reihe von Häusern und Gemeinschaften (ins- 
besondere unter der studentischen Jugend) 
nach dem großen englischen Kardinal benannt, 
auch das literarische Interesse an Newman 
hält nach wie vor an. Neben der auf elf 
Bände geplanten Gesamtausgabe der Pre- 
digten Newmans, die von der Newman-Ar- 
beitsgemeinschaft der Benediktiner in Wein- 
garten betreut wird (bisher sind 6 Bände 
erschienen), nehmen in der deutschen New- 
man-Literatur der Gegenwart die Newman- 
Studien den ersten Platz ein. Auch die vor- 
liegende Zweite Folge enthält wieder aus- 
gezeichnete Studien in- und ausländischer 
Newman-Kenner zu den verschiedensten Fra- 
gen, die der Mensch und das Werk New- 
mans uns aufgeben. Unter fünf Gesichts- 
punkten (die uns allerdings im Hinblick auf 
die behandelten Themen nicht besonders 
sinnvoll scheinen) sind die Arbeiten locker 
zusammengefügt: Newman als reli- 
giöser Mensch (Henry Tristram: J. H. 
Newmans religiöse Eigenart im Spiegel sei- 
ner Tagebücher; Walter Hammel: Die •na- 
türliche Religion" bei Newman und die •Re- 
ligiosität" bei Kierkegaard), Newman 
und die Kirchenväter (Robert Gro- 
sche: Newmans Weg nach Rom; Heinrich 
Fries: Die Dogmengeschichte des 5. Jh. im 

theol. Werdegang von J. H. Newman), 
Theologische und pädagogi- 
sche Anliegen Newmans (Paul 
(Schneider O.S.B.: Das Marienbild des an- 
glikanischen Newman; Franz Michel Willam: 
J.H.Newman und P.Perrone S.J. [1846/47]; 
Frederick J. Stopp: Cardinal Newman und 
die Idee der Universität), Erschlie- 
ßung der Grammatik der Zu- 
stimmung (Nicolaus Theis: An den 
Quellen des persönlichen Denkens. Einfüh- 
rung in J. H. Newmans •Grammar of As- 
sent"; Johannes Artz: Der Folgerungssinn 
in Newmans Zustimmungslehre; Hans Ge- 
rig: Die Bedeutung von Kardinal Newmans 
Lehre von der Zustimmung für das Problem 
der Auffassung in der Geschichtswissen- 
schaft), NewmansLebenundWerk 
(Werner Becker: Newmans Lebensjahre und 
sein literarisches Werk in gegenseitiger Be- 
ziehung; ders.: Newman in Deutschland). Es 
folgen eine Newman-Bibliographie, Anmer- 
kungen zu einer Liste der Predigten New- 
mans sowie eine Chronologie der Predigten. 
Als besonders aufschlußreich verdient her- 
vorgehoben zu werden, daß neben der Per- 
sönlichkeit und religiösen Entwicklung New- 
mans (in den Arbeiten von Tristram, Gro- 
sche, Willam und Becker) der •Grammar of 
Assent" das stärkste Interesse findet (drei 
Arbeiten mit fast 100 Seiten = V3 des Text- 
teiles); hier ist vor allem die Arbeit von 
Theis beachtenswert. Sehr instruktiv für die 
religiöse Entwicklung des deutschen Katho- 
lizismus in den letzten 80 Jahren ist der 
Überblick W. Beckers über die Geschichte der 
Newman-Forschung und -Bewegung in 
Deutschland. Fr. Wulf S.J. 

Mystik 

Ja hrbuch für mystische 
Theologie. Hrsg. von Friedrich 
Wessely, Andre Combes, Karl Hörmann, 
Jg. I, 1955, Wien-München, Verlag 
Herold. 296 S., kart. DM 15.80. 

Trotz der Vorliebe unserer Zeit für die 
•Mystik" (im echten und im zweifelhaften 
Sinn) ist es ein gewagtes Unternehmen, mit 
einem periodischen Publikationsorgan für 
mystische Theologie an die Öffentlichkeit zu 
treten. Denn im Ernst werden es immer nur 
wenige sein, die sich mit dem Studium der 
Mystik beschäftigen. Man muß darum den 
Mut der Herausgeber bewundern. Der vor- 
liegende Band enthält folgende Aufsätze: 
Andre Combes, Die hl. Theresia von Lisieux 
und ihre Mission; Karl Hörmann, Das Ziel 
der Menschen; Friedrich Wessely, Das Ziel 
des Lebens nach Johannes vom Kreuz und 

Theresia von Avila; Hildegard Waach, Jo- 
hannes vom Kreuz und Franz von Sales; Anna 
Coreth, Die Mystik der Klarissin Giovanna 
Maria della Croce. • Combes, der theologi- 
sche Betreuer des Erbes der hl. Theresia von 
Lisieux und der beste Kenner ihres Lebens 
und ihrer Frömmigkeit, faßt in seiner Ab- 
handlung zwei (für den deutschen Geschmack 
bisweilen zu enthusiastische) Vorträge zu- 
sammen, die er in der Wiener Kathol. Aka- 
demie gehalten hat. Die Arbeit von Hör- 
mann, die eine begrifflich saubere moral- 
philosophische und -theologische Abhand- 
lung über die Lehre vom natürlichen und 
übernatürlichen Ziel des Menschen darstellt, 
bewegt sich mehr im Vorfeld des eigentlichen 
Themas des Jahrbuchs, während Wessely 
eine zentrale Frage der mystischen Theologie 
herausgreift, die in den letzten Jahrzehnten 
viel diskutiert und verschieden beantwortet 
wurde. Er kommt zu dem Ergebnis, daß Jo- 



474 Buchbesprechungen 

hannes v. Kreuz (•der mit Theresia einesSin- 
nes war") in der mystischen Vermählung das 
allgemein anzustrebende Ziel des Menschen 
gesehen habe, wobei aber der Grad der Lie- 
besvereinigung wie auch die Wege, auf de- 
nen der einzelne geführt werde, sehr ver- 
schieden sein können. Der Verf. erweist sich 
als ein ausgezeichneter Kenner der beiden 
spanischen Mystiker, und seine Analyse der 
Texte ist sehr sorgfältig. Durch sein vor- 
sichtiges Abwägen und die Weite seiner For- 
mulierungen fügt er der Kontroverse neue 
Gesichtspunkte hinzu. • Waach zeigt, wie 
Joh. v. Kreuz und Fr. v. Sales auf verschiede- 
nen Wegen zum gleichen Ziel hinführen, das 
für beide Heilige über den Weg der totalen 
Entsagung in der vollkommenen Liebe be- 
steht. Mit Recht sagt sie zum Schluß, es sei 
•gut, Joh. v. Kr. zu kennen, um Fr. v. S. bes- 
ser und tiefer zu verstehen", aber auch um- 
gekehrt. • Die Studie von Coreth beschreibt 
nach einer kurzen Lebensskizze den mysti- 
schen Aufstieg der Giovanna M. della Croce 
(1603•1673) und gibt einen ersten Einblick 
in die Geistigkeit und Thematik ihrer Vi- 
sionen. • Alle Aufsätze sind mit einem grö- 
ßeren Anmerkungsapparat versehen, der ge- 
sondert abgedruckt wird.     Fr. Wulf S.J. 

Garrigou-Lagrange 0. P., R., Des 
Christen Weg zu Gott. Asze- 
tik und Mystik nach den drei Stufen des 
geistlichen Lebens. Band 11. Deutsch von 
S. Sorelh O. P., München, Verlag Schnell 
und Steiner, 1952. S. 509•1074. 

Es wäre schade, wenn sich jemand durch 
die trockene Systematik und den polemischen 
Eifer des Verf. im 1. Band dieses (zwei- 
bändigen) wertvollen Gesamtwerkes über 
Aszese und Mystik von der Lektüre des 
zweiten Bandes abhalten ließe. Hier erst 
kommt das überragende Wissen des Verf. 
und seine geistige Durchdringung des Stof- 
fes recht zur Geltung. Der zweite Teil (des 
I. Bandes), der die Reinigung und das in- 
nere Gebet bei den Anfangenden zum Ge- 
genstand hatte, ließ davon schon einen Vor- 
geschmack verspüren. Auch in diesem Band 
spricht immer noch der Systematiker, der 
nichts außer acht lassen will, was zum Thema 
gehört. • Das Fehlen von Fragestellungen 
der heutigen Psychologie zur Mystik empfin- 
det man eher als etwas wohltuend Gesundes 
denn als Mangel. Sie hätten doch wohl die 
Durchsichtigkeit des Werkes gestört, das die 
Lehre des hl. Thomas von Aquin, der gro- 
ßen Theresia, Johannes v. Kr., Katharina v. 
Siena, Franz v. Sales u. a. auf einen Nenner 
zu bringen sucht. So ist ein Handbuch ent- 
standen, das die Lektüre der großen geist- 
lichen Autoritäten zwar nicht ersetzen, aber 

sie eher verstehen lassen und vor allem je- 
dem Seelenführer eine sichere Handhabe in 
allen Fragen des geistlichen Lebens bieten 
kann, und das man auch anderen bei Schwie- 
rigkeiten mit Hinweis auf die entsprechen- 
den Kapitel in die Hand geben kann. 

Der dritte Teil behandelt den Erleuch- 
tungsweg der fortgeschrittenen': Da sind 
vor allem die Kapitel über die passive Reini- 
gung der Sinne, über die Kennzeichen der 
Entwicklungsstufe der Voranschreitenden 
und über das ,geistliche Gebäude' bei den 
.Fortgeschrittenen" zu nennen, in dem unter 
dem Bild eines Gebäudes in die Mannigfal- 
tigkeit von sittlichen und göttlichen Tugen- 
den und Gaben (Kap. 8•22) ein organischer 
Aufbau gebracht werden soll. Vielleicht be- 
dauert man, daß im Vergleich zu der Breite, 
mit der die Tugenden behandelt werden, die 
Bedeutung des heiligen Meßopfers und der 
heiligen Kommunion (Kap. 24 u. 25) nicht 
ebenbürtig zur Geltung kommt. Besonders 
wertvoll wird der vorliegende Band durch 
die Kapitel über das beschauliche Gebet und 
seine Stufen (3. Teil), sowie über den Eini- 
gungsweg der Vollkommenen (4. Teil). Was 
hier über die Nacht des Geistes und über die 
Formen und Stufen des Lebens der Einung 
gesagt wird, ist sonst kaum ähnlich klar 
und einfach dargestellt. Der fünfte und kür- 
zeste Teil handelt von den außerordentli- 
chen Gnaden. 

Nach der Fülle des gebotenen Stoffes wirkt 
das Nachwort wohltuend, das nochmals • 
auf die drei göttlichen Tugenden ist schon 
im 3. Teil eingegangen worden • von der 
, Achse des geistlichen Lebens' (Glaube, Hoff- 
nung und Liebe) handelt.     Jos. Grotz S.J. 

Bremond, Henri: F als ehe und 
echte Mystik (Jeanne des Anges 
und Marie de VIncarnation). Regens- 
burg, Friedrich Pustet, 1955, 247 S• Ln. 
DM 11.•. 

Das Werk ist ein Teilband der vom Hrsg. 
E. M. Lange geplanten deutschen Bremond- 
Ausgabe, die besonders kennzeichnende Ab- 
schnitte der elfbändigen •Histoire litteraire 
du sentiment religieux en France" auswäh- 
len und mit ihren Verbindungslinien auf- 
zeigen will. Wie •Das wesentliche Gebet" 
(Regensburg 1954) das Wertvollste der Bän- 
de 7 und 8 (•La Melaphysique des Saints") 
des französischen Gesamtwerkes enthält, so 
der vorliegende Band •Falsche und echte 
Mystik" die wichtigsten Kapitel der Bände 5 
und 6. Die Übersetzung ist sehr gut und von 
den Ursulinen M. Theresia Breme und M. 
Andrea Goldmann besorgt. Der vom Hrsg. 
stammende Buchtitel ist bibliographisch irre- 
führend, weil er eine systematische Abhand- 



Buchbesprethungen 475 

lung über Mystizismus und Mystik erwarten 
läßt. Sachlich ist er aber gerechtfertigt, weil 
die Antworten auf die durch ihn geweckten 
Fragen sich aus den Selbstberichten von zwei 
berühmten Ursulinen über ihr inneres Leben 
ergeben. Der 1. Teil des Buches behandelt 
die Pseudomystikerin Johanna von den 
Engeln aus dem Kloster Loudun (1602• 
1665), die wegen ihrer Pseudobesessenheit 
und ihres in Mitleidenschaft gezogenen 
Beichtvaters P. Surin S.J. in der Geschichte 
der Mystik eine kompromittierende Rolle 
spielt. Ihren frommen hysterischen Einbil- 
dungen (Visionen, Ekstasen, Ansprachen, 
Stigmatisationserscheinungen, Wunderhei- 
lungen usw.) wird im 2. Teil unseres Buches 
die echte Mystik Marias von der Mensch- 
werdung 1599•1672) und ihres Sohnes 
Dom Claude Martin gegenübergestellt. De- 
ren Darstellung bildet das Kernstück des 
6. Bandes von Bremond, das auch vom deut- 
schen Hrsg. möglichst unversehrt geboten 
wird. Vorausgeschickt wird das Bild Marias, 
wie es sich aus ihren Briefen und zeitgenös- 
sischen Urteilen ergibt. Es folgen ihre Erfah- 
rungen und Lehren über die Seelenkräfte: 
über den mystischen Tod, das verborgene 
Leben während ihrer •Außerkraftsetzung" 
und ihr Zusammenspiel mit den mystischen 
Seelentätigkeiten. Was Maria v. d. M. hier- 
über schreibt, gehört zum Klarsten und Tief- 
sten, was je über die Vereinigung von Got- 
tesschau und äußerer Tätigkeit gesagt wurde. 
Ihre Alltagsbeschäftigungen mochten noch so 
zerstreuend sein, Maria bewahrt ihre innere 
Einung mit Gott. Und diese Einung mit 
Gott wiederum mochte noch so tief sein, im- 
mer tat Maria ihre äußere Arbeit mit der 
größten Vollkommenheit. Sie war so contem- 
plativa in actione, daß keine ihrer äußeren 
Pflichten ihre ständige Vereinigung mit Gott 
verhindert hätte. Hierin erinnert sie stark an 
die mystische Gnade des hl. Ignatius von 
Loyola, die vom Hrsg. leider nicht erwähnt 
wird. Sonst hat er aber in seinem ausgedehn- 
ten Vorwort und in vielen selbständigen An- 
merkungen alles getan, um das Reich des 
Gebetes, in dem Maria Martin und ihr Sohn 
Claude lebten, der deutschen Leserwelt nahe- 
zubringen. H. Bleienstein S.J. 

Petit, Jean, Le Feu qui des- 
cend (Collection •Contemplation et 
Apostolat et Sanctifier"). Paris, P. Le- 
thielleux 1953, VII u. 148 p. Fr. 440.•. 

Unter dem Pseudonym Johannes Klein 
verbirgt sich ein französischer Priester, der 
in der Nachfolge der hl. Theresia von Li- 
sieux auf dem Kleinen Weg der Kindheit zu 
den höchsten Stufen mystischen Betens ge- 
langte. Zeugen dafür sind seine vorliegen- 

den Tagebuchnotizen, die er selbst nie ver- 
öffentlicht hätte, wenn andere sie ihm nicht 
abgerungen und auf ihre Verantwortung hin 
herausgegeben hätten. Es geschah in folgen- 
der Weise: An der Spitze des Buches stehen 
die Erleuchtungen, die der begnadete Prie- 
ster im Nachvollzug des theresianischen Hin- 
gabeaktes vom 9. Juni 1895 empfangen und 
so beschrieben hat, daß seine geistliche Ver- 
wandtschaft mit dem Karmel unmittelbar in 
die Augen springt. Das gleiche offenbart der 
zweite Teil, der mit dem Titel •Feuerregen" 
überschrieben ist und damit die göttlichen 
Liebesströme meint, die in seine und andere 
Seelen niedergegangen sind, je nach dem 
Maß und Grade ihrer Leere und Geöffnet- 
heit. Wie dieses Liebesfeuer alles im Men- 
schen wandelt und mit Gott vereint und in 
der Seele ein alles umfassendes Apostolat 
entzündet, wird erlebt und beschrieben am 
Hohenpriesterlichen Gebet und am Gebet 
des Herrn, von denen u. a. im dritten Teil 
gehandelt wird. Der vierte Teil bringt Ge- 
bete zur Heiligung des Tages und der Wo- 
che, zum Empfang der Sakramente und zur 
kontemplativen Versenkung in Kreuzweg 
und Rosenkranz, die in ihrer gnadenvollen 
Höhe und demutsvollen Einfachheit wahr- 
haft ergreifend und erschütternd sind. 

Es liegt in der Natur der Sache, daß man 
derartige mystische Aufzeichnungen nicht 
näher analysieren, sondern nur anzeigen 
und empfehlen kann. Wer sie im Geist ihres 
Verfassers richtig liest und versteht, wird den 
Herausgebern für ihre Veröffentlichung 
dankbar sein, weil sie echtes theresianisches 
Geistesgut enthalten, das ein moderner Prie- 
ster ganz persönlich und aktuell gestaltet hat. 

H. Bleienstein S.J. 

Carty, Charles M., Rev.: Pater Pio. 
Der stigmatisierte Mönchi 
München - Planegg, Otto-Wilhelm- 
Barth-Verlag, 1954.163 S., Ln. DM 9.80. 

In diesem für weiteste Kreise bestimmten 
Buch ist gut- und leichtgläubig alles zusam- 
mengetragen, was man bis 1952 aus dem 
Volksmund in Italien über den bekannten 
Kapuzinerpater Pio hören konnte. Nachdem 
der Verf., ein amerikanischer Weltpriester, 
während seines ersten Aufenthaltes in San 
Giovanni Rotondo bei Foggia, P. Pio beim 
Zelebrieren zum ersten Mal hatte sehen 
können, beschloß er, •ein Buch über den 
stigmatisierten Priester zu veröffentlichen, 
um ihn und die ungewöhnlichen Wirkun- 
gen seines Amtes (als des großen Beicht- 
vaters Italiens) der Welt bekannt zu ma- 
chen". Bevor er zu diesem Zweck im Jahre 
1952 zum zweiten Mal nach San Giovanni 
ging, besuchte er in der Geburtsstadt P. Pios 



476 Buchbesprechungen 

die Menschen, die ihn in seiner Jugend 
kannten und die vielen andern, die Zeugen 
der im vorliegenden Buch berichteten Be- 
gebenheiten waren. Andere Angaben ver- 
dankt er •den Sekretären" P. Pios und einem 
seiner Beichtkinder, einer amerikanischen 
Konvertitin, die seit langem in San Giovanni 
lebt und vieles über ihren Beichtvater erzäh- 
len kann. Auf diese verschiedenartigen •Zeu- 
gen" geht in der Hauptsache alles zurück, 
was der Verf. unter folgenden Überschriften 
über P. Pio zu berichten weiß: •Lebensbe- 
schreibung; Teuflische Anfechtungen; Stigma- 
tisierung; Beichtvater; Zeichen der Gnade; 
Charisma des Wohlgeruches; Erleben; Bilo- 
cation; Wunder; Die Messe; Bekehrungen; 
Heilungen; Haus der Barmherzigkeit (Kra- 
kenhaus); Aussprüche". 

Obwohl Carty grundsätzlich darauf ver- 
zichtet, zu den von ihm berichteten Phäno- 
menen Stellung zu nehmen, ist er doch inso- 
weit kritisch und vorsichtig, als er für die in 
seinem Buch enthaltenen mirakulösen Vor- 
kommnisse nur eine rein menschliche Glaub- 
würdigkeit beansprucht und vor den ge- 
fälschten Prophezeiungen und Offenbarun- 
gen warnt, die unter Pios Name zahlreich 
verbreitet wurden. Auch unterläßt er es 
nicht, das Verbot zu erwähnen, nach dem P. 
Pio seit 1923 an ihn geschickte Briefe nicht 

mehr selbst beantworten darf. Wenn wir 
trotz dieser Vorbehalte des Verf. gegen die 
Verbreitung seines Buches ernste Bedenken 
haben, so deswegen, weil uns derlei Unter- 
suchungen zu Lebzeiten eines Menschen und 
ihre literarische Veröffentlichung indiskret 
erscheinen und, gewollt oder ungewollt, einer 
•Verehrung" Vorschub leisten, die von der 
Kirche und dem Kapuzinerorden streng ver- 
pönt ist und auch im Falle Pio schon mehr 
als einmal zu disziplinären Beanstandungen 
geführt hat. Außerdem besteht die Gefahr, 
daß ein Buch, das, wie es von der amerikani- 
schen Originalausgabe berichtet wird, in 
Hunderttausenden von Exemplaren verbrei- 
tet ist, die Aufmerksamkeit vieler unerleuch- 
teter Leser von den zentralen Heilsgeheim- 
nissen unseres Glaubens ablenkt und peri- 
pherischen Erscheinungen zuwendet, die für 
das christliche Leben nur sekundäre Bedeu- 
tung haben. Die autorisierte Obersetzung 
und Bearbeitung von Ursula von Mangoldt 
liest sich gut, obwohl es nicht an Stellen fehlt, 
die einer Verbesserung bedürfen; z. B. S. 35, 
wo der Satz •Digitus Dei est hie" falsch 
übersetzt ist, oder S. 117, wo es heißt, daß 
•die Gemeinde ein ständiges Novene zum 
Heiligsten Herzen betet, als Teil der Kom- 
plet, in der P. Pio vorbetet". 

H. Bleienstein S.J. 

Menschen unserer Zeit (Lebensbeschreibungen) 

Hopmann, M. Victoria O. S.U.: P a- 
s tor Jakobs. Freiburg i. Br., Her- 
der, 1955. 252 S., Hin. DM 9.80. 

Schon lange hat man im Industriegebiet 
gewünscht, ein würdiges und umfassendes Le- 
bensbild des unvergeßlichen Pastor Jakobs 
aus Mühlheim/Ruhr zu besitzen. Nun ist die- 
ser Wunsch zu seinem 25. Todestag erfüllt 
worden. Es wäre sicherlich schon eher ge- 
schehen, wenn die letzten 25 Jahre äußerlich 
ruhiger verlaufen wären. 

Der Verfasserin stand ein umfangreiches 
Material zur Verfügung, das sie mit großem 
Geschick ausgewertet hat. Infolgedessen ist 
das Buch nicht nur reich an biographischen 
Einzelheiten, sondern gibt vor allem ein Bild 
der reichen Gedankenwelt Pastor Jakobs. 
Der Mann, der als Priester fast ausschließ- 
lich in Essen und Mülheim wirkte, muß die 
Fragen der modernen Großstadtseelsorge in 
ihrer ganzen Wucht zu spüren bekommen. 
Sie blieben für ihn nicht nur Fragen; er ver- 
suchte vielmehr aus einem weiten, priester- 
lichen Herzen voll christlicher Liebe auch 
Antworten und Lösungen, die nicht nur ein- 
fach und originell, sondern zugleich weit- 
blickend und tief sind. Darum konnte Pfr. 
Dr. Könn •Zum Geleit" schreiben: •Für den 

Priester wiegt das Buch eine ganze Pastoral 
auf, und dem Laien zeigt es die alles über- 
windende Kraft, die in tief erfaßter Religion 
liegt". Und gerade deshalb zwingt es auch 
zu einer inneren Auseinandersetzung, die 
ungemein fruchtbar ist. Je weiter man in 
dem Buch liest, desto mehr versteht man, daß 
schon seit langem Stimmen laut geworden 
sind, die die Einleitung des Seligsprechungs- 
prozesses von Pastor Jakobs wünschen. 

Bedauerlich ist, daß der Darstellung keine 
Bilder beigegeben wurden, die den Gesamt- 
eindruck um vieles lebhafter gemacht und 
der Phantasie einen Ruhepunkt gegeben hät- 
ten. Ad. Rodewyk S.J. 

Newcomb, Covelle, Strömende 
Wasser. Mutter Carolina, eine deut- 
sche Pionierin der Neuen Welt. Übers, 
von Elisabeth Kawa. Berlin, Morus-Ver- 
lag 1954. 268 S., Ln. DM 8,80. 

Mutter Carolina (Josefa Frieß) ist die 
Tochter eines bayrischen Vaters und einer 
französischen Mutter, eine Frau von selte- 
ner Energie, Hochherzigkeit und Kraft. Sie 
trat in die Kongregation der Armen Schul- 
schwestern ein und gehörte zu den ersten 



Buchbesprechungen 477 

fünf Schwestern, die nach Amerika gingen. 
Lange Jahre war sie Generalvikarin des 
Ordens. Sie gründete fast zweihundert Schu- 
len, in denen siebzigtausend Kinder unter- 
richtet wurden. Bei ihrem Tode zählte die 
Schwesternschaft zweitausend Mitglieder. 
Diese Zahlen allein sprechen für sich und 
besagen, daß Mutter Carolina eine ganz 
außergewöhnliche Persönlichkeit gewesen 
sein muß. Als solche erscheint sie auch in 
dem Buch von C. Newcomb. Ihr Leben wird 
hier nicht in ermüdenden Einzelangaben 
dargestellt, sondern um große Ereignisse 
gruppiert, spannend wie ein Roman. Mit 
viel Takt wird herausgearbeitet, wie sich 
diese deutsche Frau ganz in die amerikani- 
schen Verhältnisse eingelebt hat und die 
Neue Welt mit ganzem Herzen als die 
ihr von Gott zugewiesene Heimat umfing. 
Unaufdringlich und deshalb um so wir- 
kungsvoller wird gezeigt, daß Mutter Ca- 
rolina eine heiligmäßige, hochbegnadete 
Frau war, die vom Tage ihrer ersten heili- 
gen Kommunion an erst zögernd, dann im- 
mer freudiger dem Rufe der Gnade sich 
hingab und keinem Opfer auswich, am 
Schlüsse ihres Lebens vielmehr ganz aus 
dem Opfer lebte. Ad. Rodewyk S. J. 

Beck, P. Pius OESA, Dich lieben 
ist mein Beruf. Der geistliche Wer- 
degang der Armen Schulschwester von 
U. L. Fr. Maria Magdalena Kiefl. Würz- 
burg, Augustinus-Verlag 1955. 184 S., 
kart. DM 4,20. 

Der Verfasser will kein vollständiges Le- 
bensbild der Schwester Maria Magdalena 
Kiefl bieten. Es geht ihm weniger um ihre 
äußere Wirksamkeit • die ja bei einer 
Schulschwester meist leicht erzählt ist •, son- 
dern um die stufenweise Entfaltung ihres 
inneren Lebens bis zu mystischen Gnaden 
von hoher Vollkommenheit. Er hat sich die 
Arbeit nicht leicht gemacht. Zunächst hat er 
sich in das 412 Seiten umfassende Tagebuch 
der Schwester vertieft, sich darüber hinaus 
aber auch mit der mystischen Literatur ver- 
traut gemacht, wobei er moderne Mystiker 
wie etwa P. Eberschweiler, Emilie Schnei- 
der und die Schriften von Edith Stein be- 
vorzugt. Unter seiner erklärenden Führung 
durchschreitet man den ganzen Weg, den 
Schwester Maria Magdalena zurückgelegt 
hat, mit großer Sicherheit und  ist in der 

Lage, sich ein Urteil zu bilden über die 
Echtheit und Tiefe der Aszese und Mystik, 
durch die sich die Schwester auszeichnete. 
Die nüchterne Klarheit, die das Merkmal 
echter Mystik ist, ist zugleich bezeichnend 
für das ganze Buch. Die vielen Zitate, die 
in ihrer Fülle leicht verwirren könnten, sind 
in den gedanklich immer weiterschreitenden 
Text gut eingebaut und lassen die Eigenart 
der Begnadeten deutlich hervortreten. Sel- 
ten ist wohl das •Martyrium der Liebe" so 
gut dargelegt worden, wie es hier geschieht. 
Von Schwester Maria Magdalena kann man 
lernen, was unentwegtes Streben und Liebe 
aus ganzem Herzen ist. Der Höhenflug ihrer 
Seele läßt uns doppelt stark empfinden, wie 
sehr wir noch im Irdischen verhaftet sind, 
und wird dadurch für den Leser ein mächtig 
lockendes •Sursum corda!" 

Ad. Rodewyk S. J. 

Hophan, Otto, Verborgenes 
Gold. Sr. Heliodora Brunner aus der 
Kongregation der Schwestern vom Hl. 
Kreuz, Ingenbohl. Sammlung: Heroisch 
im Alltag, Bd. IV, Basel, Thomas Mo- 
rus-Verlag 1954.183 S. Fr. 8,85; DM 8,50. 

•Heroisch im Alltag" ist eine Sammlung 
kurzer Lebensabrisse aus der Kongregation 
der Schwestern vom Hl. Kreuz, Ingenbohl/ 
Schweiz, über Stifter, Mitbegründer und hei- 
ligmäßige Schwestern. So wird das Ziel die- 
ser Sammlung auf der Rückseite des Titel- 
blattes kurz erklärt. Im 4. Band wird über 
das Leben der Schwester Heliodora Brun- 
ner berichtet (1882•1921), die als Lehre- 
rin und Präfektin des Töchterinstitutes der 
Kreuzschwestern tätig war. Allzu früh, schon 
im Alter von 39 Jahren, ist sie an Tuber- 
kulose gestorben, nachdem sie nur zehn 
Jahre als Lehrerin wirken konnte. In ihrer 
Pflichttreue und liebevollen Anpassungs- 
fähigkeit nahmen ihre Mitschwestern und 
Schülerinnen ihr Leben zunächst als etwas 
Unauffälliges und Selbstverständliches hin, 
bis nach ihrem Tod ihre eigenen Aufzeich- 
nungen und die von vielen Seiten gesam- 
melten Berichte zeigten, daß sie eine von 
Gott hoch begnadete Seele gewesen war, die 
sich in stillem Opfer verzehrt hatte. 

P. Hophan O. Cap. hat es verstanden, aus 
den losen Blättern ein gehaltvolles Lebens- 
bild zu gestalten, das ohne aufdringlich zu 
sein doch das hohe Tugendleben der Ver- 



478 Buchbesprechungen 

storbenen ins rechte Lidit rückt. Aus 
dem an sich verständlichen Willen zu 
historischer Treue sind die Zitate oft etwas 
zu lang geworden und wiederholen in im- 
mer wiederkehrenden gleichen Worten die 
Tugenden, auf die der Leser hingewiesen 
werden soll. Davon abgesehen spürt man 
aber durch das Ganze hindurch die theolo- 
gisch und aszetisch sichere Führung des ge- 
übten Fachmannes, der zu einer kernigen 
Frömmigkeit erziehen möchte. 

Ad. Rodewyk S. J. 

Dickmann, Grete, Gottgeweih- 
tes Leben inmitten der Welt. 
Ein Lebensbild aus unseren Tagen. 
LimburgILahn, Lahn-Verlag 1954. 190 
S., kart. DM 3,85; geb. DM 5,85. 

Im vorliegenden Buch wird uns das Le- 
ben von Frl. Maria Laufenberg geschildert. 
Krankheit hinderte sie lange Zeit daran, als 
Lehrerin eine feste Anstellung zu bekom- 
men und in diesem Beruf zu bleiben. Aus 
dem gleichen Grund blieb ihr der tiefste 
Wunsch ihres Herzens, in den Karmel ein- 
zutreten, versagt. Sie fand dafür zur Schön- 
stattbewegung, der sie als Ligistin ange- 
hörte und deren Ideale sie in ihrem Leben 
vollkommen zu verwirklichen suchte. Dafür 
war ihr kein Opfer zu groß. Mit uneinge- 
schränkter Begeisterung arbeitete sie auf 
dieses Ziel hin, bis eine Tuberkulose sie aufs 
Krankenlager warf und früh verzehrte. In 
heldenmütiger Opfergesinnung hat sie ihre 
todbringende Krankheit getragen, so daß sie 
vielen ein bewundertes Vorbild wurde. 

Als literarische und biographische Lei- 
stung läßt das Buch zu wünschen übrig. Die 

190 Seiten würden nicht ausreichen, auch 
nur einen mittelmäßigen Personalbogen zu- 
sammenzustellen, örtlichkeiten und Zeitver- 
hältnisse werden einfach als bekannt vor- 
ausgesetzt. Das hängt wohl damit zusammen, 
daß die erste Auflage des Buches für den 
engeren Schönstattkreis bestimmt war. Die- 
sem war natürlich bekannt, was mit MTA, 
Reginahaus usw. gemeint war. Den Lesern 
der neuen Auflage hätte aber viel mehr 
erklärt werden müssen. Wenn nicht irgend- 
wo Bomben gefallen oder die Gestapo auf- 
getaucht wäre, würde man kaum merken, 
daß der Zeithintergrund das Dritte Reich 
und der zweite Weltkrieg ist. Wie sich diese 
Dinge im inneren Werdegang von Frl. Lau- 
fenberg ausgewirkt haben, läßt sich nur 
ganz von fern ahnen. In aszetischer Hinsicht 
fehlt die abwägende Kritik. Man fragt sich 
immer wieder: Mußte denn diese Frau so 
früh sterben? Hätte sich nicht mit etwas 
mehr Maßhalten und Klugheit der ganze 
Krankheitsprozeß wesentlich günstiger ge- 
stalten lassen? Man vermißt eine vom See- 
lenführer geleitete Aszese, die mit den gege- 
benen Kräften haushält, statt sie zu vergeu- 
den, und die den Minimalforderungen me- 
dizinischer Klugheit Rechnung trägt. Es mag 
z. B. ganz erbaulich, auch heroisch sein, mit 
schweren Magengeschwüren Exerzitien zu 
machen, ob es aber klug und zu verantwor- 
ten ist, die Dinge so auf die Spitze zu trei- 
ben, daß man auf der Rückfahrt mit durch- 
gebrochenem Ulcus irgendwo ausgeladen 
und sogleich operiert werden muß, ist 
eine andere Frage. Wegen solcher und 
ähnlicher Dinge kann man bei der Lektüre 
nicht recht froh werden. 

Ad. Rodewyk S. ]. 

Geistliche Lesung und Betrachtung 

Merton, Thomas, Brot in der 
Wüste. Einsiedeln-Zürick-Köln, Ben- 
ziger 1955, 176 S., Ln. DM 8.60. 

Merton erläutert in dem schmalen Büchlein 
an der Erfahrung der Heiligen und Mysti- 
ker, wie man sich durch das Beten des Psal- 
ters für die Beschauung disponieren und die 
Feier des Officium divinum zur Grundnah- 
rung des inneren Lebens machen kann. Das 
Geheimnis der Kontemplation ist für ihn 
ebenso wie das des Psalters die liebende Hin- 
gabe an Gott. Darum wird sich Gott in dem 
Maße dem Beter der Psalmen schenken, als 
dieser sich mit ihren Gebetsworten ihm rück- 

haltlos hingibt. Psalmen und Beschauung 
sind eine natürliche Einheit, die beide das 
Urverlangen nach Gott ausdrücken und zu 
seiner Erfüllung gegenseitig beitragen. Der 
Psalmengesang geht in Beschauung über, so- 
bald er aufhört ein Suchen nach Gott zu sein 
und zur Lob- und Dankhymne wird, daß 
man ihn gefunden hat. Dieses Suchen und 
Finden Gottes setzt normalerweise voraus, 
daß man die Psalmen als religiöse Dichtung 
erlebt und in den Sinn ihrer kosmischen und 
typologischen Symbole einzudringen sucht. 
Noch wichtiger ist, daß man die Psalmen 
äußerlich und vor allem innerlich mit dem 
heiligen Meßopfer in Verbindung setzt; auf 



Buchbesprechungen 479 

diese Weise soll man sein Leiden mit den 
Leiden Christi vereinigen, damit er sie in 
Freude verwandeln und den Menschen in 
seinen eigenen Triumph emporziehen und zu 
einem Vorgeschmack seiner Herrlichkeit er- 
heben kann. 

Für weitere Verbindungswege zwischen 
Psalter und Kontemplation muß auf das 
Buch selbst verwiesen werden. Leider ist 
es nicht leicht zugänglich, da es keine syste- 
matische Abhandlung, sondern eine Samm- 
lung und verwirrende Fülle persönlicher Be- 
merkungen und Bekenntnisse zu den Psal- 
men ist. Für das Verständnis erschwerend 
kommt hinzu, daß im deutschen Text an vie- 
len Stellen von Betrachtung und betrachten- 
den Menschen die Rede ist, wo sinngemäß 
nur Beschauung und besinnliche Menschen 
gemeint sein können. Auch sollte in einer gu- 
ten Obersetzung nicht von •eingegossenen" 
Psalmen gesprochen werden. In erster Linie 
ist das Buch für beschauliche Mönche und 
Nonnen bestimmt, in zweiter Linie aber auch 
für alle andern Brevierbeter, die noch nicht 
recht wissen, warum sie auf Grund ihres Am- 
tes verpflichtet sind, die Psalmen zum Ge- 
genstand ihres täglichen Gebetes zu machen. 

H. Bleienstein S. J. 

Gutzwiller, Richard: Meditatio- 
nen über Lukas. 2 Bände. Einsie- 
deln-Zürich-Köln, Benziger Verlag 1954, 
1. Band 208 S., 2. Band 253 S. Jeder 
Band in Lw. DM 8.60. 

Was diese Meditationen auszeichnet, ist 
ihre Kürze, ihre Form und ihr Inhalt. 1. Ihre 
Kürze: Die Meditationen sollen kein Buch 
zum Lesen, sondern zum Beten und Betrach- 
ten sein. Den vielbeschäftigten Menschen 
unserer Tage möchten sie helfen, sich wenig- 
stens eine Viertelstunde täglich mit Gott, sei- 
nem Wort und seinem Reich, besinnlich zu 
beschäftigen. Dazu genügt es nicht, sich den 
Stoff nur verstandesmäßig anzueignen, er 
muß vielmehr in persönlicher innerer Aufge- 
schlossenheit und Empfänglichkeit des Gei- 
stes und des Herzens aufgenommen werden. 
Das setzt eine langsame, ehrfürchtige Lesung 
voraus, in der man bei Einzelheiten stehen 
bleibt, bis man sie innerlich beherzigt und 
verkostet hat. Darum ist es heilsamer, in 
einer Viertelstunde täglich einen kurzen Text 
meditierend zu durchdringen, als in längerer 
Zeit einen möglichst großen Abschnitt äußer- 
lich zu bewältigen. Man soll so lesen, daß es 
wie der Vf. sagt, ein innerliches Hören ist. 
Aus diesem Grunde sind seine Meditationen 
mit Bedacht kurz gehalten. 

2. Ihre Form, d.h. ihre Sprache und metho- 
dische Behandlung: die Sprache ist bei aller 
Schönheit und Schlichtheit an entscheidenden 
Stellen gedanklich so gefüllt und bilderreich, 

daß ein Wort oder ein Satz genügt, um die 
ganze Situation geistig zu erhellen und tief 
in die Seele einzuprägen. Dieselbe Meister- 
schaft zeigt sich in der Einteilung des bibli- 
schen Stoffs, die so sachgemäß erfolgt, daß 
man in den Teilen das Ganze wirklich um- 
fängt und mit Leichtigkeit versteht. 

3. Ihr Inhalt: er ist so stark an das Wort 
Gottes im Lukasevangelium gebunden, daß 
Menschenmeinungen ganz zurücktreten. Die 
Meditationen Gutzwillers führen die Leser 
direkt zum Worte Gottes, um sie mit den 
Quellen unserer Frömmigkeit vertraut zu 
machen. Darum sind sie völlig frei von allen 
zu subjektiven, gekünstelten und übertrie- 
benen Formulierungen und atmen ganz den 
Geist und die Kraft der Hl. Schrift. Sie 
bilden eine exegetisch fest unterbaute Ein- 
führung in die Frömmigkeit des Neuen Te- 
stamentes, in der alles groß und weit, echt 
und kernig ist. Darum zweifeln wir nicht 
daran, daß die Meditationen über Lukas 
dieselbe gute Aufnahme finden wie die über 
Matthäus, die so sehr einem religiösen Zeit- 
bedürfnis entgegenkamen, daß sie in kurzer 
Zeit vergriffen waren.     H. Bleienstein S. J. 

Schnilzler, Theodor, Die Messe 
in der Betrachtung!. Bd. Kanon 
und Konsekration. Freiburg, Herder 
1955, 296 S., DM 8.80. 

Was dem Vf. als Ziel vorschwebt, ist die 
Verinnerlichung des Vollzugs des heiligen 
Opfers. Gründend auf den liturgiehistori- 
schen Forschungen der letzten Jahrzehnte 
(wie sie am besten in J. A. Jungmanns Mis- 
sarum sollemnia zusammengefaßt sind) so- 
wie auf den theologischen Auseinanderset- 
zungen unserer Zeit über das Wesen der hei- 
ligen Messe, sucht er die Gestalt und Struk- 
tur und dann die einzelnen Worte des Ka- 
nons und der Konsekration für das Gebet, 
insbesondere für das betrachtende Gebet 
fruchtbar zu machen. Nicht alle Stücke eignen 
sich in gleicher Weise dafür; bisweilen sind 
es mehr (fromme) Erwägungen. Aber aufs 
ganze gesehen, ist man doch sehr beglückt 
über die Art und Weise, wie hier liturgie- 
geschichtliche, heilstheologische und biblische 
Gedanken in echter Frömmigkeit personal 
angeeignet werden. Das Büchlein ist aus 
Vorlesungen vor Alumnen des Priestersemi- 
nars in Benzberg, aus Priesterrekollektionen 
und Zeitschriftenaufsätzen entstanden. 

Fr. Wulf S.] 

Mayr, Igo S.]., Der Herr und 
das Reich. Betrachtende Lesungen 
aus dem Evangelium nach Markus. Wien, 
Fährmann-Verlag 1953. 167 S., kart. 
DM 3.30. 



480 Buchbesprechungen 

Das Büchlein ist eine handliche und ein- 
fache Hilfe zur Betrachtung des Markusevan- 
geliums, die von der Oberzeugung ausgeht, 
daß Betrachten eigentlich leicht sei. Der Text, 
der in Fettdruck gebracht wird, ist in viele 
kleine Perikopen mit sehr ansprechenden 
Oberschriften aufgeteilt. An den Text schließt 
sich eine kurze Erklärung in gewöhnlichem 
Druck an und dann eine angedeutete An- 
wendung in Kursiv. Somit ist der Text für 
das Auge sehr übersichtlich. Inhaltlich wird 
eine gute Exegese geboten und eine Aus- 
legung, die stark vom Exerzitienbüchlein des 
hl. Ignatius von Loyola erfüllt ist. Auf 
schwierige Bibelauslegungen wird nicht aus- 
drücklich eingegangen, aber man spürt über- 
all durch, daß der Verf. sie kennt und auch 
aus ihnen zuweilen in überraschenden Hin- 
weisen Nutzen zu ziehen versteht. Man sollte 
meinen, daß auch junge Menschen mit einer 
solchen Anleitung sich leicht in das betrach- 
tende Gebet einleben könnten. 

Ad. Rodewyk S.J. 

Stager, Alois, Brot des Lebens. 
Die Eucharistie nach dem Neuen Testa- 
ment (Nr. 5 der Schriftenreihe •Le- 
bendiges Wort"). München, Pfeiffer 
1955. 227 S., hart. DM 3.80, Lw. DM 
5.80. 

Über dieses Bändchen ist im wesentlichen 
dasselbe zu sagen, was über drei andere der- 
selben Schriftenreihe bereits früher geschrie- 
ben wurde (vgl. diese Ztschr. 27 [1954] S. 
477). Sorgfältig erklärt werden nicht nur 
die eucharistischen Texte der Evangelien, 
sondern auch die der Apostelgeschichte und 
der Paulusbriefe. Der außerkirchlichen Bi- 
belwissenschaft wurde mehr als in den ande- 
ren Bändchen Beachtung geschenkt. Auch 
diesmal tritt der Charakter des •Werkbu- 
ches" mit seinen vielen Anregungen sehr 
deutlich hervor. Ad. Rodewyk S. }. 

Schnell, Friedrich, Du geheim- 
nisvolle Rose. Meditationen über 
die Laurelanische Litanei. 2. Aufl., Mün- 
ster/Westf., Verlag Regensberg 1955. 
105 S., DM 2.80. 

Zu jeder Anrufung der Muttergotteslita- 
nei finden wir hier Gedanken auf je zwei 
Seiten. Sie kreisen um einen großen Reich- 
tum  von  Bibelstellen  und  sind  sprachlich 

äußerst fein formuliert. Mit Vorliebe werden 
Worte in ihren verschiedenen Nuancen be- 
trachtet. Die Deutung der Ehrentitel Mariens 
ist oft sehr originell, vielfach bis zur Eigen- 
willigkeit. Bei Ausdrücken wie •Turm Da- 
vids, elfenbeinerner Turm, Bundeslade" er- 
fährt man von der historischen Situation des 
Alten Testamentes fast nichts, sondern liest 
mehr Gedanken, wie sie einem modernen 
Dichter bei diesen Texten einfallen. Hier 
liegt die Grenze, aber auch der eigene Reiz 
des Büchleins. Vieles ist ganz neu empfun- 
den und gesagt. An manchen Stellen ist auch 
vermerkt, auf welche Abhandlung sich eine 
Auffassung stützt. Darin kommt zum Aus- 
druck, daß der Vf. uns immer auf einen trag- 
fähigen Boden stellen möchte. 

Ad. Rodewyk S. ]. 

Martin, Bernhard, Denken und 
Tun. Aphorismen und Sprüche zu Be- 
sinnung und Tat. Stuttgart, Hans E. 
Günther Verlag (1955), 111 S., DM 4.80. 

In vielen Formen sucht man in der ver- 
wirrenden Fülle, in der Gehetztheit und Dis- 
kontinuität unserer Zeit nach Möglichkeiten 
und Techniken der Besinnung, der Samm- 
lung und inneren Stärkung. Martin tut es 
durch die in allen Jahrhunderten und bei 
allen Völkern gepflegte Form des •Spruches". 
Seine Sinnsprüche sollen dem Menschen unse- 
rer Tage (nicht nur dem Christen; Vf. denkt 
vor allem an Menschen, denen die Sprache 
der Vergangenheit auch die •alten Wahrhei- 
ten" fern gerückt hat) dazu verhelfen, in ein- 
facher Weise zu sich selbst zu kommen, in 
die Tiefe zu gehen und von daher Impulse 
zum Handeln zu erfahren. •Der Titel des 
Buches", sagt er im Vorwort, •(,Denken und 
Tun' ist der knappste aller Goetheschen 
Aphorismen) bezeichnet genau sein Anliegen. 
Denken, das nicht zum Tun führt, bleibt 
ohne zureichende Frucht, Tun, das sich nicht 
aus Denken speist, ohne die ihm mögliche". 
Die Sinnabschnitte des Büchleins lauten: Im 
Spiegel des wahren Ich; Im Bannkreis des 
Du; In der Gemeinschaft der Menschen; Im 
Strom der Geschichte; ImLichte der Zukunft; 
Im Rufe der Geistwelt; In der Aufschau zu 
Gott. Wir möchten nicht alle aufgeführten 
Aphorismen unterschreiben, aber wir möch- 
ten meinen, daß Versuche wie der vorliegen- 
de mit großem Ernst aufgenommen werden 
sollten, weil sie vielen zu einer Lebenshilfe 
werden können. Fr. Wulf S. J. 




