
Der Gehorsam Christi 

Von Josef G r o t z S. J., Pullach vor München 

Es scheint, als könnte Gott, auch wenn er sich in die Gestalt des Knechtes 
hinein entäußert, seine Göttlichkeit nie ganz verbergen. Wo immer seine 
Hand zu einem Tun ausholt, sprengt ihr Gestus alle Grenzen. Wenn er den 
gestirnten Himmel erschafft, dann sind der Sterne so viele, daß die Wissen- 
schaft von Jahrtausenden sie nicht alle zu entdecken vermag. Wenn er Mensch 
wird, dann steigt er in die hilflose Kleinheit des Kindes, und zwar des armen 
Kindes hernieder. Und wenn er in der Gestalt des Gottesknechtes Gehorsam 
übt, dann füllt sein Gehorsam alle Dimensionen jenes Raumes aus, der idea- 
ler Weise überhaupt für ihn zur Verfügung steht. 

Der menschgewordene Gottessohn mußte um des Zieles der Menschwer- 
dung • der Erlösung von der Sünde • willen Gehorsam üben. Sein Gehor- 
sam sollte den Ungehorsam der Menschheit sühnen (Rom 5, 19; Phil 2, 8). 
Denn Sünde ist immer Ungehorsam, weshalb sie erst möglich ist, wo ein Ge- 
horsam heischendes Gesetz besteht (Rom 5, 13). Doch ist die Gehorsamstat 
Christi mehr als Sühne. Aufgrund seines Gehorsams sollten alle, sofern sie 
nur Glieder an seinem Leibe würden, in das Gehorsamsverhältnis zum Vater 
zurückgeführt werden und, wenn sie versuchten, fortan (ihm ähnlich) gehor- 
sam zu sein, wieder als Kind des Vaters • als Brüder und Miterben des Got- 
tessohnes • gelten dürfen. 

An sich hätte dafür die eine große Gehorsamstat Jesu, die Erfüllung seines 
vom Vater erhaltenen Auftrags, die Hingabe bis in den Tod am Kreuze, ge- 
nügt. (Nur von diesem einen Gebot, das über seinem Leben steht, spricht der 
Herr, von keinem andern.) Wenn er darüber hinaus sein ganzes Leben unter 
den Gehorsam stellt, so muß dafür noch eine tiefere theologische Begründung 
zu finden sein. Eine Besinnung auf das Wesen der Menschwerdung soll uns 
dazu verhelfen. 

Die wesentliche Unbegrenztheit des Gehorsams Jesu 
als des kreatürlichen Ausdrucks seiner göttlichen Seinshingabe an den Vater 

Die Menschwerdung läßt uns den mehrpersönlichen Gott erkennen. Bis zu 
ihrer Verwirklichung gilt das Wort: •Niemand hat Gott je gesehen" (Joh 1, 
18). Jetzt wird dieser Satz abgelöst durch den andern: •Der Eingeborene, der 
Gott ist, der ruht im Schöße des Vaters, er hat (ihn) dargetan" (ebd.). Das 
ewige Wort, das vollkommene Abbild des Vaters (Hebr 1,3; Kol 1, 15), hat 
menschliche Gestalt angenommen. Damit ist das Bild des Vaters ,übersetzt' 



Der Gehorsam Christi 5 

worden in den Erkenntnisbereich des sinnengebundenen Menschen. Zwar 
haben wir auch jetzt noch keine die Wirklichkeit erschöpfende Schau des gött- 
lichen Wesens. Dennoch kann Christus sagen • und dem Ungelehrigen im 
Glauben sagt er es ein wenig ungehalten, wie damals dem Philippus: •Wer 
mich sieht, der sieht den Vater" (Joh 14, 9). Soweit die Züge des göttlichen 
Antlitzes für uns überhaupt erfaßbar sind, erkennen wir sie im gottmensch- 
lichen Antlitz Jesu Christi. 

Zunächst zeigt dieses Antlitz die Züge des göttlichen Wortes, des ewigen 
Gottessohnes, und nur weil das WORT das vollkommene Gegenbild des Va- 
ters ist, auch dessen Züge. Wenn dem aber so ist, dann muß sich auch im 
menschlichen Verhalten Jesu die unendliche Liebe des göttlichen Wortes zu 
seinem Vater offenbaren. Die innergöttliche Liebesantwort des Sohnes nun 
auf die Mitteilung des göttlichen Lebens durch den ihn ewig zeugenden Vater 
besteht in einer totalen Hingabe seiner selbst, in der Übergabe des ganzen, 
vom Vater geschenkten Seins, so daß Christus einmal sagen kann: •Ich und 
der Vater sind eins" (Joh 10, 30). Diese totale Liebe, diese Seinshingabe des 
ewigen Sohnes an den Vater ist es also, die im Verhalten des Menschgeworde- 
nen gegenüber dem Vater • in unsern menschlichen Erkenntnisbereich 
,übersetzt' • sichtbar wird. Das göttliche Wort konnte sich aber nicht in den 
menschlichen Erkenntnisbereich begeben, ohne damit auch in den menschlich- 
kreatürlichen Verhaltensbereich zu kommen. Die Seinshingabe des Gottes- 
sohnes mußte deshalb auf echt menschliche Weise • das heißt in Freiheit • 
dargestellt werden. Gottes Sohn kann nicht anders als den Vater lieben: •Gott 
ist die Liebe" (1 Joh 4, 16). Wie aber, da er Geschöpf • in allem uns gleich 
• geworden ist? Je weiter die Seinsvollkommenheit eines Geschöpfes von 
der unendlichen Vollkommenheit des göttlichen Seins, der Liebe selbst, ent- 
fernt ist • und wie weit entfernt ist die des Menschen! •, desto größer ist 
seine Fähigkeit des Nichtliebenkönnens: seine Freiheit, sich Gott hinzugeben 
oder zu versagen. 

In dieser kreatürlichen Freiheit sollte also die ewige Seinshingabe des Got- 
tessohnes dargestellt werden. Diese Hingabe ist aber unendlich-total. Dann 
darf auch ihre Darstellung die Merkmale der Unbegrenztheit nicht ganz ver- 
lieren. D. h. sie muß auf die denkbar beste menschliche Weise geschehen. Wel- 
ches ist diese Weise? Auch vor der Menschwerdung versuchten Menschen im- 
mer wieder ihre Hingabe an Gott in sprechenden Versuchen zum Ausdruck 
zu bringen und am besten hatten sie es immer noch durch Darbringung von 
äußeren und inneren Opfern vermocht, wobei die äußeren nur als Zeichen 
der inneren Opfergesinnung sinnvoll waren. Wäre demnach die bestmög- 
liche Form dieser Art von Hingabe da erreicht, wo der innere Opferwille nur 
noch im äußeren Ganzopfer, im Sterben aus freier Liebe heraus, sein Ge- 
nügen finden könnte? 



4 Josef Grotz 

Doch auch abgesehen von mancher Fragwürdigkeit eines solchen Liebes- 
todes • vor allem von der Frage nach seiner Sittlichkeit •, wäre ein aus 
Liebe zum Vater selbstgewähltes Sterben Jesu noch nicht die vollkommenste 
menschliche Ausdrucksform für die ewige Seinshingabe des WORTES. Die 
Hingabe der zweiten Person der allerheiligsten Dreifaltigkeit an die erste ist 
eben die des Sohnes, der dem Vater das Sein so zurückschenkt, wie er es von 
ihm empfangen hat (vielmehr dürfen wir genau genommen nicht einmal von 
Zurückschenken sprechen, weil seine unendliche Liebe jeder Möglichkeit des 
Zurückschenkens noch zuvorkommt, da er das unendliche Sein vom Vater nur 
empfängt, indem er es ihm immer auch schon beläßt): Seine Hingabe wird 
ganz und gar bestimmt • nicht begrenzt, weil beide unendlich sind • vom 
Schenken des Vaters, Hingabe also in voller Angewiesenheit auf den schen- 
kenden Vater. Wir sprechen bei den göttlichen Personen lieber von Ange- 
wiesenheit als von Abhängigkeit, weil man sie, die alle gleich unendlich sind, 
sich sonst zu leicht einander untergeordnet denkt. Aber wenn sich der Sohn 
Gottes schon ,erniedrigt', indem er ,Knechtsgestalt annimmt' (Phil 2, 7), so 
stellt sich jene Angewiesenheit in seiner geschöpfliehen Unterordnung von 
selbst als restlose Abhängigkeit von der Souveränität des Vaters dar. 

Liebeshingabe, Freiheit und Abhängigkeit in einer Person harmonisch ver- 
eint machen aber ihren Gehorsam aus. Nur die uneingeschränkte freie Ver- 
fügbarkeit für den Vaterwillen, der sie jetzt auch begrenzend bestimmen 
kann, und nicht ein selbstgewähltes Opfer, und wäre es noch so groß, konnte 
also die vollkommenste Darstellung der totalen Seinshingabe des Sohnes sein. 

Ist im menschlichen Bereich nicht ohnehin die Hingabe des eigenen Wil- 
lens an den Willen Gottes die wertvollste Form der Hingabe? Wenn das 
Wort des hl. Franz von Sales (Theot 10, 1) richtig ist: •Der Mensch ist die 
Vollendung des Weltalls, der Geist ist die Vollendung des Menschen, die 
Vollendung des Geistes ist die Liebe", und wenn schon die Liebe die kost- 
barste Fähigkeit des Willens ist, so ist das Geschenk des eigenen Willens das 
Wertvollste, was ein Mensch geben kann. Dann aber ist auch für Christus 
nicht eine bestimmte Opfertat, nicht einmal die des Kreuzestodes, sondern die 
Haltung des immer bereiten Gehorsams, also das innere Ganzopfer seiner 
selbst, die vollkommenste menschliche Form seiner ewigen Sohneshingabe an 
den Vater. Dieser Hingabewille, der sich auf alles bezieht, was Wille des 
Vaters ist, wird freilich für uns in seinem ganz unerhörten Ausmaß in der 
Erfüllung des einen und schwersten Gebotes, von dem der Herr so oft spricht: 
in der Hingabe am Kreuze, erkennbar. (Andrerseits zeigt gerade dieses mit 
Nachdruck vom Vaterwillen gegebene Gebot die Unendlichkeit • bzw. in 
unsere Sprache übersetzt, die Grenzenlosigkeit • der göttlich-väterlichen 
Liebeserwartung.) Aber auch im Kreuzestod ist der Gehorsam wesentlicher 
als das Kreuz selbst. Der hl. Paulus lehrt es: •Christus ist gehorsam gewor- 



Der Gehorsam Christi 5 

den bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz" (Phil 2, 8). Und: •Wie nämlich 
durch den Ungehorsam des einen Menschen die vielen zu Sündern geworden 
sind, so werden durch den Gehorsam des einen die vielen zu Gerechten ge- 
macht" (Rom 5, 19). 

Die faktische Unbegrenzlheit des Gehorsams Christi 

Es konnte also für Christus, den Menschensohn, von vornherein nicht aus- 
schlaggebend und entscheidend sein, was er tat, wenn es nur immer der Wille 
des Vaters war. Und da der Menschensohn Gottessohn ist und sein Gehor- 
sam seine in menschliche Form übersetzte unendlidie Hingabe an den Vater 
darstellt, konnte nicht anders erwartet werden, als daß sein Gehorsam in je- 
der Richtung • Paulus spricht von der •Länge und Breite und Höhe und 
Tiefe" (Eph 3, 18) der Liebe Christi • unbegrenzt sein würde. 

Der Gehorsam Christi ist der •Länge und Breite" nach unbegrenzt. 
Schon Isaias verkündet ihn prophetisch als den .Knecht Gottes'. Und indem 

er von jener Fleisch annahm, die eben erst ihr •Siehe da, die Sklavin des 
Herrn" gesprochen hatte, sollte deutlich werden, daß er als der ,Unfreie' (vgl. 
Rom 6, 22) des Vaters geboren werden sollte, als das Kind einer ,Unfreien'. 
Im gleichen Augenblick ist denn auch schon sein ganzes Lebensprogramm fest- 
gelegt: •Siehe, ich komme, Deinen Willen zu erfüllen" (Hebr 10, 7). 

Besser noch als von seinem Programm sprechen wir von seinem Lebens- 
element. •Ich bin nicht vom Himmel herabgestiegen, um meinen Willen zu 
tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat" (Joh 6, 38). Wie der 
Sohn nur durch das liebende Schenken des Vaters in der ewig zeugenden 
Mitteilung des göttlichen Seins überhaupt erst ist, so bestimmt die Sendung 
durch den Vater in die Welt hinein • die Darstellung jener ewigen Zeugung 
im menschlichen Erfahrungsbereich • das ganze Dasein und Sosein des Men- 
schensohnes: •Einen Leib hast Du mir bereitet..." (Hebr 10, 5). Und wie die 
Antwort des Sohnes auf die Zeugung durch den Vater die Ganzhingabe an 
diesen ist, so ist die Antwort des Menschensohnes auf das Gesandtsein durch 
den Vater in die Welt hinein, das Ursprung und Sinn seines Lebens ist, ein 
rückhaltloses Eingehen auf diese seine Sendung: •Ich komme, Deinen Willen 
zu erfüllen" (Hebr 10, 7). Sendung und Gehorsam sind darum die beiden 
Komponenten seines Lebens. Es ist deshalb keine rhetorische Übertreibung, 
wenn er einmal sagt: •Ich habe eine Nahrung zum Essen, die ihr nicht kennt.. 
Meine Speise ist es, daß ich den Willen dessen tue, der mich gesandt hat, und 
daß ich sein Werk ausführe" (Joh 4, 32 ff.). Wie für uns Essen oder Nichtessen 
so ist für ihn Gehorchen oder Nichtgehorchen eine Sache auf Leben und Tod. 

Es ist also wirklich gut, von seinem Gehorsam nicht als von einem Lebens- 
programm zu sprechen. Sonst könnte sich auch leicht das Mißverständnis ein- 



6 Josef Grotz 

schleidien, als habe der Vaterwille mit seinen Fügungen nicht noch Überra- 
schungen, frohe und bedrückende, für ihn bereithalten können. 1st er nicht 
•in Staunen geraten", als er den unerwartet großen Glauben des Haupt- 
manns von Kapharnaum sah (Mt 8, 10)? Gewiß hatte er • auch seiner 
menschlichen Natur nach • die unmittelbare Anschauung Gottes und damit 
verbunden ein Wissen um Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Ge- 
schöpfe, wenigstens soweit sie zu seinem Erlösungsauftrag gehörten. Und 
welches Geschöpf wäre dem Erlöser aller Menschen nicht zugeordnet gewe- 
sen? Und doch hinderte dieses Wissen Jesus nicht, an Weisheit und Erfah- 
rung zu wachsen. Wie hätte sonst der Apostel schreiben können, er habe •aus 
dem, was ihm an Leiden widerfuhr, Gehorsam gelernt1' (Hebr 5, 8)? Die Be- 
reitschaft oder Tugend des Gehorsams konnte Jesus nicht mehr erwerben, 
weil er sie im Vollmaß von Anfang an besaß. Aber ähnlich wie unser Ver- 
stand mit jeder neuen Betätigung, durch jede Erkenntnis, bereichert wird • 
das heißen wir lernen •, wurde sein grundsätzlich immer zum Gehorsam be- 
reiter Wille mit jedem liebenden Eingehen auf den jeweils neu herantreten- 
den Willen des Vaters bereichert. Auch die Evangelien erwecken den Ein- 
druck, daß Jesus sich von Umständen und Ereignissen bestimmen, ja um- 
stimmen ließ. Oder hatte er nicht mit seinen von der ersten apostolischen Reise 
zurückgekehrten Jüngern in die Einsamkeit • •ganz für sich allein" • zum 
Ausruhen fahren wollen (Mk 6, 31 f.)? Als er aber beim Aussteigen am an- 
dern Ufer des Sees die wartende Volksmenge erblickte, begann er sofort wie- 
der zu predigen (Mk 6, 34). Von Alleinsein und Ausruhen ist keine Rede 
mehr. In der neuen Situation erkennt Jesus sogleich den Willen des Vaters, 
der ihn gesandt hatte • und jeden Augenblick sendet • zu den •Schafen, 
die keinen Hirten haben" (ebd.). 

Waren für ihn aber schon diese »Zufälligkeiten' Weisungen des Vaters, 
dann darf es uns nicht wundernehmen, daß er den von Gott gesetzten Auto- 
ritäten Gehorsam entgegenbrachte. Wie viel Übung widerspruchslosen Ge- 
horsams gegen einen so einfachen Mann wie Josef müssen die vielen Jahre 
in Nazareth in sich beschlossen haben, daß der Evangelist glauben konnte, mit 
dem einen Satz •er war ihnen Untertan" (Lk 2, 51) alles Erwähnenswerte aus 
dieser langen Epoche seines Lebens gesagt zu haben! Dabei war er seinen 
Eltern sicher nicht bloß Untertan, weil sie heilige Menschen waren. Denn er 
erkennt auch Obrigkeiten an, die er wegen ihrer Fehler heftig rügen muß. Er 
verlangt von seinen Hörern nichts anderes, als was er selber tut, wenn er 
sagt: •Auf dem Lehrstuhl des Moses sitzen Schriftgelehrte und Pharisäer; 
alles nun, was sie sagen, das tut und beobachtet, aber nach ihren Werken sollt 
ihr nicht tun" (Mt 23, 2 f.). Oder hat er in seinem Leben trotz aller Unge- 
rechtigkeiten jemals die Rechtmäßigkeit der Behörden angezweifelt oder sich 
rechtmäßigen, wenn auch ungerechten Befehlen widersetzt? 



Der Gehorsam Christi 7 

Bei aller Untertänigkeit den Menschen gegenüber gehorcht er letztlich dem 
Vater. Darum gilt ihm die menschliche Autorität in dem Augenblick nicht 
mehr, in dem sie von ihm etwas anderes erwartet als der Vater, ist sie auch 
so rein und lauter wie das Herz seiner Mutter, und ist er selbst wie bei der 
Wallfahrt, von der uns Lukas berichtet, auch noch ein halbes Kind. Er wird 
zum schärfsten Ankläger und findet Worte, wie sonst nie in seinem Leben, 
wenn er gewahrt, daß die menschliche Autorität den Willen Gottes entstellt 
(Mt 23, 13 ff). Er ist kein Revolutionär, noch weniger ein Anarchist, sondern 
gehorsam wie kein zweiter; aber sein Gehorsam bleibt nicht bei menschlicher 
Autorität stehen; alle rechtmäßige Gewalt ist ihm ,von oben gegeben' (vgl. 
Joh 19, 11). Gerade seine radikale Gehorsamshaltung dem Vater gegenüber 
macht ihn zu einem so kritischen und manchmal schwierigen Untertan der 
staatlichen und religiösen Obrigkeiten; Herodes nennt er einen Fuchs (Lk 13, 
32); er kann sich über eine noch so geheiligte Vorschrift hinwegsetzen, ohne 
ein Ärgernis zu fürchten (Mk 2, 25 ff.; 3, 4 ff.). Sein Gehorsam gegen den Va- 
ter ist so unbegrenzt, daß er sich auch durch den formalen Wortlaut eines Ge- 
botes nicht einschränken läßt • noch weniger durch dessen menschliche Deu- 
tung. 

Die Auffassung Christi vom Gehorsam zeigt sich am deutlichsten in seiner 
Auslegung des alttestamentlichen Gesetzes, das auch für ihn, der als Mensch 
,unter dem Gesetze' war (Gal 4, 4), Geltung hat. Vom Worte Gottes darf 
nichts unterschlagen werden, kein Strichlein und kein Pünktchen (Mt 5, 18). 
Dieser Grundsatz entspringt bei ihm nicht der Geisteshaltung jenes Juristen, 
dem die Akribie des Paragraphenstudiums nur dazu verhelfen soll, möglichst 
viele Auswege aus den Maschen des Gesetzes zu finden. Auf der andern Seite 
tritt Christus damit aber auch nicht für jenen Buchstabengehorsam ein, der 
allzu gern bestimmte Vorschriften • die eigenen Lieblingsgebote • auf Ko- 
sten anderer verabsolutiert. (Er kennt auch unter den Geboten Gottes eine 
Rangordnung, an deren Spitze das Liebesgebot steht.) Nur zu gut weiß er, daß 
ein solches Verabsolutieren immer menschliche Schwäche, oft noch Schlim- 
meres • eine fromme Betrügerei der menschlichen Natur ist, die hinter hoch- 
aufgerichteten Gesetzeszäunen einen faulen Frieden gegen alle unberechen- 
baren Anforderungen der Liebe sichern möchte, die zwar am Sabbat den eige- 
nen Ochsen aus der Grube zieht, sich aber durch das Gebot entschuldigt glaubt, 
wenn fremde Not Hilfe erheischt. Sein Gehorsam ist eine Buchstabentreue, 
die aus der Erkenntnis der Größe Gottes stammt und der auch das geringste 
Gebot, das von Gott kommt, größer ist als alle menschliche Klugheit. Jedes 
Wort des Gesetzes weist ihm die Richtung • nie die Grenze! • des Willens 
Gottes. Auch die größte Buchstabentreue könnte, so lange sie minimalistisch 
eingestellt bleibt, das Gesetz nicht er-füllen. Das wiederholte •Ihr habt ge- 
hört, daß gesagt wurde ..." (Mt 5, 21 ff.) in der Bergpredigt befaßt sich mit 



8 Josef Grotz 

dem Wortlaut, das dazugehörige •Ich aber sage euch ..." weist die Richtung 
der Erfüllung auf. 

Je härter die in der Schrift für ihn geltenden Forderungen des Vaters sind, 
desto mehr macht er sie sich zu eigen. Sie werden zu seinem persönlichsten 
Anliegen. Sie sind ihm nicht mehr von außen gestellte Weisungen, sondern 
steigen aus seinem eigenen Herzen auf und drängen sich immer wieder auf 
seine Lippen als ein unbedingtes, heiliges und • bei aller Schwere • letzt- 
lich seliges •Müssen" (Mt 8, 31; 10, 38; Joh 3, 14; 12, 27). 

Ist nun mit der ,Länge und Breite' des Gehorsams Christi alles ausgespro- 
chen, was sich über seine Unbegrenztheit sagen läßt, oder können wir mit 
dem hl. Paulus darüber hinaus auch noch von seiner unbegrenzten ,Höhe' 
sprechen? 

Wenn der Gehorsam schon Hingabe seiner selbst ist, dann ist er um so 
höher zu bewerten, je mehr einer hinzugeben hat, je mehr er ist. Muß sich 
nicht ein Herrscher durch die Ergebenheit eines Gebildeten und Großen seines 
Reiches mehr geehrt fühlen als durch den Gehorsam eines Stiefkinds der Na- 
tur? Je mehr ein Mensch Persönlichkeit ist, über je mehr Anlagen und Mög- 
lichkeiten des Menschseins er in freier Selbstentscheidung und in voller Aus- 
geglichenheit verfügt, desto wertvoller wird auch seine freie Unterwerfung 
unter den Höheren sein. Christus kann aber von sich selbst sagen: •Hier ist 
mehr als Jonas ... mehr als Salomon" (Mt 12, 41 f.). Moses und Elias stehen 
bei der Verklärung ihm zur Seite (Mt 17, 3) und Abraham freute sich, seinen 
Tag zu schauen (Joh 8, 56). Nur einer ist größer als er, der Vater (Joh 14, 28). 
Darum hält sich ,der Größte der vom Weibe Geborenen' (Mt 11, 11) mit 
Recht für unwürdig, ihm die Schuhriemen aufzulösen (Joh 1, 28) und sagt von 
ihm: •Der von oben gekommen ist, steht über allen" (Joh 3, 31). Man braucht 
die Evangelien nicht einmal sehr aufmerksam zu lesen, um von der überra- 
genden Persönlichkeit des Herrn • ähnlich wie Levi an seiner Zollstelle • 
ergriffen zu werden. 

Und dieser •Herr" gehorcht seinem Vater in ganz freier Liebe; •Deshalb 
liebt mich der Vater, weil ich mein Leben einsetze, um es (wieder) zu empfan- 
gen; niemand nahm es von mir, sondern ich setze es selbst von mir aus ein. 
Ich habe die Macht, es einzusetzen, und habe die Macht, es wieder zu nehmen. 
Dieses Gebot habe ich vom Vater bekommen" (Joh 10, 17 f.). Weil es der 
Vater will, wünscht auch er es von ganzem Herzen: •Mit einer Taufe habe 
ich getauft zu werden und wie drängt es mich, bis sie vollendet ist!" (Lk 
12, 50). Was konnte er schon für einen Grund haben, darnach zu verlangen, 
als weil es des Vaters Wille war? 



Der Gehorsam Christi 9 

Und die /Tiefe' des Gehorsams Christi? Der totale Hingabewille greift zu- 
tiefst in die Persönlichkeit Jesu ein. Gerade weil seine (menschliche) Natur 
reicher veranlagt war als irgend eine andere, mußte sie um so mehr nach Er- 
füllung rufen. Aber welche Aufgabe ist ihm mit seiner reich begabten Seele 
und dem gesunden, harmonischen Leib gestellt? Viele Jahre schlichter Hand- 
arbeit nach den Anweisungen eines einfachen Zimmermanns. Hätte sich nicht 
schon in einem Durchschnittsmenschen von heute alles dagegen aufgebäumt? 
Was sollte er weiter? Das jüdische Volk bekehren. Hätte er diese Bekehrung 
nicht mit ganz anderen Mitteln vorantreiben können, mit solchen vielleicht, 
wie sie ihm der Versucher in der Wüste nahelegte? Doch das war eben Ver- 
suchung; der Vater verlangte anderes. Er wirkt Wunder, aber meist im Ver- 
borgenen; er sammelt Jünger, aber welche Helfer hat ihm der Vater zuge- 
dacht! Wie vorsichtig zurückhaltend gebraucht er selbst die Macht seiner Per- 
sönlichkeit, die doch seine Feinde am ölberg zu Boden stürzen ließ. Und 
diese vom Vater gewollte Zurückhaltung läßt ihn sogar seine Predigt schließ- 
lich in die verhüllende und unpersönlichere Art der Parabel kleiden. Wurde 
er also vom Vater nicht in seiner ganzen öffentlichen Tätigkeit zur Erfolg- 
losigkeit verurteilt? Keine Fähigkeit und Anlage, keine Kraft bei ihm, die 
zu ihrer vollen Entfaltung gekommen wäre, es sei denn seine Fähigkeit, sich 
selbst und alle seine Möglichkeiten im Gehorsam gegen den Vater • natür- 
lich gesehen • bis zur Sinnlosigkeit zu verschwenden, zu opfern. 

Er wäre nicht echter Mensch gewesen und hätte nicht diese herrlich ausge- 
stattete Menschennatur gehabt, wenn das befohlene Opfer nicht den Einsatz 
seiner ganzen Liebeskraft erfordert hätte. •In seinen Erdentagen hatte er 
Bitt- und Hilferufe unter lautem Geschrei und unter Tränen zu dem empor- 
gesandt, der ihn hätte vom Tode erretten können" (Hebr 5, 7). Wir wären 
nicht gut beraten, wollten wir diese Worte nicht in ihrer ganzen Härte neh- 
men. Wenn er schon in allem uns gleich war, ja, wenn er mit seiner starken 
Natur mehr Mensch war als wir, dann mußte sich diese Natur gegen die Zu- 
mutung der gänzlichen Selbstvernichtung aufbäumen. Der ölberg wurde zur 
Stätte des Ringens. Jesus war zwar frei von der sündhaften Begierlichkeit, 
jener dem Menschen seit der Erbsünde innewohnenden Gesetzlosigkeit, die 
eine Anlage auf Kosten der andern und zum Schaden des Gesamtmenschen 
krebsartig wuchern läßt, so daß sie die von Gott wohlmeinend zum Heil des 
Menschen selbst gezogenen Grenzen überflutet. Aber bei diesem Gebot des 
Vaters ging es nicht um das Eindämmen dieser oder jener Anlage • ein 
müßiges Unterfangen bei dem, der alle Anlagen in vollkommenster Harmo- 
nie besaß •, sondern um das Opfer gerade der Gesamtheit seiner Anlagen 
und Strebungen auf einmal. Doch wenn ihm auch der elementare innere Auf- 
ruhr die Worte auf die Lippen drängt: •Vater, alles ist Dir möglich, nimm 
diesen Kelch von mir!", wenn die Wogen der Hilflosigkeit über ihn zusam- 



10 Josef Grotz 

menstürzen, daß er bei den schlafenden Jüngern um Trost nachsuchen muß, 
auch wenn sich die von seinem starken Willen niedergehaltene Natur wehit, 
bis das Blut durch die Poren dringt, sie muß sich diesem Willen ergeben, der 
selber dem Vater ergeben bleibt: •Aber nicht was ich will, sondern was Du!" 
(Mk 14, 36). 

So hat noch niemand Gehorsam geübt, weil niemand so viel natürliches 
Recht auf seine Erfüllung hatte; weil niemand je die Opferung einer so rei- 
nen und vollkommenen Natur mit so klarer Entscheidung auf sich nahm. 
Aber nun war die Entscheidung gefallen. Nachdem die zusammengefaßte 
Wucht aller seiner nach oben drängenden Lebenskräfte nicht den geringsten 
Einbruch in den Damm seines Gehorsamswillens bewirkt hatte, war von ihnen 
nichts mehr zu befürchten, als sie nun in den Stunden seiner Passion wie auf- 
einanderfolgende Wogen auf ihn einstürmten. Gerade der ölberg als die 
bewußt und absichtlich vorweggenommene Zusammenfassung aller anfal- 
lenden Entscheidungen der Leidensstunden beweist, wie wenig sich der Herr 
von den Ereignissen treiben ließ, mit welcher Kraft er seine Natur in die Bot- 
mäßigkeit seines Willens zwang und mit welcher herrscherlichen Freiheit er 
sich ganz dem Vaterwillen unterwarf. 

So ist Christi Gehorsam in der Tat nach seiner ,Länge, Breite, Höhe und 
Tiefe' von einer Größe, die die Möglichkeiten allen geschöpflichen Gehor- 
sams erschöpft. Er ist in seiner Unbegrenztheit nichts anderes als die in den 
menschlichen Erfahrungsbereich ,übersetzte' unendliche Liebeshingabe des 
ewigen Sohnes an den Vater. 

Nachahmung des unbegrenzten Gehorsams Jesu als unser Weg zum Vater 

Wenn die Menschwerdung aber die Gotteskindschaft aller Menschen zum 
Ziele hat, wenn die Menschen durch den Menschgewordenen zu einem echten 
Kind des Vaters werden sollen, dann müssen sie auch an seinem Gehorsam 
teilnehmen. Christus kam ,von oben' (Joh 3,31), wir kommen von unten. Sein 
ewiges Verhältnis zum Vater ist ,übersetzt' in seinen menschlichen Liebesge- 
horsam, damit wir diesen nach dem Maße der uns verliehenen Gnade nach- 
vollziehend immer inniger an der Liebeseinheit zwischen Vater und Sohn 
teilnehmen. Dann aber darf auch unser Gehorsam nicht von vornherein der 
,Breite und Länge' nach eingeschränkt werden; ja er wird auch der ,Höhe' 
nach dem seinigen sich annähern müssen, indem wir trachten, ganze Persön- 
lichkeiten zu werden, die sich dem Vaterwillen in voller Freiheit beugen kön- 
nen; dem Vater aber muß es ähnlich wie bei Christus überlassen bleiben, die 
,Tiefe' des Gehorsams zu bestimmen: die Opfer zu verlangen, die er will. 
Und dieser unser christusähnlicher Gehorsam wird dann hinauf-,übersetzt' in 
unser übernatürliches Kindsein vor dem Vater. 

Denn Jesus • und mit ihm der Vater • will unsern Gehorsam als Aus- 



Der Gehorsam Christi 11 

druck unseres Willens, ihn zu lieben, gelten lassen: •Wer meine Gebote hat 
und sie hält, der ist es, der mich liebt" (Joh 14, 21). All unser menschliches 
Liebesverlangen könnte ihn, der die unendliche Liebe selber ist (1. Joh 4, 
8. 16) nie erreichen; jene Liebe, die allein uns in das Kindesverhältnis zum 
Vater bringt, muß er uns selbst geben. Von ihr heißt es deshalb, daß sie •aus- 
gegossen ist in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben 
wurde (Rom 5, 5). Wir können zwar unserem Liebeswollen durch den Gehor- 
sam Ausdruck verleihen, wir können versuchen, •Abba, Vater" zu rufen; 
aber erst wenn wir im Heiligen Geist, dem Geist des Sohnes, so rufen, werden 
wir vom Vater auch gehört (vgl. Rom 8, 15), weil dann der in uns wohnende 
Heilige Geist mit uns und für uns ruft (Gal 4, 6). Können wir doch nicht ein- 
mal den Namen Jesus • vor Gott gültig • aussprechen, außer im Heiligen 
Geist (1 Kor 12, 3). Unser nurmenschliches Kindesgebaren im Gehorsam wäre 
ohnmächtig, das Rufen unseres gottleeren Herzens würde wirkungslos verhal- 
len, würde unsere Herzenssprache und -gebärde nicht durch den Geist Jesu 
Christi übersetzt in die Sprache Gottes, unser Gehorsam in das übernatür- 
liche Verhalten des Kindes zum Vater. 

Jesus kam ,von oben', um uns ,Weg' zu sein, der uns, die wir von unten 
kommen, nach oben führt. Als Menschensohn stellt er sein ewiges Sohnesver- 
hältnis • für uns erfahrbar und nachahmbar • im Gehorsam dar, damit wir 
in der Nachahmung seines Gehorsams • wenigstens skizzenhaft • das 
Wunschbild unserer Gotteskindschaft zeichnen, das der Geist der ,Kind- 
annahme' (uiofteaia) verwirklichen will. Denn Gott nimmt dieses Kinderzeich- 
nen ernst. Deshalb hat Christus seinen Worten: •Wenn einer mich liebt, 
wird er meine Worte beobachten" (Joh 14, 24) das andere hinzugefügt: •Und 
mein Vater wird ihn lieben und wir werden kommen und Wohnung bei ihm 
nehmen". 

Ein wesentlicher Unterschied darf freilich zwischen Christi Liebesgehor- 
sam und dem unsrigen nicht übersehen werden. Bei Christus war die .Über- 
setzung' seiner ewigen Sohnesliebe in den gottmenschlichen Gehorsam, wenn 
er schon eine menschliche Natur annahm, eine notwendige: er hätte nicht 
Mensch werden können, wenn Gott nicht vorausgesehen hätte, daß sein 
menschlicher Wille den Willen des Vaters in allem bejahen würde. Dagegen 
ist die .Rückübersetzung' unseres Gehorsams in die übernatürliche Kindes- 
liebe durch den Heiligen Geist ein freies Geschenk Gottes. Allerdings sind 
wir dieses Geschenks • nicht nur aufgrund der schon angeführten Offenba- 
rungsworte • sicher; es ist uns garantiert durch den ganzen Sinn der Mensch- 
werdung selbst: Er, der Sohn Gottes von Natur war, ist gehorsamer Mensch 
geworden, damit wir Ungehorsame an seinem Vorbild lernen und so Adop- 
tivkinder Gottes werden können, •Erben Gottes und Miterben Christi" 
(Rom 8, 17). 




