Der Gehorsam Christi

Von Josef GrotzS. ], Pullach vor Miinchen

Es scheint, als konnte Gott, auch wenn er sich in die Gestalt des Knechtes
hinein entiufert, seine Gottlichkeit nie ganz verbergen. Wo immer seine
Hand zu einem Tun ausholt, sprengt ihr Gestus alle Grenzen. Wenn er den
gestirnten Himmel erschafft, dann sind der Sterne so viele, daf die Wissen-
schaft von Jahrtausenden sie nicht alle zu entdecken vermag. Wenn er Mensch
wird, dann steigt er in die hilflose Kleinheit des Kindes, und zwar des armen
Kindes hernieder. Und wenn er in der Gestalt des Gottesknechtes Gehorsam
iibt, dann fillt sein Gehorsam alle Dimensionen jenes Raumes aus, der idea-
ler Weise tiberhaupt fir ihn zur Verfiigung steht,

Der menschgewordene Gottessohn mufite um des Zieles der Menschwer-
dung — der Erldsung von der Siinde — willen Gehorsam iiben. Sein Gehor-
sam sollte den Ungehorsam der Menschheit sithnen (Rom 5. 19; Phil 2, 8).
Denn Siinde ist immer Ungehorsam, weshalb sie erst moglich ist, wo ein Ge-
horsam heischendes Gesetz besteht (Rom 5, 13). Doch ist die Gehorsamstat
Christi mehr als Sithne. Aufgrund seines Gehorsams soilten alle, sofern sie
nur Glieder an seinem Leibe wiirden, in das Gehorsamsverhiltnis zum Vater
zuriickgefithrt werden und, wenn sie versuchten, fortan (ihm dhnlich) gehor-
sam zu sein, wieder als Kind des Vaters — als Briider und Miterben des Got-
tessohnes — gelten diirfen.

An sich hitte dafir die eine groffle Gehorsamstat Jesu, die Erfullung seines
vom Vater erhaltenen Auftrags, die Hingabe bis in den Tod ain Kreuze, ge-
niigt. (Nur von diesem einen Gebot, das tiber seinem Leben steht, spricht der
Herr, von'keinem andern.) Wenn er dariiber hinaus sein ganzes Leben unter
den Gehorsam stellt, so mufl dafiir noch eine tiefere theologische Begriindung
zu finden sein. Eine Besinnung auf das Wesen der Menschwerdung soll uns
dazu verhelfen.

Die wesentliche Unbegrenztheit des Gehorsams Jesu
als des kreatiirlichen Ausdrucks seiner gottlichen Seinshingabe an den Uater

Die Menschwerdung 148t uns den mehrpersonlichen Gott erkennen. Bis zu
ihrer Verwirklichung gilt das Wort: ,Niemand hat Gott je gesehen“ (Joh 1,
18). Jetzt wird dieser Satz abgelost durch den andern: ,Der Eingeborene, der
Gott ist, der ruht im Schofle des Vaters, er hat {(ihn) dargetan” (ebd.). Das
ewige Wort, das vollkommene Abbild des Vaters (Hebr 1, 3; Kol 1, 15), hat
menschliche Gestalt angenommen. Damit ist das Bild des Vaters iihersetat



Der Gehorsam Christi 3

worden in den Erkenntnisbereich des sinnengebundenen Menschen. Zwar
haben wir auch jetzt noch keine die Wirklichkeit erschépfende Schau des gott-
lichen Wesens. Dennoch kann Christus sagen — und dem Ungelehrigen im
Glauben sagt er es ein wenig ungehalten, wie damals dem Philippus: ,Wer
mich sieht, der sicht den Vater“ (Joh 14, 9). Soweit die Ziige des gdottlichen
Antlitzes fiir uns iiberhaupt erfaflbar sind, erkennen wir sie im gottmensch-
lichen Antlitz Jesu Christi.

Zunichst zeigt dieses Antlitz die Ziige des gottlichen Wortes, des ewigen
Gottessohnes, und nur weil das WORT das vollkomimene Gegenbild des Va-
ters ist, auch dessen Ziige. Wenn dem aber so ist, dann mufl sich auch im
menschlichen Verhalten Jesu die unendliche Liebe des géttlichen Wortes zu
seinem Vater offenbaren. Die innergottliche Liebesantwort des Sohnes nun
auf die Mitteilung des gottlichen Lebens durch den ihn ewig zeugenden Vater
besteht in einer totalen Hingabe seiner selbst, in der Ubergabe des ganzen,
vom Vater geschenkten Seins, so dafl Christus einmal sagen kann: ,Ich und
der Vater sind eins® (Joh 10, 30). Diese totale Liebe, diese Seinshingabe des
ewigen Sohnes an den Vater ist es also, die im Verhalten des Menschgeworde-
nen gegeniiber dem Vater — in unsern menschlichen Erkenntnisbereich
Jjiibersetzt' — sichtbar wird. Das gottliche Wort konnte sich aber nicht in den
menschlichen Erkenntnisbereich begeben, ohne damit auch in den menschlich-
kreatiirlichen Verhaltensbereich zu kommen. Die Seinshingabe des Gottes-
sohnes mufite deshalb auf echt menschliche Weise — das heilit in Freiheit —
dargestellt werden. Gottes Sohn kann nicht anders als den Vater lieben: , Gott
ist die Liebe“ (1 Joh 4, 16). Wie aber, da er Geschopf — in allem uns gleich
— geworden ist? Je weiter die Seinsvollkommenheit eines Geschopfes von
der unendlichen Vollkommenheit des gottlichen Seins, der Liebe selbst, ent-
fernt ist — und wie weit entfernt ist die des Menschen! —, desto grofler ist
seine Fahigkeit des Nichtliebenkonnens: seine Freiheit, sich Gott hinzugeben
oder zu versagen.

In dieser kreatiirlichen Freiheit sollte also die ewige Seinshingabe des Got-
tessohnes dargestellt werden. Diese Hingabe ist aber unendlich-total. Dann
darf auch ihre Darstellung die Merkmale der Unbegrenztheit nicht ganz ver-
lieren. D. h. sie muf} auf die denkbar beste menschliche Weise geschehen. Wel-
ches ist diese Weise? Auch vor der Menschwerdung versuchten Menschen im-
mer wieder ihre Hingabe an Gott in sprechenden Versuchen zum Ausdruck
zu bringen und am besten hatten sie es immer noch durch Darbringung von
duferen und inneren Opfern vermocht, wobei die dufleren nur als Zeichen
der inneren Opfergesinnung sinnvoll waren. Wire demnach die bestmég-
liche Form dieser Art von Hingabe da erreicht, wo der innere Opferwille nur
noch im dufleren Ganzopfer, im Sterben aus freier Liebe heraus, sein Ge-
nigen finden kénnte?



4 Josef Grotz

Doch auch abgesehen von mancher Fragwiirdigkeit eines solchen Liebes-
todes — vor allem von der Frage nach seiner Sittlichkeit —, wire ein aus
Liebe zum Vater selbstgewahltes Sterben Jesu noch nicht die vollkommenste
menschliche Ausdrucksform fiir die ewige Seinshingabe des WORTES. Die
Hingabe der zweiten Person der allerheiligsten Dreifaltigkeit an die erste ist
eben die des Soknes, der dem Vater das Sein so zurtickschenkt, wie er es von
ihm empfangen hat (vielmehr diirfen wir genau genommen nicht einmal von
Zuriickschenken sprechen, weil seine unendliche Liebe jeder Moglichkeit des
Zuriickschenkens noch zuvorkommt, da er das unendliche Sein vom Vater nur
empfingt, indem er es ihm immer auch schon beldit): Seine Hingabe wird
ganz und gar bestimmt — nicht begrenzt, weil beide unendlich sind — vom
Schenken des Vaters, Hingabe also in voller Angewiesenheit auf den schen-
kenden Vater. Wir sprechen bei den gottlichen Personen lieber von Ange-
wiesenheit als von Abhangigkeit, weil man sie, die alle gleich unendlich sind,
sich sonst zu leicht einander untergeordnet denkt. Aber wenn sich der Sohn
Gottes schon ,erniedrigt’, indem er ,Knechtsgestalt annimmt® (Phil 2, 7), so
stellt sich jene Angewiesenheit in seiner geschopflichen Unterordnung von
selbst als restlose Abhingigkeit von der Souverdnitdt des Vaters dar.

Liebeshingabe, Freiheit und Abhéngigkeit in einer Person harmonisch ver-
eint machen aber ihren Gehorsam aus. Nur die uneingeschrinkte freie Ver-
fiigharkeit fir den Vaterwillen, der sie jetzt auch begrenzend bestimmen
kann, und nicht ein selbstgewahltes Opfer, und wére es noch so grof}, konnte
also die vollkommenste Darstellung der totalen Seinshingabe des Sohnes sein.

Ist im menschlichen Bereich nicht ohnehin die Hingabe des eigenen Wil-
lIens an den Willen Gottes die wertvollste Form der Hingabe? Wenn das
Wort des hl. Franz von Sales (Theot 10, 1) richtig ist: ,Der Mensch ist die
Vollendung des Weltalls, der Geist ist die Vollendung des Menschen, die
Vollendung des Geistes ist die Liebe“, und wenn schon die Liebe die kost-
barste Fahigkeit des Willens ist, so ist das Geschenk des eigenen Willens das
Wertvollste, was ein Mensch geben kann. Dann aber ist auch fiir Christus
nicht eine bestimmte Opfertat, nicht einmal die des Kreuzestodes, sondern die
Haltung des immer bereiten Gehorsams, also das innere Ganzopfer seiner
selbst, die vollkommenste menschliche Form seiner ewigen Sohneshingabe an
den Vater. Dieser Hingabewille, der sich auf alles bezieht, was Wille des
Vaters ist, wird freilich fiir uns in seinem ganz unerhérten Ausmaf} in der
Erfiillung des einen und schwersten Gebotes, von dem der Herr so oft spricht:
in der Hingabe am Kreuze, erkennbar. (Andrerseits zeigt gerade dieses mit
Nachdruck vom Vaterwillen gegebene Gebot die Unendlichkeit — bzw. in
unsere Sprache iibersetzt, die Grenzenlosigkeit — der gottlich-vaterlichen
Liebeserwartung.) Aber auch im Kreuzestod ist der Gehorsam wesentlicher
als das Kreuz selbst. Der hl. Paulus lehrt es: ,Christus ist gehorsam gewor-



Der Gehorsam Christi 5

den bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz* (Phil 2, 8). Und: , Wie niamlich
durch den Ungehorsam des einen Menschen die vielen zu Stindern geworden
sind, so werden durch den Gehorsam des einen die vielen zu Gerechten ge-
macht“ (Rom 5, 19).

Die faktische Unbegrenztheit des Gehorsams Christi

Es konnte also fiir Christus, den Menschensohn, von vornherein nicht aus-
schlaggebend und entscheidend sein, was er tat, wenn es nur immer der Wille
des Vaters war. Und da der Menschensohn Gottessohn ist und sein Gehor-
sam seine in menschliche Form iibersetzte unendliche Hingabe an den Vater
darstellt, konnte nicht anders erwartet werden, als daf} sein Gehorsam in je-
der Richtung — Paulus spricht von der ,Linge und Breite und Héhe und
Tiefe“ (Eph 3, 18) der Liebe Christi — unbegrenzt sein wiirde.

Der Gehorsam Christi ist der , Ldnge und Breite“ nach unbegrenzt.

Schon Isaias verkiindet ihn prophetisch als den ,Knecht Gottes’. Und indew
er von jener Fleisch annahm, die eben erst ihr ,Siehe da, die Sklavin des
Herrn® gesprochen hatte, sollte deutlich werden, daf er als der ,Unfreie’ (vgl.
Rom 6, 22) des Vaters geboren werden sollte, als das Kind einer ,Unfreien’.
Im gleichen Augenblick ist denn auch schon sein ganzes Lebensprogramm fest-
gelegt: ,Siehe, ich komme, Deinen Willen zu erfillen® (Hebr 10, 7).

Besser noch als von seinem Programm sprechen wir von seinem Lebens-
element. ,Ich bin nicht vom Himmel herabgestiegen, um meinen Willen zu
tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat® (Joh 6, 38). Wie der
Sohn nur durch das liebende Schenken des Vaters in der ewig zeugenden
Mitteilung des gottlichen Seins iiberhaupt erst ist, so bestimmt die Sendung
durch den Vater in die Welt hinein — die Darstellung jener ewigen Zeugung
im menschlichen Erfahrungsbereich — das ganze Dasein und Sosein des Men-
schensohnes: ,Einen Leib hast Du mir bereitet . . .“ (Hebr 10, 5). Und wie die
Antwort des Sohnes auf die Zeugung durch den Vater die Ganzhingabe an
diesen ist, so ist die Antwort des Menschensohnes auf das Gesandtsein durch
den Vater in die Welt hinein, das Ursprung und Sinn seines Lebens ist, ein
riickhaltloses Eingehen auf diese seine Sendung: ., Ich komme, Deinen Willen
zu erfilllen* (Hebr 10, 7). Sendung und Gehorsam sind darum die beiden
Komponenten seines Lebens. Es ist deshalb keine rhetorische Ubertreibung,
wenn er einmal sagt: ,,Ich habe eine Nahrung zum Essen, die ihr nicht kennt ..
Meine Speise ist es, dal} ich den Willen dessen tue, der mich gesandt hat, und
dafl ich sein Werk ausfithre“ (Joh 4, 32 ff.). Wie fiir uns Essen oder Nichtessen
so ist fiir ihn Gehorchen oder Nichtgehorchen eine Sache auf Leben und Tod.

Es ist also wirklich gut, von seinem Gehorsam nicht als von einem Lebens-
programm zu sprechen. Sonst konnte sich auch leicht das Mifiverstindnis ein-



6 Josef Grotz

schleichen, als habe der Vaterwille mit seinen Fligungen nicht noch Uberra-
schungen, frohe und bedriickende, fir ihn bereithalten kénnen. Ist er nicht
»in Staunen geraten®, als er den unerwartet groflen Glauben des Haupt-
manns von Kapharnaum sah (Mt 8, 10)? Gewiff hatte er — auch seiner
menschlichen Natur nach — die unmittelbare Anschauung Gottes und damit
verbunden ein Wissen um Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Ge-
schipfe, wenigstens soweit sie zu seinem Erlésungsauftrag gehorten. Und
welches Geschépf ware dem Erloser aller Menschen nicht zugeordnet gewe-
sen? Und doch hinderte dieses Wissen Jesus nicht, an Weisheit und Erfah-
rung zu wachsen. Wie hitte sonst der Apostel schreiben konnen, er habe ,aus
dem, was ihm an Leiden widerfuhr, Gehorsam gelernt” (Hebr 5, 8)? Die Be-
reitschaft oder Tugend des Gehorsams konnte jesus nicht mehr erwerben,
weil er sie im Vollmall von Anfang an besaf}. Aber dhnlich wie unser Ver-
stand mit jeder neuen Betatigung, durch jede Erkenntnis, bereichert wird —-
das heiflen wir lernen —, wurde sein grundsétzlich immer zum Gehorsam be-
reiter Wille mit jedem liebenden Eingehen auf den jeweils neu herantreten-
den Willen des Vaters bereichert. Auch die Evangelien erwecken den Ein-
druck, dafl Jesus sich von Umstanden und Ereignissen bestimmen, ja um-
stimmen lieB. Oder hatte er nicht mit seinen von der ersten apostolischen Reise
zuriickgekehrten Jingern in die Einsamkeit — ,ganz fiir sich allein® — zum
Ausruhen fahren wollen (Mk 6, 31 {.)? Als er aber beim Aussteigen am an-
dern Ufer des Sees die wartende Volksmenge erblickte, begann er sofort wie-
der zu predigen (Mk 6, 34). Von Alleinsein und Ausruhen ist keine Rede
mehr. In der neuen Situation erkennt Jesus sogleich den Willen des Vaters,
der ihn gesandt hatte — und jeden Augenblick sendet — zu den ,Schafen,
die keinen Hirten haben® (ebd.).

‘Waren fiir ihn aber schon diese ,Zufilligkeiten® Weisungen des Vaters,
dann darf es uns nicht wundernehmen, dafl er den von Gott gesetzten Auto-
rititen Gehorsam entgegenbrachte. Wie viel Ubung widerspruchslosen Ge-
horsams gegen einen so einfachen Mann wie Josef miissen die vielen Jahre
in Nazareth in sich beschlossen haben, dafl der Evangelist glauben konnte, mit
dem einen Satz ,er war ihnen untertan® (Lk 2, 51) alles Erwahnenswerte aus
dieser langen Epoche seines Lebens gesagt zu haben! Dabei war er seinen
Eltern sicher nicht blof} untertan, weil sie heilige Menschen waren. Denn er
erkennt auch Obrigkeiten an, die er wegen threr Fehler heftig riigen muf}. Er
verlangt von seinen Horern nichts anderes, als was er selber tut, wenn er
sagt: ,Auf dem Lehrstuhl des Moses sitzen Schriftgelehrte und Phariséer;
alles nun, was sie sagen, das tut und beobachtet, aber nach ihren Werken sollt
ihr nicht tun“ (Mt 23, 2 f.). Oder hat er in seinem Leben trotz aller Unge-
rechtigkeiten jemals die Rechtmafigkeit der Behorden angezweifelt oder sich
rechtmdfigen, wenn auch ungerechten Befehlen widersetzt?



Der Gehorsam Christi 7

Bei aller Untertinigkeit den Menschen gegentiber gehorcht er letztlich dem
Vater. Darum gilt ihm die menschliche Autoritit in dem Augenblick nicht
mehr, in dem sie von ihm etwas anderes erwartet als der Vater, ist sie auch
so rein und lauter wie das Herz seiner Mutter, und ist er selbst wie bei der
Wallfahrt, von der uns Lukas berichtet, auch noch ein halbes Kind. Er wird
zum schirfsten Ankliger und findet Worte, wie sonst nie in seinem Leben,
wenn er gewahrt, dafl die menschliche Autoritdt den Willen Gottes entstellt
(Mt 23, 13 ff). Er ist kein Revolutionir, noch weniger ein Anarchist, sondern
gehorsam wie kein zweiter; aber sein Gehorsam bleibt nicht bei menschlicher
Autoritit stehen; alle rechtmifige Gewalt ist ihm ,von oben gegeben‘ (vgl.
Joh 19, 11). Gerade seine radikale Gehorsamshaltung dem Vater gegeniiber
macht ihn zu einem so kritischen und manchmal schwierigen Untertan der
staatlichen und religidsen Obrigkeiten; Herodes nennt er einen Fuchs (Lk 13,
32); er kann sich iiber eine noch so geheiligte Vorschrift hinwegsetzen, ohne
ein Argernis zu fiirchten (Mk 2, 25 ff.; 3, 4 ff.). Sein Gehorsam gegen den Va-
ter ist so unbegrenzt, daf er sich auch durch den formalen Wortlaut eines Ge-
botes nicht einschrinken 1at — noch weniger durch dessen menschliche Deu-
tung.

Die Auffassung Christi vom Gehorsam zeigt sich am deutlichsten in seiner
Auslegung des alttestamentlichen Gesetzes, das auch fiir ihn, der als Mensch
,unter dem Gesetze' war (Gal 4, 4), Geltung hat. Vom Worte Gottes darf
nichts unterschlagen werden, kein Strichlein und kein Piinktchen (Mt 5, 18).
Dieser Grundsatz entspringt bei ihm nicht der Geisteshaltung jenes Juristen,
dem die Akribie des Paragraphenstudiums nur dazu verhelfen soll, moglichst
viele Auswege aus den Maschen des Gesetzes zu finden. Auf der andern Seite
tritt Christus damit aber auch nicht fiir jenen Buchstabengehorsam ein, der
allzu gern bestimmte Vorschriften — die eigenen Lieblingsgebote — auf Ko-
sten anderer verabsolutiert. (Er kennt auch unter den Geboten Gottes eine
Rangordnung, an deren Spitze das Liebesgebot steht.) Nur zu gut weif er, dafl
ein solches Verabsolutieren immer menschliche Schwiche, oft noch Schlim-
meres — eine fromme Betriigerei der menschlichen Natur ist, die hinter hoch-
aufgerichteten Gesetzeszaunen einen faulen Frieden gegen alle unberechen-
baren Anforderungen der Liebe sichern mdchte, die zwar am Sabbat den eige-
nen Ochsen aus der Grube zieht, sich aber durch das Gebot entschuldigt glaubt,
wenn fremde Not Hilfe erheischt. Sein Gehorsam ist eine Buchstabentreue,
die aus der Erkenntnis der Grofle Gottes stammt und der auch das geringste
Gebot, das von Gott kommt, grofer ist als alle menschliche Klugheit. Jedes
Wort des Gesetzes weist ihm die Richtung — nie die Grenze! — des Willens
Gottes. Auch die grofite Buchstabentreue konnte, so lange sie minimalistisch
eingestellt bleibt, das Gesetz nicht er-filllen. Das wiederholte ,Ihr habt ge-
hort, daf gesagt wurde ...“ (Mt 5,21 ff.) in der Bergpredigt befafit sich mit



8 Josef Groiz

dem Wortlaut, das dazugehorige ,Ich aber sage euch . . .“ weist die Richtung
der Erfiillung auf. '

Je harter die in der Sdhrift fiir ihn geltenden Forderungen des Vaters sind,
desto mehr macht er sie sich zu eigen. Sie werden zu seinem personlichsten
Anliegen. Sie sind ihm nicht mehr von auflen gestellte Weisungen, sondern
steigen aus seinem eigenen Herzen auf und dridngen sich immer wieder auf
seine Lippen als ein unbedingtes, heiliges und — bei aller Schwere — letzt-
lich seliges ,Miissen“ (Mt 8, 31; 10, 38; Joh 3, 14; 12, 27).

Ist nun mit der ,Linge und Breite' des Gehorsams Christi alles ausgespro-
chen, was sich iiber seine Unbegrenztheit sagen ldfit, oder konnen wir mit
dem hl. Paulus dariiber hinaus auch noch von seiner unbegrenzten ,Hdhe
sprechen?

Wenn der Gehorsam schon Hingabe seiner selbst ist, dann ist er um so
hoher zu bewerten, je mehr einer hinzugeben hat, je mehr er ist. Muf sich
nicht ein Herrscher durch die Ergebenheit eines Gebildeten und Grofien seines
Reiches mehr geehrt fiihlen als durch den Gehorsam eines Stiefkinds der Na-
tur? Je mehr ein Mensch Personlichkeit ist, iiber je mehr Anlagen und Mog-
lichkeiten des Menschseins er in freier Selbstentscheidung und in voller Aus-
geglichenheit verfiigt, desto wertvoller wird auch seine freie Unterwerfung
unter den Héheren sein. Christus kann aber von sich selbst sagen: ,Hier ist
mehr als Jonas . .. mehr als Salomon“ (Mt 12, 41 {.). Moses und Elias stehen
bei der Verklirung ihm zur Seite (Mt 17, 3) und Abraham freute sich, seinen
Tag zu schauen (Joh 8, 56). Nur einer ist grofler als er, der Vater (Joh 14, 28).
Darum hilt sich ,der Grofite der vom Weibe Geborenen’ (Mt 11, 11) mit
Recht fiir unwiirdig, ihm die Schuhriemen aufzuldsen (Joh 1, 28) und sagt von
ihm: ,Der von oben gekommen ist, steht iiber allen“ (Joh 3, 31). Man braucht
die Evangelien nicht einmal sehr aufmerksam zu lesen, um von der iiberra-
genden Personlichkeit des Herrn — ahnlich wie Levi an seiner Zollstelle —
ergriffen zu werden.

Und dieser ,Herr“ gehorcht seinem Vater in ganz freier Liebe; ,Deshalb
liebt mich der Vater, weil ich mein Leben cinsetze, um es (wieder) zu empfan-
gen; niemand nahm es von mir, sondern ich setze es selbst von mir aus ein.
Ich habe die Madht, es einzusetzen, und habe die Macht, es wieder zu nehmen.
Dieses Gebot habe ich vom Vater bekommen® (Joh 10, 17 £.). Weil es der
Vater will, wiinscht auch er es von ganzem Herzen: ,Mit einer Taufe habe
ich getauft zu werden und wie dringt es mich, bis sie vollendet ist!“ (Lk
12, 50). Was konnte er schon fiir einen Grund haben, darnach zu verlangen,
als weil es des Vaters Wille war? :



Der Gehorsam Ghristi 9

Und die ,Tiefe’ des Gehorsams Christi? Der totale Hingabewille greift zu-
tiefst in die Personlichkeit Jesu ein. Gerade weil seine (menschliche) Natur
reicher veranlagt war als irgend eine andere, mufite sie um so mehr nach Er-
fiillung rufen. Aber welche Aufgabe ist ihm mit seiner reich begabten Seele
und dem gesunden, harmonischen Leib gestellt? Viele Jahre schlichter Hand-
arbeit nach den Anweisungen eines einfachen Zimmermanns. Hatte sich nicht
schon in einem Durchschnittsmenschen von heute alles dagegen aufgebiumt?
Was sollte er weiter? Das jlidische Volk bekehren. Iiitte er diese Bekehrung
nicht mit ganz anderen Mitteln vorantreiben kénnen, mit solchen vielleicht,
wie sie ihm der Versucher in der Wiiste nahelegte? Doch das war eben Ver-
suchung; der Vater verlangte anderes. Er wirkt Wunder, aber meist im Ver-
borgenen; er sammelt Jinger, aber welche Helfer hat ihm der Vater zuge-
dacht! Wie vorsichtig zuriickhaltend gebraucht er selbst die Macht seiner Per-
sonlichkeit, die doch seine Feinde am Olberg zu Boden stiirzen lief. Und
diese vom Vater gewollte Zuriickhaltung 148t ihn sogar seine Predigt schliefi-
lich in die verhiillende und unpersonlichere Art der Parabel kleiden. Wurde
er also vom Vater nicht in seiner ganzen 6ffentlichen Titigkeit zur Erfolg-
losigkeit verurteilt? Keine Fahigkeit und Anlage, keine Kraft bei ihm, die
zu ihrer vollen Entfaltung gekommen wire, ¢s sei denn seine Fahigkeit, sich
selbst und alle seine Moglichkeiten im Gehorsain gegen den Vater — natiir-
lich gesehen — bis zur Sinnlosigkeit zu verschwenden, zu opfern.

Er wire nicht echter Mensch gewesen und hitte nicht diese herrlich ausge-
stattete Menschennatur gehabt, wenn das befohlene Opfer nicht den Finsatz
seiner ganzen Liebeskraft erfordert hitte. ,In seinen Erdentagen hatte er
Bitt- und Hilferufe unter lautem Geschrei und unter Tranen zu dem empor-
gesandt, der ihn hitte vom Tode erretten kénnen“ (Hebr 5, 7). Wir wiren
nicht gut beraten, wollten wir diese Worte nicht in ihrer ganzen Hérte neh-
men. Wenn er schon in allem uns gleich war, ja, wenn er mit seiner starken
Natur mehr Mensch war als wir, dann mufite sich diese Natur gegen die Zu-
mutung der ginzlichen Selbstvernichtung aufbiumen. Der Olberg wurde zur
Stitte des Ringens. Jesus war zwar frei von der sindhaften Begierlichkeit,
jener dem Menschen seit der Erbsiinde innewohnenden Gesetzlosigkeit, die
eine Anlage auf Kosten der andern und zum Schaden des Gesamtmenschen
krebsartig wuchern 1dft, so daf} sie die von Gott wohlmeinend zum Heil des
Menschen selbst gezogenen Grenzen iberflutet. Aber bei diesem Gebot des
Vaters ging es nicht um das Eindimmen dieser oder jener Anlage — ein
miifliges Unterfangen bei dem, der alle Anlagen in vollkommenster Harmo-
nie besafl —, sondern um das Opfer gerade der Gesamtheit seiner Anlagen
und Strebungen auf einmal. Doch wenn ihm auch der elementare innere Auf-
ruhr die Worte auf die Lippen drédngt: ,Vater, alles ist Dir moglich, nimm
diesen Kelch von mir!“, wenn die Wogen der Hilflosigkeit iiber ihn zusam-



10 Josef Grotz

menstiirzen, dafl er bei den schlafenden Jiingern um Trost nachsuchen mufl,
auch wenn sich die von seinem starken Willen niedergehaltene Natur wehrt,
bis das Blut durch die Poren dringt, sie muf sich diesem Willen ergeben, der
selber dem Vater ergeben bleibt: ,Aber nicht was ich will, sondern was Dul
(Mk 14, 36).

So hat noch niemand Gehorsam geiibt, weil niemand so viel natiirliches
Recht auf seine Erfilllung hatte; weil niemand je die Opferung einer so rei-
nen und vollkommenen Natur mit so klarer Entscheidung auf sich nahm.
Aber nun war die Entscheidung gefallen. Nachdem die zusammengefafite
Wucht aller seiner nach oben dringenden Lebenskrifte nicht den geringsten
Einbruch in den Damm seines Gehorsamswillens bewirkt hatte, war von thnen
nichts mehr zu befiirchten, als sie nun in den Stunden seiner Passion wie auf-
einanderfolgende Wogen auf ihn einstiirmten. Gerade der Olberg als die
bewuflt und absichtlich vorweggenommene Zusammenfassung aller anfal-
lenden Entscheidungen der Leidensstunden beweist, wie wenig sich der Herr
von den Ereignissen treiben lief}, mit welcher Kraft er seine Natur in die Bot-
mafligkeit seines Willens zwang und mit welcher herrscherlichen Freiheit er
sich ganz dem Vaterwillen unterwarf.

So ist Christi Gehorsam in der Tat nach seiner ,Linge, Breite, Héhe und
Tiefe’ von einer Grofle, die die Mdglichkeiten allen geschdpflichen Gehor-
sams erschopft. Er ist in seiner Unbegrenztheit nichts anderes als die in den
menschlichen Erfahrungsbereich ,ibersetzte’ unendliche Liebeshingabe des
ewigen Schnes an den Vater.

Nachahmung des unbegrenzten Gehorsams Jesu als unser Weg zum Uater

Wenn die Menschwerdung aber die Gotteskindschaft aller Menschen zum
Ziele hat, wenn die Menschen durch den Menschgewordenen zu einem echten
Kind des Vaters werden sollen, dann miissen sie auch an seinem Gehorsam
teilnehmen. Christus kam ,von oben‘ (Joh 3, 31), wir kommen von unten. Sein
ewiges Verhaltnis zum Vater ist ,iibersetzt' in seinen menschlichen Liebesge-
horsam, damit wir diesen nachi dem Mafle der uns verliechenen Gnade nach-
vollzichend immer inniger an der Liebeseinheit zwischen Vater und Sohn
teilnehmen. Dann aber darf auch unser Gehorsam nicht von vornherein der
,Breite und Lange‘ nach eingeschrankt werden; ja er wird auch der ,Hohe!
nach dem seinigen sich annihern miissen, indem wir trachten, ganze Person-
lichkeiten zu werden, die sich dem Vaterwillen in voller Freiheit beugen kon-
nen; dem Vater aber mufl es ahnlich wie bei Christus tiberlassen bleiben, die
,Tiefe* des Gehorsams zu bestimmen: die Opfer zu verlangen, die er will.
Und dieser unser christusihnlicher Gehorsam wird dann hinauf-,iitbersetzt‘ in
unser tibernatiirliches Kindsein vor dem Vater.

Denn Jesus — und mit ihm der Vater — will unsern Gehorsam als Aus-



Der Gehorsam Christi 11

druck unseres Willens, ihn zu lieben, gelten lassen: , Wer meine Gebote hat
und sie halt, der ist es, der mich liebt* (Joh 14, 21). All unser menschliches
Liebesverlangen konnte ihn, der die unendliche Liebe selber ist (1. Joh 4,
8. 16) nie erreichen; jene Liebe, die allein uns in das Kindesverhaltnis znm
Vater bringt, muf} er uns selbst geben. Von ibr heifit es deshalb, daf sie ,aus-
gegossen ist in unsere. Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben
wurde (R6m 5, 5). Wir konnen zwar unserem Liebeswollen durch den Gehor-
sam Ausdruck verleihen, wir konnen versuchen, ,Abba, Vater® zu rufen;
aber erst wenn wir im Heiligen Geist, dem Geist des Sohnes, so rufen, werden
wir vom Vater auch gehort (vgl. Rom 8, 15), weil dann der in uns wohnende
Heilige Geist mit uns und fiir uns ruft (Gal 4, 6). Kénnen wir doch nicht ein-
mal den Namen Jesus — vor Gott giiltig — aussprechen, aufler im Heiligen
Geist (1 Kor 12, 3). Unser nurmenschliches Kindesgebaren im Gehorsam wére
ohnmaichtig, das Rufen unseres gottleeren Herzens wiirde wirkungslos verhal-
len, wiirde unsere Herzenssprache und -gebérde nicht durch den Geist Jesu
Christi Gbersetzt in die Sprache Gottes, unser Gehorsam in das tibernatiir-
liche Verhalten des Kindes zum Vater.

Jesus kam ,von oben’, um uns ,Weg' zu sein, der uns, die wir von unten
kommen, nach oben fiihrt. Als Menschensohn stellt er sein ewiges Sohnesver-
haltnis — fiir uns erfahrbar und nachahmbar — im Gehorsam dar, damit wir
in der Nachahmung seines Gehorsams — wenigstens skizzenhaft — das
Wunschbild unserer Gotteskindschaft zeichnen, das der Geist der ,Kind-
annahme’ (viodeoia) verwirklichen will. Denn Gott nimmt dieses Kinderzeich-
nen ernst. Deshalb hat Christus seinen Worten: ,Wenn einer mich liebt,
wird er meine Worte beobachten (Joh 14, 24) das andere hinzugefiigt: ,Und
mein Vater wird ibn lieben und wir werden kommen und Wohnung bei ihm
nehmen®,

Ein wesentlicher Unterschied darf freilich zwischen Christi Liebesgehor-
sam und dem unsrigen nicht iibersehen werden. Bei Christus war die ,Uber-
setzung® seiner ewigen Sohnesliebe in den gottmenschlichen Gehorsam, wenn
er schon eine menschliche Natur annabm, eine notwendige: er hitte nicht
Mensch werden konnen, wenn Gott nicht vorausgesehen hitte, dal sein
menschlicher Wille den Willen des Vaters in allem bejahen wiirde. Dagegen
ist die ,Riickiibersetzung’ unseres Gehorsams in die iibernatiirliche Kindes-
liebe durch den Heiligen Geist ein freies Geschenk Gottes. Allerdings sind
wir dieses Geschenks — nicht nur aufgrund der schon angefithrten Offenba-
rungsworte — sicher; es ist uns garantiert durch den ganzen Sinn der Mensch-
werdung selbst: Er, der Sohn Gottes von Natur war, ist gehorsamer Mensch
geworden, damit wir Ungehorsame an seinem Vorbild iernen und so Adop-
tivkinder Gottes werden konnen, ,Erben Gottes und Miterben Christi®
(R6m 8, 17).





