Krise und Problematik
des kirchlichen und religiésen Gehorsams heute

Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

Die Literatur iiber den kirchlichen und religiosen Gehorsam ist in den letzten
Jahren fast uniibersehbar geworden. Aber diese Fiille ist nicht etwa der Nieder-
schlag eines blilhenden Lebens aus dem Geiste Christi, des ruhigen und frohen
Besitzes geheiligter Uberlieferung, sondern der Unruhe und Krise, des Fragens
und Suchens, des Verteidigenmissens und Abwehrens, der Vertiefung und Neu-
begrindung.

1. Der Gehorsam steht bei uns nicht hoch im Kurs. Alle Welt schreit vielmehr nach
Freiheit und Selbstbestimmung, die Vdlker ebenso wie der Einzelne. Demokratie
ist das Stichwort der Zeit. Der Durchschnittsmensch sieht darin die relativ beste
Garantie, in seinem Privatleben unbehelligt zu bleiben, sich gegen Eingriffe in
seine personliche Sphére durch Michte von auflen wehren und zu Interessengruppen
zusammenschlieBen zu kénnen. Das GemeinschaftsbewuBtsein ist schwach entwidkelt.
Staat und Kommune haben in den Augen der meisten nichts anderes als eine
»Verkehrsregelung® zu besorgen, damit der Betrieb lauft.

Das eifersiichtige Bedachtsein auf Freizeit und einen méglichst grofen Spielraum
des FEigenlebens und der Eigenentscheidung geht aber nicht aus dem Bediirfnis
einer starken Personlichkeit hervor, sondern verrit deutlich Ziige einer fast krank-
haften Empfindlichkeit. Das Ungebundenseinwollen ist nur die Reaktion auf die
erfahrene Diktatur, nicht nur im politischen Bereich, sondern noch mehr in der
Wirtschaft, im Beruf und in allen Zweigen des 6ffentlichen Lebens. Mannigfacher
Art sind die Bindungen, in denen der Mensch heute steht, fiir die allermeisten ist
der Tag schon von vornherein geregelt und festgelegt, der personlichen Initiative
sind in der techmisierten und genormten Welt enge Grenzen gezogen. Die auf-
erlegten Fesseln werden stumm und freudlos getragen. Der erzwungene ,Gehor-
- sam“ hat den Sinn fiir den wahren Gehorsam verkiimmern lassen. Das Wort hat
darum einen schlechten Klang.

Will der Mensch aber wirklich aus der Bevormundung und demi Gebundensein
durch Gesetz und Organisation heraus? Ist sein Ruf nach Freiheit und Selbst-
bestimmung echt? Das kann man wohl kaum behaupten. In der Tiefe der Seele
begegnet man einer gefdhrlichen Zwiespiltigkeit. Derselbe Mensch, der den Zwang
abschiitteln will und ein fanatischer Verfechter der Freiheit ist, verfallt in tausend-
faltiger Weise der Diktatur. Parteien, Parolen, bffentliche Meinung, Reklame,
Moden und Gewohnheiten beherrschen sein Urteil und sein Handeln. Er fihlt sich
am wohlsten in der anonymen Masse. Obwohl er die Rechte des Staates auf ein
Minimum beschrinken will — aber nicht wegen des Subsidiaritaisprinzips und
zugunsten der Eigenverantwortung von Familie und freier Gemeinschaft —, ruft er
in einem fort nach der Hilfe dieses Staates, auf die er ein selbstverstindliches
Anrecht zu haben glaubt. Man darf daher den oft gehdrten und schén klingenden



Krise und Problematik des Gehorsams heute 13

Worten von der freien Personlichkeit, von Personlichkeitsbildung und -ent{altung
nicht zu sehr tranen. Sie sprechen von Dingen, die in Wirklichkeit selten anzu-
treffen sind.

2. Das alles ist nun auch fiir das Leben innerhalb der Kirche und ihrer Gemein-
schaften, selbst fiir die Orden, von Bedeutung. Denn niemand kann sich dem Zeit-
geist ganz entziehen. Auch hier macht sich der fehlende Sinn fiir den Gehorsam und
die mangelnde Kraft, ihn zu iiben, bemerkbar. Das zeigt sich zundchst einmal in
einem Ubermaf) an Kritik, die bis zur Respektlosigkeit geht. Die Laien kritisieren
den Klerus und seine Anordnungen, der Klerus kritisiert seine ,kirchiiche Behorde®.
wie man bezeichnenderweise sagt, die Oberhirten nicht ausgenommen, die Ordens-
leute kritisieren ihre Oberen. Vorgesetzte und Einrichtungen werden unbarmherzig
unter die Lupe genommen. Keine Schwichen und keine Unzulinglichkeit bleibt
dem kritischen Auge der Untergebenen verborgen. und wo gébe es heute nicht
Gelegenheit genug, solche zu entdecken. Aber das alles kommt nicht aus einer
ruhigen, objektiven Uberlegenheit, sondern aus einer Verwunderung und Gereizt-
heit, die Schwiche und Unsicherheit anzeigen. In tieferen, unterbewufiten Schich-
ten der Seele leben nicht wenige in einer instinktiven Abwehrstellung gegen jeden
Befehl. Aus dieser Verteidigungshaltung, einem verkrampften Selbstbehauptungs-
willen kommen die meisten Schwierigkeiten im Gehorsam: Verschlossenheit, Mifi-
trauen, Mangel an Wohlwollen und Hingabebereitschaft, Blindheit fir die Griinde
anderer, Beharren auf dem eigenen Urteil, Ichhezogenheit, Widerspenstigkeit und
Sich-nicht-cinfiigen-kénnen. Die Kritik ist dann nur cine Folgeerscheinung. In ihr
reagiert der Mensch am leichtesten seine Verletzbarkeit und seine Unzufriedenheit
mit sich selbst ab. Die Ursache fiir die eigenen Lebensschwierigkeiten wird drauflen
und in anderen gesucht.

Der Gehorsamskrise bei den Untergebenen entspricht aber auch eine solche bei
den Vorgesetzten, und zwar aus den gleichen Griinden. Denn ebenso wie normaler-
weise nur eine starke Personlichkeit, ein in sich ausgewogener Mensch, einen echien
Gehorsam leisten kann, der also einen personalen Wert darstellt, so kann audh nur
eine starke Personlichkeit in rechter Weise regieren und befehlen. Die oben genann-
ten Schwichen der heutigen Zeit und des heutigen Menschen machen sich hier in
zweifacher Weise als eine Gefahr fiir den Gehorsam geltend, einmal in einer allzu
grofien Nachgicbigkeit gegentiber dem Dringen und Figenwillen der Untergebenen,
in einem Buhlen um ihre Gunst, und — als Gegenstiick dazu — in Enge, standiger
Uberwachung, Haufung von Geboten und Rigorositit. In beiden Fillen mangelt es
an Kraft, Selbstsicherheit und Vertrauen. Die Angst, der Aufgabe nicht gewachsen
zu sein, es an Festigkeit fehlen zu lassen, die Ziigel der Regierung aus der Hand
genommen zu bekommen, die Ubersicht zu verlieren, beherrscht das BewufBtsein,
alles schlechte Voraussetzungen firr eine gute Regierung. Nachgiebigkeit hat die
allmihliche Auflosung des Gehorsams zur Folge, Hianfung der Gebote erzeugt
Legalismus (darum warnt schon der hl. Thomas die Pralaten vor der Uberschdtzung
des Gesetzes: praelati abstinere debent a multitudine praeceptorum, S. Th. II, IT qu
105 a 1 ad 3), Rigorositit aber liegt wie ein Albdruck auf einer Gemeinschaft
und 138t den freudigen Gehorsam nicht aufkommen. Die Klage iiber den Mangel



14 Friedrich Waulf

an guten Vorgesetzten (bei Frauen naturgemifi mehr als bei Minnern) ist noch
grofler als die Klage iiber schwierige Untergebene; vor allem wiegt dieser Mangel
schwerer. Im ubrigen verstirkt eine Schwierigkeit die andere. Erst beides zusam-
men verscharft die heutige Sitvation oft zu einer Krise des kirchlichen und religidsen
Gehorsams.

3. Es wire aber einseitig, diese Krise nur anf die Schwichen des hentigen Men-
schen zuriickfiihren zu wollen. Sie ist auch sachlich begriindet. Die wachsende Diffe-
renzierung der Welt hat das Gemeinschaftsleben erschwert. Die Organisation der
Kirche und der Orden gleicht verwaltungstechnisch der Organisation weltlicher
Unternehmungen. Mit dem Apparat nimmt aber auch die Neigung zu, moglichst
viel zentral zu stemern. Wer mochte behaupten, daf man in kirchlichen Kreisen
dieser Neigung, soweit sie eine Gefahr bedeutet, immer geniigend widersteht?
Anderseits verlangen viele Aufgaben in unserer Zeit ein fachliches Konnen, das
picht jedem zur Verfigung steht. Dadurch ist mancher Untergebene seinem Vor-
gesetzten in seinem Fach und Gebiet uberlegen. Ferner ist durch die staatliche
Gesetzgebung vieles so festgelegt, dafl es dem Entscheidungsbereich der kirchlichen
Obern entzogen wird, z. B. in Schulen oder Krankenhaunsern. Aus all dem kommt
Lieute dem Untergebenen haufig eine weit grofiere Selbstindigkeit zu, als dies frither
der Fall war. So stehen sich, wie in der Welt iiberhaupt, auch in der Kirche und in
den Orden zentripetale und zentrifugale Tendenzen gegeniiber, beide aus Ge-
gebenheiten und Notwendigkeiten der modernen Welt heraus erwachsen. Daraus
ergeben sich eine ganze Reihe von schwerwiegenden Fragen, die das Verhiltnis
zwischen Vorgesetzten und Untergebenen nicht unwesentlich berthren. Man spricht
geradezu von einem Gestaltwandel des kirchlichen und religiésen Gehorsams. Dafl
dieser Wandel nicht immer der christlichen Auffassung des Gehorsams oder gar
dem Verstindnis des Ordensgehorsams, der auf der Vollkommenheit der evange-
lischen Rite aufbaut, zugnte gekommen ist, liegt anf der Hand. Aber man kann die
einmal gewordenen Verhiltnisse nicht riickgingig machen. sondern mufl ihnen
Rechnung tragen. Es ist darum verstindlich, wenn man in vielen Ordensgemein-
schaften {vor allem auch in den kleineren) eine gewisse Unsicherheit feststellt; von
der Riickkehr zur alten Strenge bis zur gefdhrlichen Auflockerung der Gehorsams-
bindung sind alle Schattierungen anzutreffen.

Worin bei den Einsichtigen Einmiitigkeit besteht, ist dies: Die Orden und Ge-
nossenschaften (ihnliches gilt aber auch fiir die Erziehung der Alumnen in den
Priesterseminaren) haben ihre Kandidaten viel mehr, als dies bisher geschah, zur
Selbstindigkeit, zur eigenen Urteilsfindung za erziehen. Dazu mufl man ihnen von
friih aof einen grofieren Spielraum der Eigenentscheidung zugestehen; am dringend-
sten scheint das in religidsen Frauengemeinschaften betont werden zu mussen.
Dieser Spiclraum ist aber micht vorhanden, wenn der ganze Tag von Gemein-
schaftsiibungen in Anspruch genommen wird, ebensowenig, wenn man sein Leben
nur in Gemeinschaftsriumen zubringt. Das geht im allgemeinen iiber die Kraft des
heatigen, oft sehr differenzierten Menschen, selbst wenn er noch so viel guten
Willen mitbringt. Auch das Ordensleben mufl mehr sein als nor ein Nach-Vorschrift-
Handeln. Der Mensch bedarf der Moglichkeiten, seine Krifte zu entfalten und etwas



Krise und Problematik des Gehorsams heute 15

selbstindig zu gestalten. Sonst erlahmt seine Initiative und er verkiimmert. Vor
allem in seinem personlichsten Bereich, in seinem unmittelbaren Verhiltnis zu Gott
hat er ein grofes Mafl von Freiheit notwendig. Es ist heute einfach nicht mehr
moglich, sein ganzes Leben lang neben dem Chorgebet auch noch die Betrachtung
mit anderen gemeinsam zu machen und dabei an einen vorgegebenen Stoff gebun-
den zu sein. Es ist noch weniger mdglich, wenn selbst Priester (wie es tatsichlich
vorkommt) gemeinsam ihre Gewissenserforschung machen und nach einem vom
Obern angegebenen Rhythmus von Punkt zu Punkt {adoratio. examen conscientiae,
contritio, propositum!) in ihrem Gebet bestimmt werden. Man erlebt hente nicht
selten, daf Ordensleute, auch in den beschaulichen Konventen, durch die Mono-
tonie ihres Lebens und die allzustarke Einschrinkung ihres personlichen Bereiches
entweder allmihlich abstumpfen oder aber in ernste Lebenskrisen geraten, so daf
sie entweder legalistisch handeln oder tiberhaupt die Fesseln des Gehorsams abzu-
schiitteln suchen. Man sollte dafiir nicht immer gleich die Menschen verantwortlich
machen, sondern auch einmal nachforschen, wieweit das System als solches daran
die Schuld trigt, der Tages- und Lebensrhythmus der Gemeinschaft.

4. Die zahlreichen Schwierigkeiten und Schwéchen menschlicher und institutionel-
ler Art, die sich der Einordnung in e¢in Gemeinschaftsleben und der Unterordnung
unter den Befehl eines Vorgesetzten entgegenstellen, haben mit dazu beigetragen,
daB das Verstindnis fiir den christlichen Gehorsam, insbesondere fiir den evangeli-
schen Rat des Gehorsams, auch bei gldubigen Katholiken sehr zuriickgegangen ist.
Nur wenige haben eigentlich noch eine rechte Vorstellung davon, dafl der Gehorsam
etwas mit der Nachfolge Christi, mit der Anteilnahme an seinem Kreuz wie an
seiner Glorie zu tun hat. Das zeigt sich am erschiitterndsten in dem krassen Unver-
stindnis vieler Laien fiir das Ordensleben. Fiir das Geliibde der Armut hat man
heutzutage Sinn, fiir das der Jungfraulichkeit und Keuschheit beginnt man ihn
wieder zu bekommen, aber der Gehorsam der Ordensleute bleibt den meisten etwas
Riickstindiges und Unvollziehbares.

Als vor einigen Jahren Hans Urs von Balthasar in der damaligen Wochen-
zeitung ,Michael® (vom 20. September 1953) in ungeschminkter Weise die Lehre
der Uberlieferung vom Wesen des Ritestandes, des Ordenslebens darzustellen
suchte, da fand er schirfsten Widerspruch, der sich nicht zuletzt gegen die Forde-
rung und Begriindung des Gehorsams wandte. In einer der Zuschriften (vom 6. De-
zember 1953) hief es z. B.: ,Es ist erstaunlich, dafl man in der katholischen Kirche
den Gehorsam so stark abstellt auf das Vorgesetztenverhiltnis, und die Forderung:
,Man mufl Gott mehr gehorchen als den Menschen® kaum oder gar nicht mehr in
Erscheinung tritt. Und gerade die Unterwerfung des Menschen unter den Men-
schen ist in der heutigen Zeit wirklich nicht mehr angebracht und zumutbar. Wenn
¢in miindiger Mensch sich noch benimmt wie ein Schulkind oder wenn er noch so
behandelt wird, dann ist dies ein Zeichen von Anormalitit und wird auch so von
jedem Gesunden empfunden. Im selben Sinne werden veraltete Methoden der
Kirche einfach abgelehnt.“ Karl Thieme anerkennt in einer spiteren Zuschrift
(,Michael vom 10. Januar 1954) zwar die Berechtigung des evangelischen Rates
des Gehorsams, will ihn aber auf wenige Auserwihlite und im Grunde auf die



16 Friedrich Wulf

beschaulichen Orden beschrankt wissen. Fir Menschien, die mitten in der Welt und
in der Weltarbeit stehen, ist nach ihm dieser Gehorsam ¢in Unding. ,Was den
unbedingten Ordensgehorsam anlangt“, sagt er, ,der als asketische Ubung nach
volligem Welt- und Werkverzicht tief sinnvoll ist und hdchsten Respekt verdient,
so mufl doch wohl einmal ganz offen iiber seine Gefahren und Grenzen in mehr
weltverbundenen Institutionen gesprochen werden, um zu zeigen, dafl es ernste
Griinde gibt, sich eher iiber die Begrenzung als iiber immer neue Ausweitung solchen
Gehorsams den Kopf zu zerbrechen ... Wer sich auf Wege der Mystik gernfen
fithlt, dem mag als innerer Schutz vor deren Gefahren jener Gehorsam geboten
sein, ohne den es leicht zu den schwindelerregenden Abenteuern kommt, die sich
bis zum scheinfrommen Selbstvernichtungsrausch steigern kénnen ... Wo Anarchie
droht, mag der ,absolute Gehorsam‘ gegenitber menschlichen Oberen heilsames
Gegengift sein; so entstand er ja schlieBlich als unentbshrliche Klosterzucht gegen-
tiber dem gesetzlosen Anachoretentum der ersten Jahrhunderte. Uns durchschnitt-
lichen Christen gestatte man aber, es bei der tdglichen — und fir viele heutzutage
recht harten — Probe bewenden zu lassen, die Beruf und Ehe mit sich bringen, auch
ohne Weltorden und Gehorsamsgeliibde®.

Es sei hier nicht im einzelnen auf diese Einwiirfe eingegangen. Es lohnt sich
deswegen nicht, weil sie alle aus der gleichen Wurzel kommen, die es aufzugraben
gilt. Wohl ist wahr, dafl der Gehorsam im Vollsinn des Rates immer nur die Sache
derer ist, die dazu von Gott durch eine besondere Gnade berufen werden. Aber es
steht uns nicht zu, die Zahl dieser Berufenen von vornherein auf ein Minimum zu
beschrinken, sie als eine Art von Ausnahmemenschen zu betrachten. Das sind sie
niamlich gerade nicht. Sie sind vielmehr, christlich gesehen, die eigentlich ,Nor-
malen®, die den Geist Christi, und das ist der Geist des Gehorsams, am vollkom-
mensten zum Ausdruck bringen wollen. Nur wer das verstanden hat, wird hell-
hérig firr den Ruf Gottes, wo und wie immer er ihn trifft. Denn im Grunde ruft Gott
alle Menschen durch Christus und seine Kirche in einen Gehorsam hinein, der nur
im Glauben zu verstehen und zu verwirklichen ist. Jeder Christ mufl vom Geist des
Gehorsams Christi erfiillt sein und aus diesem Geiste leben. Nur so ist seine Licbe
zu Gott echt, weil von Selbstsucht gereinigt. Daraus erhellt schon, dafl es auch
unsinnig wire und eine Anmaflung bedeuten wiirde, den evangelischen Gehorsam
als eine asketische Sonderleistung zu betrachten und ihn dem beschaulichen und
mystischen Leben vorzubehalten. Das hiele an seinem Sinn vorbeischen. Wenn der
Gehorsam den Menschen von der unlauteren Anhinglichkeit an die Geschépfe,
von der Welt, insofern sie ihn von Gott abzieht, von sich selbst, von allem Eigen-
sinn und falscher Selbstbehauptung frei machen will, dann hat niemand den
Gehorsam so sehr notwendig als gerade der, der mitten in der Welt steht und
tiglich mit den Dingen der Welt umgeht. Denn niemand ist so in seinem Heil
gefihrdet wie er. ,Wo aber Gefahr ist, wichst das Rettende auch® (Hdlderlin).
Gerettet wurden wir durch den Gehorsam Christi, der nicht nur ein innerlicher
Gehorsam dem Vater gegeniiber war, sondern ein sichtbarer Gehorsam Menschen
gegeniiber. In den Menschen gehorchte Christus Gott. Es ist also ein nur allzu
natiirliches und von der Erbsiinde bestimmtes Denken, den religiésen Gehorsam als
Unmiindigkeit zu bezeichnen und ihn darum fir einen modernen Menschen als



Krise und Problematik des Gehorsams heute 17

untragbar anzusehen. Nicht nur daf hier der Gehorsam einfachhin mit dem Gehor-
sam des Kindes gleichgesetzt wird, wo doch der Kindesgehorsam nur eine unvoll-
kommene Form des Gehorsams darstellt; es fehlt hier vielmehr im tiefsten an
Glaubenssinn, an iibernatiirlichem Verstindnis fiir die Art und Weise unserer Er-
16sung, firr das Kreuz Christi und seine Heilsbedeutung.

Das gilt aber nicht nur fir sehr viele Laien. Dieses Unverstandnis fiir das Ge-
heimnis des Kreuzes, dieser Mangel an Glaubenssinn ist auch bei vielen Priestern
und Ordensleuten festzustellen. Rationalismus und natiirliches Denken haben sich
auch hier haufig eingeschlichen. Dabei ware gerade heute, wo die Schwierigkeiten
fir Gehorchende und Befehlende so groff geworden sind, kaum etwas so notwen-
dig wie Glaubensgeist und ein Denken vom Kreuze Christi her. Da die ganze Zeit
mit ihrem Komfort und ihrem Leistungsstreben, ihrem Freiheitsdrang und ihrer
Selbstbezogenheit dem Geist des Gehorsams so entgegensteht, muf dieser Geist
wieder ausdriicklich bewufit gemacht und eingeiibt werden. Es gehért vielleicht mit
zu den wichtigsten Aufgaben, die dem Christen, vor allem den Priestern und
Ordensleuten, heute von Gott gestellt sind, den Geist des Gehorsams der Welt
vorzuleben.

5. Man gewinnt den Eindruck, dafl diese Aufgabe in ihrer Bedeutung mehr
und mehr erkannt wird. Das zeigt einmal das Anwachsen der aszetischen Literatur,
die durch ihren Riickgriff auf die Quellen, auf Schrift und geistliche Uberlieferung,
nicht wenig zu einer vertieften Schau des Gehorsams beigetragen hat. Wir wissen
wieder neu, welche zentrale Stellung der Gehorsam im Leben Christi und — in
seiner Nachfolge — im Leben aller Ordensstifter einnimmt. Wir wissen wieder,
dafl der kirchliche Obere (der Bischof, der Ordensobere) im tiefsten auch der pater
spiritualis, der geistliche Vater sein sollte und dafl dementsprechend aller Gehor-
sam in der Kirche ein Kindesgehorsam sein miifite {der sich nur teilweise mit dem
natiirlichen Kindesgehorsam deckt) und es darum auch nur soweit ist, als der
Christ aus der Gnade der Kindschaft lebt und diese Gnade sein Denken und
Handeln bestimmt. Wir wissen wieder, daf} die freiwillige Ubernahme des evange-
lischen Rates des Gehorsams die Ubernahme des Kreuzes Christi bedeutet und
darum notwendig die Kreuzigung des selbstsiichtigen Menschen zur Folge haben
mufl. Von daher bekommen die erhohten Schwierigkeiten fiir die Verwirklichung
des Gehorsams heute ihren besonderen Sinn. Wir erkennen, dafl wir im Ja-sagen
zu diesen Schwierigkeiten einzigartige Chancen haben, Christus dhnlich zu werden
und seinem Werk verbunden zu sein. Kein Wunder, wenn darum auch das Ver-
langen wichst, dem Gehorsam in seinem Leben neuen Ausdruck zu verleihen, nach
Moglichkeiten zu seiner konkreten Verwirklichung zu suchen.

»Ich weiche nicht von der Wahrheit ab“, schreibt René Voillaume, der General-
obere der Kleinen Briider Jesu, in seinem berithmten Buch «Au cceur des Masses»
(deutsche Ausgabe, Freiburg, S. 200), ,wenn ich behaupte, daR die Fraternititen
seit einigen Jahren den Wert einer vermehrten Ubung des Gehorsams im taglichen
Leben neu entdecken ... Ich weiff, dafl manche auf der Suche nach dem richtigen
Begriff vom religiésen Gehorsam sind, und kenne die Vorbehalte, die sie in bezug
auf die Disziplin machen, deren Existenzberechtigung sie nicht begreifen und unter



18 Friedrich Wulf

der sie vielleicht schon im Rahmen einer schlecht gehandhabten Gemeinschafts-
erzichung gelitten haben. Darum scheint mir der Ausdruck ,Neuentdeckung der
Ubung des Gehorsams im tdglichen Leben® fiir eine grofle Zahl von euch zutreffend
zu sein®. Zugleich wird hier deutlich, dafl es bei dieser Neuentdeckung um eine
Neugestaltung des Gehorsams geht, um eine Form des Gehorsams nédmlich, die
der Arbeit in der Welt und der Sitnation des Einzelnen mehr angepafit ist, ,Unsere
kleinen Fraternititen mit ihrer sehr biegsamen Regel, in denen oft jeder Bruder
allein zur Arbeit geht und jeder einen anderen Tagesplan hat, sind der Gefahr
ausgesetzt, selten Gelegenheit zum Gehorsam zu bieten. Das ist ein grofler Mangel,
wenn man bedenkt, was der Gehorsam bedeutet, um zu einer Liebe ohne Selbst-
tauschung zu gelangen. Aber dieser Mangel kann nicht nur vermieden, sondern er
kann auch zur Gelegenheit fiir einen noch personlicheren Gehorsam umgewandelt
werden . .. Ich méchte sagen, daf jeder Bruder dem Gehorsam zuvorkommen muf.
Man mufl dariiber nachdenken, ihn wollen und freiwillig seine Tatigkeit dem
Segen Christi unterstellen: darin besteht unser Gehorsam. Es bedarf hier eines
Glaubensgeistes, der auf den leisesten Wink reagiert ... Wenn ihr eurem Oberen
nicht zuvorkommt, um ihn um seine Ansicht zu fragen und auch eure unbedeutenden
Taten ihm zu unterwerfen, werdet ihr nicht gehorsam sein. Aber dieser Méglichkeit
darf ein Kleiner Bruder sich gar nicht aussetzen. Ihr mafit zum Oberen gehen, nicht
weil ihr euch gut mit ihm versteht oder weil ihr Vertrauen in sein Urteil habt,
sondern weil ihr eure Liebe zu Christus anders als nur in Worten beweisen wollt,
indem ihr ihm freiwillig euer Tun unterstellt® (ebd. 214).

Worum es hier und iiberall, wo um eine Neugestaltung des Gehorsams gerungen
wird, geht, das ist die Vereinbarkeit einer vollkommenen Hingabe des Willens an den
Willen des Oberen mit einer groferen Eigénverantwortung, mit dem schirferen
Hinhorchen auf die Stimme Gottes in der jeweiligen Situation, mit der Initiative
des Einzelnen, mit dem Ernsternechmen der ,weltlichen® Berufsarbeit. Das hat die
immer stirker hervortretende Weltaufgabe des Christen und die Erkenntnis jhrer
Bedeutung fiir das Reich Gottes mit sich gebracht. Am greifbarsten wird dieses
Bemiihen um eine Anpassung des religiosen Gehorsams an die verdnderte Zeitlage
in den ,Weltlichen Instituten* (vgl. J. Beyer, Les instituts séculiers, 11. Teil,
3. Kap.). Dort werden alle Berufe und auch die natiirlichen Gehorsamsbindungen
in den religiésen Gehorsam mit hineingenommen. Aus dem gleichen Verlangen,
in allem moglichst vollkommen den Willen Gottes zu tun, entspringt auch das
Bestreben vieler Laien und Weltpriester ohne strenge Gemeinschaftsbindung (und
ihre Zahl wichst), sich in irgendeiner Form des Gehorsams einem anderen zu unter-
stellen, sei es dem Beichtvater, dem Seelenfithrer oder (wie in der Unio Apostolica)
cinem eigens dafiir ernannten Priester. Ein Zeichen dafiir, dafl die Erkenntnis
wieder lebendig zu werden beginnt, wie sehr der Gehorsam zur Vereiniguog mit
Gott und zur Lauterkeit der Arbeit beitrdgt.

Uberschaut man einmal die ganze Entwicklung der letzten Jahre, so darf man
die Hoffnung hegen, dafl wir in Hinsicht auf dic Hochschitzung des religidsen
Gehorsams an einem Wendepunkt stehen. Auf der einen Seite findet sich der
Mensch von heute in Gefahr, im Sog der Masse und im Strudel des modernen Le-



Bibliographie iiber den Gehorsam 19

bens zu versinken, und die Versuchung liegt allzu nahe, nach jedem griinen Halm
am Ufer der {vermeintlichen) Freiheit zu greifen, um nur sein nacktes Leben als
Individuum zu retten, in der Not ganz vergessend auf die eigene Verbundenheit
mit der aufler- und itberindividuellen Seinsordnung und der damit notwendigen
Ein- und Unterordnung in Verantwortung. Anderseits wird vielerorts das Gefiihl
wach, dafl gerade diese Ein- und Unterordnung, verantwortungsbewufit iibernom-
men, mehr als alles andere dazu angetan ist, den Menschen zur Freiheit in Gott zu
fithren und so erst die echte christliche Persénlichkeit werden zu lassen.

Wie immer in der Geschichte der Kirche, gebiert die Not neues Leben. Wenn es
aufs Ganze geschen auch immer nur wenige sind, die im freiwilligen Gehorsam
und im Gehorsam des Alltags den gehorsamen Herrn in besonderer Weise nach-
ahmen wollen, so kommt doch dieser ,kleinen Herde“ die Aufgabe zu, den Unge-
horsam unserer Zeit zu itberwinden und die Menschen zum Gehorsam Christi zu-
ritckzufithren.

Bibliographie iiber den Gehorsam (seit 1945)

L. Anderson, Kloosterlijke Gehoorzaamheid (Tijdschrift voor Geestelijk Leven, Ant-
werpen, 11 [1955] 97 ff; 180 ff).

G.Badini, L'obbedienza nella Bibbia (Vita Cristiana = VCr, Firenze, 23 [1954] 299 ff).

C.Baldini (Bischof von Pienza), ,Promitto oboedientiam* (VCr 23 [1954] 384 ff).

J. Beyer S.]., Les instituts Séculiers, Bruges 1954, 113 ff.

P.BletS. ]., Note sur les origines de l'obéissance ignatienne (Gregorianum, Rom, 35 [1954]
99 ff}.

A. de Bovis S.J., De Pobéissance ¢ U'Eglise (Nouvelle Revue Théologique = NRTh,
Louvaim; 707[1948] 20 ff).

A.deBovisS. ], Obéissance et liberté (NRTh 77 [1955] 282 ff).

R. CaiO.P., Lobbedienza di Gesi Cristo (VCr 23 [1954] 313 ff).

P.-Th. Camelot O.P. Obéissance et liberté (La Vie Spirituelle = VSp, Paris, Februar
1952, 154 ff).

R.Carpentier S.J., Aspects de Uobéissance (Revue des Communautés Religieuses =
RCR, Louvain, 27 [1955] 121 ff).

C.Colombo, I laici e U'obbedienza alla Chiesa (VCr 23 [1954] 353 ff).

J-Daniélous8S.]., Les conseils évangeligues (VSp Juni 1948, 660 ff).

A.D cﬂl)ch ard S.]., Obéissance et tradition religieuse (RCR 23 [1947] 156 ff; 24 [1948]
13 ff).

G.DumeigeS.]., La genése de Uobéissance ignatienne (Christus, Paris, Nr. 7, 314 ff).

J-Brabants, Remarques sur lobéissance de jugement suivant Saint Ignace (Collectanea

Ve Midlinicasia 1953, 652 ff).

J-Endres CssR, Ist der Gehorsam des Menschen unwiirdig? (Die Neue Ordnung, Pader-
born, 9 [1955] 23 ff).

K.Ef er O.F. M., Gehorsam und Freiheit (Wissenschaft und Weisheit = WW, Disseldorf,
13 [1950] 142 ff).

K.ER ?f ; O.F.M,, Die Gehorsamsauffassung des hl. Franziskus von Assisi (WW 15 [1952]
161

H.-M.P.P.Féret, Surlaterre comme au ciel. Le vrai drame de Hochwilder (Les éditions
du Cerf, Paris 1953).



20 Bibliographie iiber den Gehorsam

J. Fuchs S.]., Das Gehorsamsgeliibde gegeniiber dem Seelenfiihrer (Geist und Leben =
GuL 26 [1953] 152 ff).

G. Gillemann S.]J., L'obéissance dans notre vie divine (Christus Nr. 8, 466 ff).

M. Giuliani S.]., Nuit et lumiére de I'obéissance (Christus Nr. 7, 349 ff).

J. Guillet S.J., L’obéissance de Jésus-Christ (Christus Nr. 7, 298 ff).

F. Heer, Die Wiedergeburt des katholischen Gehorsams (Hochland, Miinchen, 47 [1955]
497 ff).

Henry A.-M. O.P., Obéissance commune et obéissance religieuse (Supplément de la VSP
26 [1953] 249 ff).

E. Heufelder O.S.B., Die evangelischen Rite. Die biblisch-theologischen Grundlagen
des Ordenslebens im Blick auf seine Erneuerung in unserer Zeit, Wien 1953.

H. Holstein S.]., Le mystére de I'obéissance (Etudes, Sept. 1953, 145 ff).

A.Lauras S.]., Lobéissance dans I'Eglise (Christus Nr. 7, 428 ff).

M.-E. Leger O.P., Lobéissance religieuse du P. Lacordaire (VSp Oktober 1955, 269 ff).

J.LoosenS.J., Gestaltwandel im religidsen Gehorsamsideal (GuL 24 [1951] 196 ff).

A.Lupi O.P, Teologia dell’ obbedienza (VCr 23 [1954] 337 ff).

Marianus, L'obbedienza di Maria SSma (VCr 23 [1954] 330ff).

H. Mongenet S.]., Les Jeunes n’hésitent pas devant U'obéissance religieuse (Christus
Nr. 7, 413 ff).

F.Mufiner, Die evangelischen Rite und das Evangelium (Ben. Monatschrift, Beuron, 30
[1954] 485 ff).

M. Nicolau S.]., Obediencia y personalidad (Manresa, Madrid, 25 [1958] 145 ff).

M.Olphe-Galliard S.]., La Lettre de Saint Ignace de Loyola sur la vertu d’obéis-
sance (Revue d’Ascétique et de Mystique, Toulouse, 30 [1954] 7 ff).

M. Pagliai, Educazione ed obbedienza (VCr 23 [1954] 365 ff).

C. Pairault S.]., Lobéissant tient-il parole? (Christus Nr. 7, 388 ff).

P. Palazzini, L'obbedienza nel Clero diocesano (VCr 23 [1954] 398 ff).

M.PontetS.]., Surla terre comme au ciel’, Essai de critique religieuse (NRTh 73 [1958]
1067 ff).

P.Philippe O. P, La portée du veeu d’obéissance (VSp Mai 1953, 509 ff).

P-R. Régamey O.P., Lépreuve de lUobéissance (VSp April 1951, 366ff).

O. Rousseau O.8.B., Obéissance et hiérarchie d'aprés I'ancienne tradition monastique
(Supplément de la VSp 26 [1953] 283 ff).

T.Sartory O.S.B., Das Christsein des Monches. Zur Wesensdeutung des Ordensstandes
(Ben. Monatschrift 29 [1953] 27 ff; 108 {f).

C.Snoek CssR, De idee der gehoorzaamheid in het Nieuwe Testament, Utrecht-Nijmegen
1952, —

A.deSoras, La doctrine catholique des exigences et des limites de I'obéissance (Revue
de Yaction populaire, Dezember 1953, 881 ff).

R.TandonnetS.]., L'obéissance religieuse, obéissance parfaite (Christus Nr.. 7, 332 ff).

F.TaymansS.J., Contrefacons de Uobéissance (NRTh 67 [1940/45] 31 ff).

D.ThalhammerS.]., Der religiése Gehorsam (Der Grofie Entschlufl = GrE 10 [1955]
252 1f); Der Gehorsam der Christen (ebd. 301 ff); Der freiwillige Gehorsam (ebd. 396 {f);
Das Mysterium des Gehorsams (ebd. 449 ff); Einsatz und Gewinn (ebd. 508 ff).

J. Thomas S.]., Méditation d’un Supérieur (Christus Nr. 7, 3781f; Ubersetzung in GrE
11 [1956] 159 f; 207 ff).

C.de Vincentiis O.S.B., Saper comandare (VCr 23 [1954] 370ff).

A. Vandenbunder, Seculiere gehoorzaamheid (Collat. Brugenses et Gandavenses 1
[1955] 510 ff).

... L'obéissance et la religieuse d’aujourd hui, Paris, Editions du Cerf 1953.





