
Krise und Problematik 
des kirchlichen und religiösen Gehorsams heute 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Die Literatur über den kirchlichen und religiösen Gehorsam ist in den letzten 
Jahren fast unübersehbar geworden. Aber diese Fülle ist nicht etwa der Nieder- 
schlag eines blühenden Lebens aus dem Geiste Christi, des ruhigen und frohen 
Besitzes geheiligter Überlieferung, sondern der Unruhe und Krise, des Fragens 
und Suchens, des Verteidigenmüssens und Abwehrens, der Vertiefung und Neu- 
begründung. 

1. Der Gehorsam steht bei uns nicht hoch im Kurs. Alle Welt schreit vielmehr nach 
Freiheit und Selbstbestimmung, die Völker ebenso wie der Einzelne. Demokratie 
ist das Stichwort der Zeit. Der Durchschnittsmensch sieht darin die relativ beste 
Garantie, in seinem Privatleben unbehelligt zu bleiben, sich gegen Eingriffe in 
seine persönliche Sphäre durch Mächte von außen wehren und zu Interessengruppen 
zusammenschließen zu können. Das Gemeinschaftsbewußtsein ist schwach entwickelt. 
Staat und Kommune haben in den Augen der meisten nichts anderes als eine 
•Verkehrsregelung" zu besorgen, damit der Betrieb läuft. 

Das eifersüchtige Bedachtsein auf Freizeit und einen möglichst großen Spielraum 
des Eigenlebens und der Eigenentscheidung geht aber nicht aus dem Bedürfnis 
einer starken Persönlichkeit hervor, sondern verrät deutlich Züge einer fast krank- 
haften Empfindlichkeit. Das Ungebundenseinwollen ist nur die Reaktion auf die 
erfahrene Diktatur, nicht nur im politischen Bereich, sondern noch mehr in der 
Wirtschaft, im Beruf und in allen Zweigen des öffentlichen Lebens. Mannigfacher 
Art sind die Bindungen, in denen der Mensch heute steht, für die allermeisten ist 
der Tag schon von vornherein geregelt und festgelegt, der persönlichen Initiative 
sind in der technisierten und genormten Welt enge Grenzen gezogen. Die auf- 
erlegten Fesseln werden stumm und freudlos getragen. Der erzwungene •Gehor- 
sam" hat den Sinn für den wahren Gehorsam verkümmern lassen. Das Wort hat 
darum einen schlechten Klang. 

Will der Mensch aber wirklich aus der Bevormundung und dem Gebundensein 
durch Gesetz und Organisation heraus? Ist sein Ruf nach Freiheit und Selbst- 
bestimmung echt? Das kann man wohl kaum behaupten. In der Tiefe der Seele 
begegnet man einer gefährlichen Zwiespältigkeit. Derselbe Mensch, der den Zwang 
abschütteln will und ein fanatischer Verfechter der Freiheit ist, verfällt in tausend- 
fältiger Weise der Diktatur. Parteien, Parolen, öffentliche Meinung, Reklame, 
Moden und Gewohnheiten beherrschen sein Urteil und sein Handeln. Er fühlt sich 
am wohlsten in der anonymen Masse. Obwohl er die Rechte des Staates auf ein 
Minimum beschränken will • aber nicht wegen des Subsidiaritätsprinzips und 
zugunsten der Eigenverantwortung von Familie und freier Gemeinschaft •, ruft er 
in einem fort nach der Hilfe dieses Staates, auf die er ein selbstverständliches 
Anrecht zu haben glaubt. Man darf daher den oft gehörten und schön klingenden 



Krise und Problematik des Gehorsams heute 13 

Worten von der freien Persönlichkeit, von Persönlichkeitsbildung und -entfaltung 
nicht zu sehr trauen. Sie sprechen von Dingen, die in Wirklichkeit selten anzu- 
treffen sind. 

2. Das alles ist nun auch für das Leben innerhalb der Kirche und ihrer Gemein- 
schaften, selbst für die Orden, von Bedeutung. Denn niemand kann sich dem Zeit- 
geist ganz entziehen. Auch hier macht sich der fehlende Sinn für den Gehorsam und 
die mangelnde Kraft, ihn zu üben, bemerkbar. Das zeigt sich zunächst einmal in 
einem Übermaß an Kritik, die bis zur Respektlosigkeit geht. Die Laien kritisieren 
den Klerus und seine Anordnungen, der Klerus kritisiert seine •kirchliche Behörde", 
wie man bezeichnenderweise sagt, die Oberhirten nicht ausgenommen, die Ordens- 
leute kritisieren ihre Oberen. Vorgesetzte und Einrichtungen werden unbarmherzig 
unter die Lupe genommen. Keine Schwächen und keine Unzulänglichkeit bleibt 
dem kritischen Auge der Untergebenen verborgen, und wo gäbe es heute nicht 
Gelegenheit genug, solche zu entdecken. Aber das alles kommt nicht aus einer 
ruhigen, objektiven Überlegenheit, sondern aus einer Verwunderung und Gereizt- 
heit, die Schwäche und Unsicherheit anzeigen. In tieferen, unterbewußten Schich- 
ten der Seele leben nicht wenige in einer instinktiven Abwehrstellung gegen jeden 
Befehl. Aus dieser Verteidigungshaltung, einem verkrampften Selbstbehauptungs- 
willen kommen die meisten Schwierigkeiten im Gehorsam: Verschlossenheit, Miß- 
trauen, Mangel an Wohlwollen und Hingabebereitschaft, Blindheit für die Gründe 
anderer, Beharren auf dem eigenen Urteil, Ichbezogenheit, Widerspenstigkeit und 
Sich-nicht-einfügen-können. Die Kritik ist dann nur eine Folgeerscheinung. In ihr 
reagiert der Mensch am leichtesten seine Verletzbarkeit und seine Unzufriedenheit 
mit sich selbst ab. Die Ursache für die eigenen Lebensschwierigkeiten wird draußen 
und in anderen gesucht. 

Der Gehorsamskrise bei den Untergebenen entspricht aber auch eine solche bei 
den Vorgesetzten, und zwar aus den gleichen Gründen. Denn ebenso wie normaler- 
weise nur eine starke Persönlichkeit, ein in sich ausgewogener Mensch, einen echten 
Gehorsam leisten kann, der also einen personalen Wert darstellt, so kann auch nur 
eine starke Persönlichkeit in rechter Weise regieren und befehlen. Die oben genann- 
ten Schwächen der heutigen Zeit und des heutigen Menschen machen sich hier in 
zweifacher Weise als eine Gefahr für den Gehorsam geltend, einmal in einer allzu 
großen Nachgiebigkeit gegenüber dem Drängen und Eigenwillen der Untergebenen, 
in einem Buhlen um ihre Gunst, und • als Gegenstück dazu • in Enge, ständiger 
Überwachung, Häufung von Geboten und Rigorosität. In beiden Fällen mangelt es 
an Kraft, Selbstsicherheit und Vertrauen. Die Angst, der Aufgabe nicht gewachsen 
zu sein, es an Festigkeit fehlen zu lassen, die Zügel der Regierung aus der Hand 
genommen zu bekommen, die Übersicht zu verlieren, beherrscht das Bewußtsein, 
alles schlechte Voraussetzungen für eine gute Regierung. Nachgiebigkeit hat die 
allmähliche Auflösung des Gehorsams zur Folge, Häufung der Gebote erzeugt 
Legalismus (darum warnt schon der hl. Thomas die Prälaten vor der Überschätzung 
des Gesetzes: praelati abstinere debent a multitudine praeceptorum, S. Th. II, II qu 
105 a 1 ad 3), Rigorosität aber liegt wie ein Albdruck auf einer Gemeinschaft 
und läßt den freudigen Gehorsam nicht aufkommen. Die Klage über den Mangel 



14 Friedrich Wulf 

an guten Vorgesetzten (bei Frauen naturgemäß mehr als bei Männern) ist noch 
größer als die Klage über schwierige Untergebene; vor allem wiegt dieser Mangel 
schwerer. Im übrigen verstärkt eine Schwierigkeit die andere. Erst beides zusam- 
men verschärft die heutige Situation oft zu einer Krise des kirchlichen und religiösen 
Gehorsams. 

3. Es wäre aber einseitig, diese Krise nur auf die Schwächen des heutigen Men- 
schen zurückführen zu wollen. Sie ist auch sachlich begründet. Die wachsende Diffe- 
renzierung der Welt hat das Gemeinschaftsleben erschwert. Die Organisation der 
Kirche und der Orden gleicht verwaltungstechnisch der Organisation weltlicher 
Unternehmungen. Mit dem Apparat nimmt aber auch die Neigung zu, möglichst 
viel zentral zu steuern. Wer möchte behaupten, daß man in kirchlichen Kreisen 
dieser Neigung, soweit sie eine Gefahr bedeutet, immer genügend widersteht? 
Anderseits verlangen viele Aufgaben in unserer Zeit ein fachliches Können, das 
nicht jedem zur Verfügung steht. Dadurch ist mancher Untergebene seinem Vor- 
gesetzten in seinem Fach und Gebiet überlegen. Ferner ist durch die staatliche 
Gesetzgebung vieles so festgelegt, daß es dem Entscheidungsbereich der kirchlichen 
Obern entzogen wird, z. B. in Schulen oder Krankenhäusern. Aus all dem kommt 
heute dem Untergebenen häufig eine weit größere Selbständigkeit zu, als dies früher 
der Fall war. So stehen sich, wie in der Welt überhaupt, auch in der Kirche und in 
den Orden zentripetale und zentrifugale Tendenzen gegenüber, beide aus Ge- 
gebenheiten und Notwendigkeiten der modernen Welt heraus erwachsen. Daraus 
ergeben sich eine ganze Reihe von schwerwiegenden Fragen, die das Verhältnis 
zwischen Vorgesetzten und Untergebenen nicht unwesentlich berühren. Man spricht 
geradezu von einem Gestaltwandel des kirchlichen und religiösen Gehorsams. Daß 
dieser Wandel nicht immer der christlichen Auffassung des Gehorsams oder gar 
dem Verständnis des Ordensgehorsams, der auf der Vollkommenheit der evange- 
lischen Räte aufbaut, zugute gekommen ist, liegt auf der Hand. Aber man kann die 
einmal gewordenen Verhältnisse nicht rückgängig machen, sondern muß ihnen 
Rechnung tragen. Es ist darum verständlich, wenn man in vielen Ordensgemein- 
schaften (vor allem auch in den kleineren) eine gewisse Unsicherheit feststellt; von 
der Rückkehr zur alten Strenge bis zur gefährlichen Auflockerung der Gehorsams- 
bindung sind alle Schattierungen anzutreffen. 

Worin bei den Einsichtigen Einmütigkeit besteht, ist dies: Die Orden und Ge- 
nossenschaften (ähnliches gilt aber auch für die Erziehung der Alumnen in den 
Priesterseminaren) haben ihre Kandidaten viel mehr, als dies bisher geschah, zur 
Selbständigkeit, zur eigenen Urteilsfindung zu erziehen. Dazu muß man ihnen von 
früh auf einen größeren Spielraum der Eigenentscheidung zugestehen; am dringend- 
sten scheint das in religiösen Frauengemeinschaften betont werden zu müssen. 
Dieser Spielraum ist aber nicht vorhanden, wenn der ganze Tag von Gemein- 
schaftsübungen in Anspruch genommen wird, ebensowenig, wenn man sein Leben 
nur in Gemeinschaftsräumen zubringt. Das geht im allgemeinen über die Kraft des 
heutigen, oft sehr differenzierten Menschen, selbst wenn er noch so viel guten 
Willen mitbringt. Auch das Ordensleben muß mehr sein als nur ein Nach-Vorschrif t- 
Handeln. Der Mensch bedarf der Möglichkeiten, seine Kräfte zu entfalten und etwas 



Krise und Problematik des Gehorsams heute 15 

selbständig zu gestalten. Sonst erlahmt seine Initiative und er verkümmert. Vor 
allem in seinem persönlichsten Bereich, in seinem unmittelbaren Verhältnis zu Gott 
hat er ein großes Maß von Freiheit notwendig. Es ist heute einfach nicht mehr 
möglich, sein ganzes Leben lang neben dem Chorgebet auch noch die Betrachtung 
mit anderen gemeinsam zu machen und dabei an einen vorgegebenen Stoff gebun- 
den zu sein. Es ist noch weniger möglich, wenn selbst Priester (wie es tatsächlich 
vorkommt) gemeinsam ihre Gewissenserforschung machen und nach einem vom 
Obern angegebenen Rhythmus von Punkt zu Punkt (adoratio. examen conscientiae, 
contritio, propositum!) in ihrem Gebet bestimmt werden. Man erlebt heute nicht 
selten, daß Ordensleute, auch in den beschaulichen Konventen, durch die Mono- 
tonie ihres Lebens und die allzustarke Einschränkung ihres persönlichen Bereiches 
entweder allmählich abstumpfen oder aber in ernste Lebenskrisen geraten, so daß 
sie entweder legalistisch handeln oder überhaupt die Fesseln des Gehorsams abzu- 
schütteln suchen. Man sollte dafür nicht immer gleich die Menschen verantwortlich 
machen, sondern auch einmal nachforschen, wieweit das System als solches daran 
die Schuld trägt, der Tages- und Lebensrhythmus der Gemeinschaft. 

4. Die zahlreichen Schwierigkeiten und Schwächen menschlicher und institutionel- 
ler Art, die sich der Einordnung in ein Gemeinschaftsleben und der Unterordnung 
unter den Befehl eines Vorgesetzten entgegenstellen, haben mit dazu beigetragen, 
daß das Verständnis für den christlichen Gehorsam, insbesondere für den evangeli- 
schen Rat des Gehorsams, auch bei gläubigen Katholiken sehr zurückgegangen ist. 
Nur wenige haben eigentlich noch eine rechte Vorstellung davon, daß der Gehorsam 
etwas mit der Nachfolge Christi, mit der Anteilnahme an seinem Kreuz wie an 
seiner Glorie zu tun hat. Das zeigt sich am erschütterndsten in dem krassen Unver- 
ständnis vieler Laien für das Ordensleben. Für das Gelübde der Armut hat man 
heutzutage Sinn, für das der Jungfräulichkeit und Keuschheit beginnt man ihn 
wieder zu bekommen, aber der Gehorsam der Ordensleute bleibt den meisten etwas 
Rückständiges und Unvollziehbares. 

Als vor einigen Jahren Hans Urs von Balthasar in der damaligen Wochen- 
zeitung •Michael" (vom 20. September 1953) in ungeschminkter Weise die Lehre 
der Überlieferung vom Wesen des Rätestandes, des Ordenslebens darzustellen 
suchte, da fand er schärfsten Widerspruch, der sich nicht zuletzt gegen die Forde- 
rung und Begründung des Gehorsams wandte. In einer der Zuschriften (vom 6. De- 
zember 1953) hieß es z. B.: •Es ist erstaunlich, daß man in der katholischen Kirche 
den Gehorsam so stark abstellt auf das Vorgesetztenverhältnis, und die Forderung: 
,Man muß Gott mehr gehorchen als den Menschen' kaum oder gar nicht mehr in 
Erscheinung tritt. Und gerade die Unterwerfung des Menschen unter den Men- 
schen ist in der heutigen Zeit wirklich nicht mehr angebracht und zumutbar. Wenn 
ein mündiger Mensch sich noch benimmt wie ein Schulkind oder wenn er noch so 
behandelt wird, dann ist dies ein Zeichen von Anormalität und wird auch so von 
jedem Gesunden empfunden. Im selben Sinne werden veraltete Methoden der 
Kirche einfach abgelehnt." Karl Thieme anerkennt in einer späteren Zuschrift 
(•Michael" vom 10. Januar 1954) zwar die Berechtigung des evangelischen Rates 
des Gehorsams, will ihn aber auf wenige Auserwählte und im Grunde auf die 



16 Friedrich Wulf 

beschaulichen Orden beschränkt wissen. Für Menschen, die mitten in der Welt und 
in der Weltarbeit stehen, ist nach ihm dieser Gehorsam ein Unding. •Was den 
unbedingten Ordensgehorsam anlangt", sagt er, •der als asketische Übung nach 
völligem Welt- und Werkverzicht tief sinnvoll ist und höchsten Respekt verdient, 
so muß doch wohl einmal ganz offen über seine Gefahren und Grenzen in mehr 
weltverbundenen Institutionen gesprochen werden, um zu zeigen, daß es ernste 
Gründe gibt, sich eher über die Begrenzung als über immer neue Ausweitung solchen 
Gehorsams den Kopf zu zerbrechen ... Wer sich auf Wege der Mystik gerufen 
fühlt, dem mag als innerer Schutz vor deren Gefahren jener Gehorsam geboten 
sein, ohne den es leicht zu den schwindelerregenden Abenteuern kommt, die sich 
bis zum scheinfrommen Selbstvernichtungsrausch steigern können ... Wo Anarchie 
droht, mag der ,absolute Gehorsam' gegenüber menschlichen Oberen heilsames 
Gegengift sein; so entstand er ja schließlich als unentbehrliche Klosterzucht gegen- 
über dem gesetzlosen Anachoretentum der ersten Jahrhunderte. Uns durchschnitt- 
lichen Christen gestatte man aber, es bei der täglichen • und für viele heutzutage 
recht harten • Probe bewenden zu lassen, die Beruf und Ehe mit sich bringen, auch 
ohne Weltorden und Gehorsamsgelübde". 

Es sei hier nicht im einzelnen auf diese Einwürfe eingegangen. Es lohnt sich 
deswegen nicht, weil sie alle aus der gleichen Wurzel kommen, die es aufzugraben 
gilt. Wohl ist wahr, daß der Gehorsam im Vollsinn des Rates immer nur die Sache 
derer ist, die dazu von Gott durch eine besondere Gnade berufen werden. Aber es 
steht uns nicht zu, die Zahl dieser Berufenen von vornherein auf ein Minimum zu 
beschränken, sie als eine Art von Ausnahmemenschen zu betrachten. Das sind sie 
nämlich gerade nicht. Sie sind vielmehr, christlich gesehen, die eigentlich •Nor- 
malen", die den Geist Christi, und das ist der Geist des Gehorsams, am vollkom- 
mensten zum Ausdruck bringen wollen. Nur wer das verstanden hat, wird hell- 
hörig für den Ruf Gottes, wo und wie immer er ihn trifft. Denn im Grunde ruft Gott 
alle Menschen durch Christus und seine Kirche in einen Gehorsam hinein, der nur 
im Glauben zu verstehen und zu verwirklichen ist. Jeder Christ muß vom Geist des 
Gehorsams Christi erfüllt sein und aus diesem Geiste leben. Nur so ist seine Liebe 
zu Gott echt, weil von Selbstsucht gereinigt. Daraus erhellt schon, daß es auch 
unsinnig wäre und eine Anmaßung bedeuten würde, den evangelischen Gehorsam 
als eine asketische Sonderleistung zu betrachten und ihn dem beschaulichen und 
mystischen Leben vorzubehalten. Das hieße an seinem Sinn vorbeisehen. Wenn der 
Gehorsam den Menschen von der unlauteren Anhänglichkeit an die Geschöpfe, 
von der Welt, insofern sie ihn von Gott abzieht, von sich selbst, von allem Eigen- 
sinn und falscher Selbstbehauptung frei machen will, dann hat niemand den 
Gehorsam so sehr notwendig als gerade der, der mitten in der Welt steht und 
täglich mit den Dingen der Welt umgeht. Denn niemand ist so in seinem Heil 
gefährdet wie er. •Wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch" (Hölderlin). 
Gerettet wurden wir durch den Gehorsam Christi, der nicht nur ein innerlicher 
Gehorsam dem Vater gegenüber war, sondern ein sichtbarer Gehorsam Menschen 
gegenüber. In den Menschen gehorchte Christus Gott. Es ist also ein nur allzu 
natürliches und von der Erbsünde bestimmtes Denken, den religiösen Gehorsam als 
Unmündigkeit zu bezeichnen und ihn darum für einen modernen Menschen als 



Krise und Problematik des Gehorsams heute 17 

untragbar anzusehen. Nicht nur daß hier der Gehorsam einfachhin mit dem Gehor- 
sam des Kindes gleichgesetzt wird, wo doch der Kindesgehorsam nur eine unvoll- 
kommene Form des Gehorsams darstellt; es fehlt hier vielmehr im tiefsten an 
Glaubenssinn, an übernatürlichem Verständnis für die Art und Weise unserer Er- 
lösung, für das Kreuz Christi und seine Heilsbedeutung. 

Das gilt aber nicht nur für sehr viele Laien. Dieses Unverständnis für das Ge- 
heimnis des Kreuzes, dieser Mangel an Glaubenssinn ist auch bei vielen Priestern 
und Ordensleuten festzustellen. Rationalismus und natürliches Denken haben sich 
auch hier häufig eingeschlichen. Dabei wäre gerade heute, wo die Schwierigkeiten 
für Gehorchende und Befehlende so groß geworden sind, kaum etwas so notwen- 
dig wie Glaubensgeist und ein Denken vom Kreuze Christi her. Da die ganze Zeit 
mit ihrem Komfort und ihrem Leistungsstreben, ihrem Freiheitsdrang und ihrer 
Selbstbezogenheit dem Geist des Gehorsams so entgegensteht, muß dieser Geist 
wieder ausdrücklich bewußt gemacht und eingeübt werden. Es gehört vielleicht mit 
zu den wichtigsten Aufgaben, die dem Christen, vor allem den Priestern und 
Ordensleuten, heute von Gott gestellt sind, den Geist des Gehorsams der Welt 
vorzuleben. 

5. Man gewinnt den Eindruck, daß diese Aufgabe in ihrer Bedeutung mehr 
und mehr erkannt wird. Das zeigt einmal das Anwachsen der aszetischen Literatur, 
die durch ihren Rückgriff auf die Quellen, auf Schrift und geistliche Überlieferung, 
nicht wenig zu einer vertieften Schau des Gehorsams beigetragen hat. Wir wissen 
wieder neu, welche zentrale Stellung der Gehorsam im Leben Christi und • in 
seiner Nachfolge • im Leben aller Ordensstifter einnimmt. Wir wissen wieder, 
daß der kirchliche Obere (der Bischof, der Ordensobere) im tiefsten auch der pater 
spiritualis, der geistliche Vater sein sollte und daß dementsprechend aller Gehor- 
sam in der Kirche ein Kindesgehorsam sein müßte (der sich nur teilweise mit dem 
natürlichen Kindesgehorsam deckt) und es darum auch nur soweit ist, als der 
Christ aus der Gnade der Kindschaft lebt und diese Gnade sein Denken und 
Handeln bestimmt. Wir wissen wieder, daß die freiwillige Übernahme des evange- 
lischen Rates des Gehorsams die Übernahme des Kreuzes Christi bedeutet und 
darum notwendig die Kreuzigung des selbstsüchtigen Menschen zur Folge haben 
muß. Von daher bekommen die erhöhten Schwierigkeiten für die Verwirklichung 
des Gehorsams heute ihren besonderen Sinn. Wir erkennen, daß wir im Ja-sagen 
zu diesen Schwierigkeiten einzigartige Chancen haben, Christus ähnlich zu werden 
und seinem Werk verbunden zu sein. Kein Wunder, wenn darum auch das Ver- 
langen wächst, dem Gehorsam in seinem Leben neuen Ausdruck zu verleihen, nach 
Möglichkeiten zu seiner konkreten Verwirklichung zu suchen. 

•Ich weiche nicht von der Wahrheit ab", schreibt Rene Voillaume, der General - 
obere der Kleinen Brüder Jesu, in seinem berühmten Buch «Au coeur des Masses» 
(deutsche Ausgabe, Freiburg, S. 200), •wenn ich behaupte, daß die Fraternitäten 
seit einigen Jahren den Wert einer vermehrten Übung des Gehorsams im täglichen 
Leben neu entdecken ... Ich weiß, daß manche auf der Suche nach dem richtigen 
Begriff vom religiösen Gehorsam sind, und kenne die Vorbehalte, die sie in bezug 
auf die Disziplin machen, deren Existenzberechtigung sie nicht begreifen und unter 



18 Friedrich Wulf 

der sie vielleicht schon im Rahmen einer schlecht gehandhabten Gemeinschafts- 
erziehung gelitten haben. Darum scheint mir der Ausdruck ,Neuentdeckung der 
Übung des Gehorsams im täglichen Leben' für eine große Zahl von euch zutreffend 
zu sein". Zugleich wird hier deutlich, daß es bei dieser Neuentdeckung um eine 
Neugestaltung des Gehorsams geht, um eine Form des Gehorsams nämlich, die 
der Arbeit in der Welt und der Situation des Einzelnen mehr angepaßt ist, •Unsere 
kleinen Fraternitäten mit ihrer sehr biegsamen Regel, in denen oft jeder Bruder 
allein zur Arbeit geht und jeder einen anderen Tagesplan hat, sind der Gefahr 
ausgesetzt, selten Gelegenheit zum Gehorsam zu bieten. Das ist ein großer Mangel, 
wenn man bedenkt, was der Gehorsam bedeutet, um zu einer Liebe ohne Selbst- 
täuschung zu gelangen. Aber dieser Mangel kann nicht nur vermieden, sondern er 
kann auch zur Gelegenheit für einen noch persönlicheren Gehorsam umgewandelt 
werden ... Ich möchte sagen, daß jeder Bruder dem Gehorsam zuvorkommen muß. 
Man muß darüber nachdenken, ihn wollen und freiwillig seine Tätigkeit dem 
Segen Christi unterstellen: darin besteht unser Gehorsam. Es bedarf hier eines 
Glaubensgeistes, der auf den leisesten Wink reagiert ... Wenn ihr eurem Oberen 
nicht zuvorkommt, um ihn um seine Ansicht zu fragen und auch eure unbedeutenden 
Taten ihm zu unterwerfen, werdet ihr nicht gehorsam sein. Aber dieser Möglichkeit 
darf ein Kleiner Bruder sich gar nicht aussetzen. Ihr müßt zum Oberen gehen, nicht 
weil ihr euch gut mit ihm versteht oder weil ihr Vertrauen in sein Urteil habt, 
sondern weil ihr eure Liebe zu Christus anders als nur in Worten beweisen wollt, 
indem ihr ihm freiwillig euer Tun unterstellt" (ebd. 214). 

Worum es hier und überall, wo um eine Neugestaltung des Gehorsams gerungen 
wird, geht, das ist die Vereinbarkeit einer vollkommenen Hingabe des Willens an den 
Willen des Oberen mit einer größeren Eigenverantwortung, mit dem schärferen 
Hinhorchen auf die Stimme Gottes in der jeweiligen Situation, mit der Initiative 
des Einzelnen, mit dem Ernsternehmen der •weltlichen" Berufsarbeit. Das hat die 
immer stärker hervortretende Weltaufgabe des Christen und die Erkenntnis ihrer 
Bedeutung für das Reich Gottes mit sich gebracht. Am greifbarsten wird dieses 
Bemühen um eine Anpassung des religiösen Gehorsams an die veränderte Zeitlage 
in den •Weltlichen Instituten" (vgl. J. Beyer, Les Instituts seculiers, II. Teil, 
3. Kap.). Dort werden alle Berufe und auch die natürlichen Gehorsamsbindungen 
in den religiösen Gehorsam mit hineingenommen. Aus dem gleichen Verlangen, 
in allem möglichst vollkommen den Willen Gottes zu tun, entspringt auch das 
Bestreben vieler Laien und Weltpriester ohne strenge Gemeinschaftsbindung (und 
ihre Zahl wächst), sich in irgendeiner Form des Gehorsams einem anderen zu unter- 
stellen, sei es dem Beichtvater, dem Seelenführer oder (wie in der Unio Apostolica) 
einem eigens dafür ernannten Priester. Ein Zeichen dafür, daß die Erkenntnis 
wieder lebendig zu werden beginnt, wie sehr der Gehorsam zur Vereinigung mit 
Gott und zur Lauterkeit der Arbeit beiträgt. 

Überschaut man einmal die ganze Entwicklung der letzten Jahre, so darf man 
die Hoffnung hegen, daß wir in Hinsicht auf die Hochschätzung des religiösen 
Gehorsams an einem Wendepunkt stehen. Auf der einen Seite findet sich der 
Mensch von heute in Gefahr, im Sog der Masse und im Strudel des modernen Le- 



Bibliographie über äen Gehorsam 19 

bens zu versinken, und die Versuchung liegt allzu nahe, nach jedem grünen Halm 
am Ufer der (vermeintlichen) Freiheit zu greifen, um nur sein nacktes Leben als 
Individuum zu retten, in der Not ganz vergessend auf die eigene Verbundenheit 
mit der außer- und überindividuellen Seinsordnung und der damit notwendigen 
Ein- und Unterordnung in Verantwortung. Anderseits wird vielerorts das Gefühl 
wach, daß gerade diese Ein- und Unterordnung, verantwortungsbewußt übernom- 
men, mehr als alles andere dazu angetan ist, den Menschen zur Freiheit in Gott zu 
führen und so erst die echte christliche Persönlichkeit werden zu lassen. 

Wie immer in der Geschichte der Kirche, gebiert die Not neues Leben. Wenn es 
aufs Ganze gesehen auch immer nur wenige sind, die im freiwilligen Gehorsam 
und im Gehorsam des Alltags den gehorsamen Herrn in besonderer Weise nach- 
ahmen wollen, so kommt doch dieser •kleinen Herde" die Aufgabe zu, den Unge- 
horsam unserer Zeit zu überwinden und die Menschen zum Gehorsam Christi zu- 
rückzuführen. 

Bibliographie über den Gehorsam (seit 1945) 

L. Anderson, Kloosterlijke Gehoorzaamkeid (Tijdschrift voor Geestelijk Leven, Ant- 
werpen, 11 [1955] 97 ff; 180 ff). 

G. B a d i n i, L'obbedienxa nella Bibbia (Vita Cristiana = VCr, Firenze, 23 [1954] 299 ff). 
C. B a 1 d i n i (Bischof von Pienza), •Promitto oboedientiam" (VCr 23 [1954] 384 ff). 
J. Beyer S. J., Les Instituts Seculiers, Bruges 1954, 113 ff. 

P. B 1 e t S. J., Note sur les origines de V obeissance ignatienne (Gregorianum, Rom, 35 [1954] 
99 ff). 

A. de B o v i s S. J., De V obeissance ä l'Eglise (Nouvelle Revue Theologique = NRTh, 
LouvsrinrTTT [1948] 20ff). 

A. d e B o v i s S. J., Obeissance et liberte (NRTh 77 [1955] 282 ff). 
R. C a i 0. P., L'obbedienza di Gesü Cristo (VCr 23 [1954] 313 ff). 
P.-Th. Camelot O. P., Obeissance et liberte (La Vie Spirituelle = VSp, Paris, Februar 

1952, 154 ff). 
R. C a r p e n t i e r S. J., Aspects de Vobeissance (Revue des Communautes Religieuses = 

RCR, Louvain, 27 [1955] 121 ff). 
C. Colombo,/ laid e l'obbedienza alia Chiesa (VCr 23 [1954] 353 ff). 
J. Danielou S. J., Les conseils evangeliques (VSp Juni 1948, 660 ff). 
A. Deichard S. J., Obeissance et tradition religieuse (RCR 23 [1947]  156 ff; 24 [1948] 

13 ff). 
G. Dumeige S. J., La genese de Vobeissance ignatienne (Christus, Paris, Nr. 7, 314 ff). 
J. Brabants, Remarques sur Vobeissance de jugement suivant Saint Ignace (Collectanea 

/"'•     Michliniensia 1953, 652 ff). 
/        J. Endres CssR, Ist der Gehorsam des Menschen unwürdig? (Die Neue Ordnung, Pader- 

born, 9 [1955] 23 ff). 
K. E ß e r 0. F. M., Gehorsam und Freiheit (Wissenschaft und Weisheit = WW, Düsseldorf, 

13 [1950] 142 ff). 
K. E ß e r 0. F. M., Die Gehorsamsauffassung des hl. Franziskus von Assisi (WW 15 [1952] 

161 ff). 
H.-M. P. P. F e r e t, Sur la terre comme au ciel. Le vrai drame de Hochwälder (Les editions 

du Cerf, Paris 1953). 



20 Bibliographie über den Gehorsam 

J. F u c h s S. J., Das Gehorsamsgelübde gegenüber dem Seelenführer (Geist und Leben = 
GuL 26 [1953] 152 ff). 

G. Gillemann S. J., L'obeissance dans notre vie divine (Christus Nr. 8, 466ff). 
M. Giuliani S. J., Nuit et lumiere de l'obeissance (Christus Nr. 7, 349 ff). 
J. G u i 11 e t S. J., L'obeissance de Jesus-Christ (Christus Nr. 7, 298 ff). 
F. Heer, Die Wiedergeburt des katholischen Gehorsams (Hochland, München, 47 [1955] 

497 ff). 
Henry A.-M. O.P., Obeissance commune et obeissance religieuse (Supplement de la VSP 

26 [1953] 249 ff). 
E. H e u f e 1 d e r O. S. B., Die evangelischen Räte. Die biblisch-theologischen Grundlagen 

des Ordenslebens im Blick auf seine Erneuerung in unserer Zeit, Wien 1953. 
H. Holstein S.J., Le mystere de l'obeissance (fitudes, Sept. 1953, 145ff). 
A. Lauras S. J., L'obeissance dans l'Eglise (Christus Nr. 7, 428 ff). 
M.-E. Leger O.P., L'obeissance religieuse du P. Lacordaire (VSp Oktober 1955, 269ff). 
J. L o o s e n S. J., Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal (GuL 24 [1951] 196ff). 
A. Lupi O.P.,.Teologia dell' obbedienza (VCr 23 [1954] 337 ff). 
Mari anus, V obbedienza di Maria SSma (VCr 23 [1954] 330 ff). 
H. M o n g e n e t S. J., Les Jeunes n'hesitent pas devant l'obeissance religieuse (Christus 

Nr. 7, 413 ff). 
F. M u ß n e r , Die evangelischen Räte und das Evangelium (Ben. Monatschrift, Beuron, 30 

[1954] 485 ff). 
M. Nico lau S. J., Obediencia y personalidad (Manresa, Madrid, 25 [1953]  145 ff). 
M. O 1 p h e - G a 11 i a r d S. J., La Letlre de Saint Ignace de Loyola sur la vertu d'obeis- 

sance (Revue d'Ascetique et de Mystique, Toulouse, 30 [1954] 7 ff). 
M. Pagliai, Educazione ed obbedienza (VCr 23 [1954] 365 ff). 
C. Pairault S. J., L'obeissant tient-il parole? (Christus Nr. 7, 388 ff). 
P. Palazzini, L'obbedienza nel Clero diocesano (VCr 23  [1954] 398ff). 
M. P o n t e t S. J., ,Sur la terre comme au cieV, Essai de critique religieuse (NRTh 73 [1953] 

1067 ff). 
P. P h i 1 i p p e O. P., La portee du vceu d'obSissance (VSp Mai 1953, 509 ff). 
P.-R. Regamey O. P., L'epreuve de l'obeissance (VSp April  1951, 366ff). 
O. Rousseau O. S. B., Obeissance et hierarchie d'apres l'ancienne tradition monastique 

(Supplement de la VSp 26 [1953] 283 ff). 
T. S a r t o r y O. S. B., Das Christsein des Mönches. Zur Wesensdeutung des Ordensstandes 

(Ben. Monatschrift 29 [1953] 27 ff; 108 ff). 
C. S n o e k CssR, De idee der gehoorzaamheid in het Nieuwe Testament, Utrecht-Nijmegen 

1952. • 
A. deSoras, La doctrine catholique des exigences et des limites de l'obeissance (Revue 

de l'action populaire, Dezember 1953, 881 ff). 
R. T a n d o n n e t S. J., L'obeissance religieuse, obeissance parfaite (Christus Nr. 7, 332 ff). 
F. T a y m a n s S. J., Contrefacons de l'obeissance (NRTh 67 [1940/45] 31 ff). 
D. T h a 1 h a m m e r S. J., Der religiöse Gehorsam (Der Große Entschluß = GrE 10 [1955] 

252ff); Der Gehorsam der Christen (ebd. 301 ff); Der freiwillige Gehorsam (ebd. 396ff); 
Das Mysterium des Gehorsams (ebd. 449ff); Einsatz und Gewinn (ebd. 508ff). 

J.Thomas S. J., Meditation d'un Superieur (Christus Nr. 7, 373 ff; Übersetzung in GrE 
11 [1956] 159ff; 207 ff). 

C. de Vincent i is O. S. B., Saper comandare (VCr 23 [1954] 370 ff). 
A. Vandenbunder, Seculiere gehoorzaamheid (Collat. Brugenses et Gandavenses 1 

[1955] 510 ff). 
... L'obeissance et la religieuse d'aujourd'hui, Paris, Editions du Cerf 1953. 




