
Der Gehorsam in heilstheologischer Sicht 

Von Josef L o o s e n S. J., Frankfurt/Main 

Knecht, aber auch König, Diener und doch Herr • in diesen paradoxen Aussagen 
über Christus bewegt sich die Hl. Schrift. Von ein und derselben Person wird stärkste 
Bindung und größte Freiheit behauptet. Die Freiheit Christi ist offenbar so be- 
schaffen, daß sie Bindung nicht ausschließt, und die Bindung Christi ist von der Art, 
daß sie Freiheit sogar einschließt: dadurch, daß er sich unterwirft, ist er der, der be- 
fiehlt; indem er dient, übt er Herrschaft aus; in der Abhängigkeit hat er seine 
Selbständigkeit; der letzte werden, heißt bei ihm, der erste sein. 

Bei Christus muß jede Betrachtung des Gehorsams beginnen. Den Gehorsam 
heilstheologisch deuten ist dasselbe wie: zeigen, daß und warum nach Gottes Offen- 
barung im Gehorsam das Heil ist. Eine Sinngebung aus dem Glauben ist aber nur 
von Christus her möglich. In seiner gottmenschlichen Person ist uns Heilstheologie 
als Heilsgeschichte zugänglich geworden. Ihr Gesamtablauf ist in seinem Schicksal 
zu einem universalen Einzelleben verdichtet. In seiner Zeit ist jede Zeit, denn seine 
Zeit ist die Fülle der Zeit. Er ist der Punkt, von dem aus die Linien nach rück- 
wärts bis in sein Vorleben beim Vater und nach vorwärts bis zur End Verherrlichung 
der gesamten Schöpfung unter ihm führen. Für den gläubigen Menschen ist darum 
Christus die Erklärung für alles. In seinem Gehorsam wird auch der Ursprung und 
das Ziel, das ewige Urbild und die eschatologische Erfüllung jedes Gehorsams 
transparent. 

Der urbildliche Gehorsam Christi 

Es ist eine erstaunliche Tatsache, daß der alles tragende Akt der Hingabe, mit 
dem Christus sein ganzes Werk Gott weiht, und der der Grund ist, warum er tut, was 
er tut, in der Hl. Schrift häufiger Erfüllung des Vaterwillens, Gehorsam, als Liebe 
genannt wird. Und zwar bezeichnet der Herr selbst den Gehorsam als das ihm Ge- 
mäße, als das, was dem Sohn gegenüber dem Vater zukommt. In irgend einem Sinne 
ist er also gehorsam, weil er der Sohn ist. Der Gehorsam, den er in seinem zeit- 
lichen Leben übt, gründet nach rückwärts gesehen in seiner ewigen Stellung zum 
Vater. Er bedeutet deshalb nicht Handeln nach aufgezwungenem, fremdem Gesetz, 
sondern Rückkehr zur Quelle des persönlichen Lebens; und ebenso ist Autorität für 
sein Bewußtsein nicht nur das Recht, den völlig getrennten Willen eines anderen 
dem eigenen zu unterwerfen, sondern wahrhafte •Urheberschaft", auf Grund deren 
der Vater dem Sohne den eigenen Willen seinshaft mitteilt, so daß derselbe Wille, 
der im Vater ist, auch im Sohn ist, und der Sohn, wenn er mit seinem menschlichen 
Willen seinen göttlichen Willen tut, den Willen des Vaters erfüllt. 

Hier erhebt sich allerdings die Frage, ob das mit dem, was wir Gehorsam nennen, 
noch etwas zu tun hat. Denn Gehorsam im eigentlichen Sinne besagt nicht nur die 
Annahme des Willens eines anderen, sondern auch Unterwerfung unter ihn, und 



22 Josef Loosen 

beides ist ein Akt persönlicher Freiheit. Es kann darum ein formelles Gehorsams- 
verhältnis nur zwischen Geschöpf und Schöpfer, nicht aber in Gott zwischen Sohn 
und Vater bestehen. Der Sohn ist dem Vater nicht untergeordnet, sondern gleich- 
gestellt. Seine Vereinigung mit dem Willen des Vaters ist eine naturhaft notwendige, 
nicht eine solche, die so frei geleistet wird, daß sie auch nicht geleistet werden 
könnte. Müssen wir also nicht sagen: Gehorsam ist niemals ein Gleichnis für Gott? 
Der Gehorsam bestätigt, wer wir sind, und daß wir anders sind als Gott, und daß 
wir bei aller Gemeinschaft mit ihm doch immer unter ihm bleiben. Es kann keinen 
gehorsamen Gott geben, wohl ein gehorsames Geschöpf. Der Knecht Jahwes ver- 
körpert als solcher nicht den ewigen Sohn, sondern die restlos Gott eigene und sich 
ihm zu eigen gebende Kreatur. Hat es darum überhaupt einen Sinn, das Idealbild 
des Gehorsams Christi und jedes Gehorsams in der Dreieinigkeit suchen zu wollen? 
Sollen wir nicht lieber eingestehen, daß es für den christlichen Gehorsam keine trini- 
tarische Grundlage gibt, und daß man die von Christus in seinem menschlichen Le- 
ben so auffällig betonte, bis, in die kleinsten Kleinigkeiten gehende Abhängigkeit 
von Gott nicht mit seinem ewigen Ausgang vom Vater in Zusammenhang bringen 
darf? Ist Gehorsam, heilstheologisch gesehen, nicht einfach Unterwerfung des Ge- 
schöpfes unter seinen absoluten Herrn, und, nach der Sünde, die notwendige Sühne 
für die Auflehnung des Menschen gegen Gott? 

Wir könnten diese Schwierigkeit nicht lösen, wenn wir nicht Christi Wort selbst 
hätten. Wenn er von seinem Gehorsam spricht, dann spricht er einfach und ohne 
nähere Unterscheidung vom Gehorsam des Sohnes gegen den Vater. Er kann da- 
bei nur an sein ewiges Sohnesverhältnis denken; denn eine Adoptivkindschaft gibt 
es in Christus nicht. Er stellt also seinen Gehorsam als Ausdruck seiner ewigen Got- 
tessohnschaft hin, als Ausdruck für die Gebundenheit an einen Ursprung aufgrund 
göttlichen Gezeugtseins. In seinem menschlichen Handeln nach dem Willen des Va- 
ters wird seine innergöttliche Beziehung zum Vater ins Geschöpf liehe übersetzt. 

In Gott selbst gibt es kein •Geringer" oder •Größer", nicht den Unterschied 
zwischen einem Befehlenden und einem solchen, der die Befehle ausführt. In Gott 
sind Vater und Sohn nicht zwei absolut voneinander verschiedene Personen, und 
Vater und Sohn haben nicht zwei absolut voneinander verschiedene Willen (wenig- 
stens das letztere wäre Bedingung der Möglichkeit eines echten Gehorsams). Der 
Sohn ist dem Vater vollkommen ebenbürtig. In ihm ist ein und dasselbe Sein, das 
auch im Vater ist. Die Natur, die er vom Vater durch Zeugung empfängt, ist keine 
andere als die, die auch der Vater besitzt. Der Wille, mit dem der Sohn will, was 
der Vater will, ist identisch mit dem Willen des Vaters selbst. Indem er will, was der 
Vater will, erfüllt er darum im Grunde seinen eigenen Willen. Zwischen beiden 
ist keine absolute Verschiedenheit und keine Möglichkeit des Widerspruchs. Die 
Übereinstimmung mit dem Vaterwillen ist für den Sohn Identität mit sich selbst, 
menschlich ausgedrückt: Aktualisierung seiner Natur, Realisation der eigenen Per- 
son, keine Beeinträchtigung seiner Freiheit, im Gegenteil: vollkommener Selbstbesitz 
und höchste Seligkeit. 

Von diesem Glanz liegt auch etwas auf dem eigentlichen gottmenschlichen Gehor- 
samsverhältnis. Zwar kommt hier das Moment der absoluten Unterschiedenheit vom 



Der Gehorsam in heihtheologisdier Sicht 23 

Vater und der Unterordnung unter diesen hinzu. Der menschliche Wille Jesu ist ein 
anderer als sein göttlicher Wille und darum auch ein anderer als der Wille seines 
himmlischen Vaters. Die Übereinstimmung des menschlichen Willens Jesu mit dem 
göttlichen Willen ist darum nicht Identität mit sich selbst, ebenso wenig, wie seine 
Menschheit seine Gottheit ist. Daher hat der Vater und sein Wille in jeder Beziehung 
den Vorrang. Er ist früher und er steht höher. Er wäre, auch wenn der menschliche 
Wille des Sohnes nicht wäre, und so ist dieser nicht gleich selbstherrlich mit ihm. 
Aber das Gemeinsame bleibt: der gezeugte Gottessohn und der gehorsame Men- 
schensohn wollen, was der Vater will, im einen Falle in vollkommener Willens- 
identität mit dem Willen des Vaters, im andern durch einen Nachvollzug des gött- 
lichen Ratschlusses in einem menschlichen Jasagen und durch die Ausführung in 
einem menschlichen Tun. Beides schließt Offenheit zum Ursprung, Rückbindung an 
den eigenen Lebensquell und darum das Ja zu sich selbst, Eigensein in der Abhängig- 
keit ein. Deshalb ist der menschliche Gehorsam Christi in der Erfüllung seiner äuße- 
ren Sendung eine Fortsetzung jener inneren Sendung, durch die er als Sohn gleich- 
wesentlich vom Vater ausgeht und nicht sich selber, sondern den Vater darstellt. Das 
menschliche Ja, das Jesus zu den Fügungen Gottes in seinem zeitlichen Leben spricht, 
ist ein innerweltliches Echo jenes Vaternamens, den der Sohn durch alles, was er 
als Gott ist und was er als Gott tut, im Geiste dem Vater ewig zuruft. 

Der Gehorsam des Christen 

Von daher gesehen, ist auch unser Gehorsam gegen Gott nicht nur die bewußt 
vollzogene Abhängigkeit des Geschöpfes von seinem Schöpfer durch willentliche 
Unterordnung unter ihn, sondern, in der Heilsordnung, in der wir leben und die 
von der Menschwerdung des Sohnes Gottes beherrscht ist, auch die existentielle Rea- 
lisierung unserer Gotteskindschaft, die Aufnahmebereitschaft für das innergött- 
liche Leben und die innergöttliche Liebe, ein Ergriffenwerden von Gott und seiner 
Macht, die Betätigung unserer Familienbeziehung zu Vater, Sohn und Geist. Des- 
halb ist christlicher Gehorsam wesentlich Vertrauens- und Liebesgehorsam, und ist 
nicht einseitig Verzicht auf Selbstverfügung, ist im Gegenteil im Verlust auch Ge- 
winn, insofern wir um so mehr wir selbst sind, je mehr wir, unbewußt und bewußt, 
von Gott ausgehen, da unser Leben Existenz in Gottes Wort ist, das uns ruft, daß 
wir seien, und das wirkt, was es sagt, so daß wir nicht nur Kinder Gottes heißen, 
sondern es auch sind. Wir können nicht frei sein, wenn wir nicht von Gott Freiheit 
empfangen, das heißt aber für den, der es überdenkt: wir können nicht frei sein, wenn 
wir nicht gehorchen. Und gerade die erhöhte Freiheit der Kinder Gottes besagt auch 
eine erhöhte Abhängigkeit, weil wir uns das übernatürliche Sein und unser über- 
natürliches Tun noch viel weniger selbst geben können als das natürliche. Der Gehor- 
sam der Kinder Gottes schließt die größere Vertrautheit mit Gott ein, und ihre Folg- 
samkeit ist der Ausdruck einer stärkeren Gottverbundenheit: •Die aber vom Geiste 
Gottes getrieben werden, die sind Kinder Gottes", sagt Paulus. 

Und doch besteht ein nicht zu übersehender Unterschied zwischen Christi Gehor- 
sam und dem unsrigen. Für ihn war Gehorsam wirklich auf menschliche Weise voll- 
zogene Gottessohnschaft. Er war bei ihm Übersetzung seines innergöttlichen Ver- 



24 Josef Loosen 

hältnisses zum Vater auf die Ebene menschlichen Handelns, wo der Sohn allerdings 
dann nicht mehr nur vom Vater her war, sondern dem Vater auch untergeordnet 
wurde. Aber auch als der nun unter dem Vater Stehende gehorchte er dem Vater 
anders als wir. Gewiß erkannte er den Willen des Vaters in allen innerweltlichen 
Schickungen und Fügungen. Er nahm sie an als vom Vater verhängt. Das Urteil des 
heidnischen Richters war für ihn eine göttliche Entscheidung. Aber er hat doch nicht 
aus einem allgemeinen Glaubensgeist heraus das Einzelne bejaht. Die äußere Fü- 
gung nahm er an auf Grund einer inneren Führung. Er tat nichts, außer, was er den 
Vater tun sah. Sein Gehorsam war eine Folgsamkeit gegen eine innere Berufung. Ge- 
rade weil der Wille seines Vaters die Richtschnur seines Handelns war, trug er das 
Gesetz seines Handelns in sich, hörte er auf eine Stimme, die in ihm selber sprach. 

In aszetischen Abhandlungen wird diese Besonderheit des Gehorsams Christi 
leicht übersehen. Weil es von ihm heißt, daß er gehorsam war, wird zwar mit Recht 
gesagt, daß auch wir gehorsam sein müßten, aber man unterstellt dabei, daß Chri- 
stus denselben Gehorsam geübt habe, der von uns verlangt wird. Und doch ist das 
,Vom Geist Getriebenwerden' der Kinder Gottes als inneres Führungsprinzip nur 
sehr entfernt jener Schau des Herrn vergleichbar, die ihn alles tun ließ, was er den 
Vater tun sah. In dem Maß es unserm Gehorsam an innerer Führung mangelt, sind 
wir an äußere Bindungen verwiesen. Deshalb gehen unsere gottgewollten äußeren 
Bindungen über das Maß der innerweltlichen Abhängigkeit Christi hinaus (Gehor- 
sam gegenüber der kirchlichen Autorität). 

Der Ordensgehorsam 

In erhöhtem Maß gilt das Gesagte da, wo einer das Gelübde des Gehorsams 
im Ordensstand abgelegt hat. Da hat der Mensch nicht nur Gottes Gebote zu hal- 
ten, da hat er sich nicht nur, wie jeder Christ und wie auch Christus, dem zu 
unterwerfen, was Gott ihm schickt, sondern darüber hinaus der Ordensregel 
und dem Willen des Obern, die durch Vorschriften und Anordnungen festsetzen, was 
einer zu tun hat und was nicht. Das ist etwas so Einschneidendes, daß man zu sagen 
pflegt, der einzelne brauche nur auf die Regel und die Stimme des Vorgesetzten zu 
achten, um zu wissen, was Gott von ihm wolle. Ein Hineinhorchen in sich, ein Er- 
leuchtetwerden vom Geist, scheint meistens nicht vonnöten und gilt sehr oft sogar als 
verdächtig, die Berufung darauf als gefährlich. Bedeutet ein radikaler Verzicht auf 
die eigene Entscheidungsfreiheit nicht den Verzicht auf die volle Verwirklichung des 
Personseins, und dies in einem Maße, in dem es sich nicht nur bei Christus nicht 
findet, sondern auch aus anderen Gründen kaum gerechtfertigt erscheint? Ist nicht 
der Erfolg allzu leicht ein entpersönlichtes Massendasein in einem religiösen Kollek- 
tiv? Man kann dagegen nicht einwenden, jeder habe sich auch dann noch das 
Gewissensurteil zu bilden, daß er gehorchen kann und gehorchen muß. Denn das 
ist bei jeder Art von Gehorsam der Fall, und ist außerdem kein Ersatz für die 
fehlende Möglichkeit einer eigenen Wahl und einer daraus hervorgehenden, im 
echten Sinne ursprünglich gefällten persönlichen Entscheidung. 

Aus diesen Gründen wird man sich hüten müssen, allzu kurzschlüssig unseren Ge- 
horsam mit dem Gehorsam Christi zu vergleichen. Selbstverständlich ist er nur 



Der Gehorsam in heilstheologiscker Sieht 25 

von daher zu begründen. Trotzdem dürfen wir sagen: es ist nicht ohne weiteres er- 
sichtlich, was unsere äußere Unterordnung unter zahlreiche (im Klosterleben noch 
um einige vermehrte) menschliche •Stellvertreter Gottes", und zwar nicht nur in 
notwendigen, sondern auch in nicht notwendigen, nicht nur in großen, sondern auch 
in kleinen und kleinsten Dingen, mit jener liebenden Hingabe Christi an den Willen 
des Vaters zu tun habe, mit der er auch menschlich den ihm gewordenen Lebens- 
auftrag umfaßte. Oder • um es einmal ganz simpel auszudrücken • Christus 
war kein Ordensmann, hatte keinen Ordensobern, war nicht gebunden an eine 
Ordensregel. 

Nun kann es natürlich sein, daß auch dieser Gehorsam noch einen heilstheo- 
logischen Sinn hat, obwohl ihn Christus nicht direkt und unmittelbar darlegt. Wir 
tragen ja auch sonst niemals dasselbe Kreuz wie er, tragen es anders als er und tragen 
doch Christi Kreuz. Schon die Tatsache, daß er ohne Sünde und frei von Begierlich- 
keiten ist, trennt uns von ihm. Er hat nie das Gefühl gehabt, schuldig zu leiden 
wie wir. •Wir empfangen den Lohn für unsere Taten; dieser aber hat nichts Un- 
rechtes getan" (Lk 23, 41). So wäre es auch denkbar, daß unser Gehorsam in einem 
heilsgeschichtlichen Tatbestand einen Grund hat, der auf Christus nicht zutrifft und, 
der infolgedessen eine besondere Art von Gehorsam notwendig macht oder rat- 
sam erscheinen läßt, die bei Christus keinen Sinn hätte. Er wäre bei uns das kräftige 
•Agere contra" gegen unsere erbsündliche Neigung zur Unbotmäßigkeit Gott ge- 
genüber. Die freiwillige Abhängigkeit auch da, wo man erlaubterweise unab- 
hängig bleiben könnte (Ordensregel!), wäre eine Art Sühne und hätte die Bedeu- 
tung eines heilsamen Korrektivs. Ein Zuviel nach der einen würde durch ein •Zu- 
viel" nach der anderen Seite zum Ausgleich gebracht. Eine solche Übung wäre ein 
kürzerer Weg, um zur vollkommenen Herrschaft über sich selbst und zur schuldigen 
Unterwürfigkeit unter Gott zu gelangen. Aber wenn wir der Grundverschieden- 
heit unserer Situation gegenüber der Situation Christi Rechnung tragen (wir Sün- 
der, er hingegen sündenlos und sogar unsündlich), wäre eine über die allgemeinen 
Bindungen an die Autorität der Eltern, der staatlichen Obrigkeit und anderer Vor- 
gesetzten hinausgehende freiwillig übernommene Abhängigkeit, exemplarisch vor- 
gelebt, eben dadurch auch bei Christus sinnvoll erschienen. Wenn wir ein solches 
Vorbild für den Ordensgehorsam im strengen Sinn bei ihm vermissen (sein Gehor- 
sam zu Nazareth ist kein Analogon dafür, da er ein Beispiel für die Beziehungen 
zwischen Kindern und Eltern in der Familie ist und nicht direkt und in erster Linie 
auf das Ordensleben angewandt werden kann), andererseits aber die gesamte 
Überlieferung, seitdem es einen Ordensstand gibt, die Ordensobern als Stellvertre- 
ter Christi auffaßt, so muß der freiwillige Gehorsam der Übergebühr, wenn auch 
nicht formell, so doch ansatzweise in Christus grundgelegt sein. 

Eine nur heilsindividualistische Erklärung wird allerdings nicht befriedigen. Der 
von Christus her sich aufhellende Sinn des Ordensgehorsams kann sich nicht darin 
erschöpfen, Mittel zur Vervollkommnung der Einzelseele zu sein. Der Ordensge- 
horsam schafft nicht ein unmittelbares Verhältnis zwischen dem Einzelnen und Gott, 
sondern eine mittelbare Bindung an Gottes Willen auf dem Wege über eine Bin- 
dung an eine Gemeinschaft. Den direkten Zugang zum Vater hat nur Christus ge- 



26 Josef Loosen 

habt, und zwar auf Grund seiner einmaligen Vereinigung mit Gott (seine Men- 
schennatur ist mit der zweiten Person der Gottheit hypostatisch vereinigt!), aber auch 
infolge seiner einzigartigen Stellung zu uns (er ist unser aller Haupt). Niemand 
von uns ist •der" Christus wie er, jeder ist nur Glied an seinem Leib. Kein Christ 
und kein Ordensmann lebt Christi Leben für sich allein, alle leben es gemeinsam mit 
den andern zusammen. Auf immer neuen Wegen der Nachfolge breitet sich Jesu Le- 
ben in Raum und Zeit aus, und kein Menschenleben reicht aus, es in sich und durch 
sich zur vollendeten Darstellung zu bringen. Die Ganzheit seiner Gestalt ist nur in 
der Gemeinschaft abgebildet. Darum geschieht Nachahmung Christi immer durch 
Einfügung unserer Person in eine überpersönliche, aber lebendige Totalität. Sobald 
aber Christi Leben der Abhängigkeit, der Armut, der Jungfräulichkeit gemeinsam • 
und dazu noch sichtbar dargelebt werden soll, kann es nicht anders geschehen als 
durch äußere Unterordnung unter menschliche Vorgesetzte zum Zeichen der inneren 
Zusammenfassung aller Glieder unter Christus dem Haupt. Oder, anders ausge- 
drückt: unsere Unterwerfung unter den Willen des Vaters muß eine Unterwerfung 
unter Christus sein, und daß sie dies ist, soll in unserer sichtbaren Unterwerfung 
unter die sichtbaren Stellvertreter Christi in der sichtbaren Kirche erkennbar wer- 
den. Das innere Gesetz des Lebens der Kirche, daß wir alles, was wir tun, in Erfül- 
lung des Vaterwillens und nicht nach unserem eigenen Willen tun, und daß dem 
Willen des Vaters dabei die Priorität zukommt, wird im Ordensstande nach außen 
hin auf besondere Weise deutlich; wird doch hier sogar die freiwillige Weltent- 
sagung in erlaubten Dingen in Abhängigkeit geübt. 

Der Ordensgehorsam hat also eine ekklesiologische Funktion. Er macht auf seine 
Weise allgemeine Kirche unter einer besonderen Rücksicht erkennbar. Sie bewährt 
sich in ihm als Christi Leib, den der Vater seinem Sohn bereitet hat, damit dieser 
durch den Gehorsam bis zum Tod am Kreuz das Werk der Erlösung vollbringe. Und 
auch darin ist der Gehorsam auf Grund eines Ordensgelübdes ein wahrhaft •kirch- 
licher" Gehorsam, daß er, wie die Kirche, eine doppelte Sichtbarkeit hat: eine perso- 
nale, aber auch eine institutionelle, und nach Christus eine institutionelle vor der 
personalen. Das heißt also: die Abhängigkeit im Verzicht auf Ehe und Besitz wird im 
Orden nicht nur persönlich geübt, sondern ist auch bis in die Einzelheiten hinein 
durch die Ordensregel festgelegt. Auf beiderlei Weise tritt die Kirche als von oben 
her gelenkte Nachfolge Christi in die Ersdieinung. Sie hört dadurch auf, eine indi- 
viduelle Heilsangelegenheit des einzelnen zu sein. Sie erhält sozusagen kirchlich- 
offiziellen Charakter. Durch die Anpassung an eine (von der Kirche approbierte!) 
Regel geht das persönliche Opferleben des einzelnen in die Form des Selbstopfers 
der Kirche ein. Der Gehorsam gibt dem Gehorchenden die Möglichkeit, den Hori- 
zont einer individuellen Sorge für das Heil seiner Seele in die Weite eines kirch- 
lichen Gesamtstrebens hinein zu überschreiten. Der Gehorsam ist demnach ein Weg 
in die Freiheit. Er ist die Aktivierung einer wertvollen Anlage im Menschen. Er ist 
die Selbstverwirklichung der Person durch die Gnade des Dienstes an der christlichen 
Gemeinschaft. 

Von daher sollte auch die Handhabung der Befehlsgewalt ihr Ziel und ihr Maß 
haben. Damit ist nicht gesagt, daß die Anforderungen, die an die Untergebenen ge- 



Der Gehorsam in heilstheologischer Sicht 27 

stellt werden, in ihrem natürlichen oder übernatürlichen Sinn immer einsichtig ge- 
macht werden könnten oder müßten. Das war nicht einmal bei Christus der Fall. Eine 
These der Erlösung lautet, daß Gott die Welt auch ohne Kreuz hätte erlösen können. 
Es ist unmöglich, den Heilsratschluß Gottes aus zwingenden Gründen heraus be- 
greiflich zu machen. Darum ist auch nicht zu erwarten, daß die Anordnungen seiner 
ausführenden Organe immer verständlich sein müßten. Der notwendige Sachzusam- 
menhang zwischen Mittel und Zweck ist offenbar nicht die einzige Kategorie und 
sicher nicht die letzte und tiefste, die in Gottes Heilsordnung gilt. Das irdische Le- 
ben Jesu und sein Fortleben in Kirche und Orden ist unter ein Mysterium gestellt, 
und diesen Mysteriencharakter repräsentiert der Ordensgehorsam an der Kirche. 
Man darf sogar behaupten: er wird in den Menschlichkeiten der Vorgesetzten, die der 
Gehorchende mit in Kauf nehmen muß, besonders fühlbar. Da ist sozusagen der Tief- 
punkt der Vermenschlichung der Autorität Gottes erreicht. Da bedeutet Gehorsam 
Kreuz und Tod, Verzicht auf eine hoheitsvolle Erscheinung des befehlenden Gottes, 
dem ich gehorchend begegne. Sein äußeres Auftreten hat nichts mehr an sich, was mir 
ein so bedingungsloses Ja zu seinem Willen abnötigen könnte. Sage ich es doch, so 
ist es ein Akt höchster innerer Freiheit, so frei, wie sonst nur noch die Glaubenszu- 
stimmung selbst ist. 

Darum ist der Tiefpunkt im Gehorsam zugleich der Wendepunkt: das scheinbare 
Ende unserer personalen Selbständigkeit ist der Anfang unserer wahrhaft persön- 
lichen Gottvereinigung. Der Mensch, der in seinem praktischen Verhalten der Tat- 
sache Rechnung trägt, daß Gottes Wege in der Kirche unergründlich sind wie Gott 
selbst, ist dadurch Gott sehr nahe gekommen. Von Gott her sieht er Möglichkeiten 
offen, die er, wenn er auf sich selber schauen wollte, für Unmöglichkeiten halten 
würde. Das kann keine Knechtung der Natur sein, weil diese durch und durch poten- 
tia oboedientialis, rufbar ist: sie ist konkret identisch mit ihrer ureigensten Mög- 
lichkeit, von Gott in die Uferlosigkeit seiner Möglichkeiten hineingerufen zu werden. 
Damit ist der Gehorsam eine Handlung, die als Überschreitung der weltimmanenten 
Planungen und Berechnungen den eschatologischen Charakter unseres christlichen 
Daseins in der Zeit bestätigt. Der Gehorchende stellt sich, insofern er gehorcht, auf 
den Standpunkt dessen, der befiehlt, im Glauben, daß der Standpunkt des Befehlen- 
den der Standpunkt Gottes selbst ist. Er sieht in diesem Augenblick die Dinge also 
nicht mehr von unten, sondern von oben, nicht mehr aus menschlicher, sondern aus 
göttlicher Perspektive. Der Gehorchende als Gehorchender ist, wie der Glaubende, 
schon •drüben". 

Er läßt sich darin auch dann nicht beirren, wenn der Obere etwas vorschreibt, 
was nach seiner Ansicht nicht das Vernünftigste zu sein scheint. Gerade dieses 
vertrauensvolle Hineinschreiten in ein Dunkel kann (muß nicht immer) der Weg 
in das Licht der Übervernünftigkeit Gottes sein. Dort aber erfüllt sich, was in 
unserer Natur grundgelegt ist: Vereinigung mit Gott durch Unterordnung unter ihn, 
Hingabe, nicht weil ihre Notwendigkeit evident ist, sondern Hingabe in Gottes 
Ungewißheit hinein, weil sie die einzige Sicherheit und Seligkeit für uns bietet. 




