Gehorsam und personale Vollkommenheit

Von Giinter Soballa S. J., Jakobsberg bei Bingen

Je nach der Auffassung, die man vom Wesen des Menschen hat, wird man unter
personaler Vollkommenbheit etwas Verschiedenes verstehen. Fiir uns gibt es nur cine
Vollkommenbheit, die vom Evangelium vorgezeichnete: ,Seid vollkommen, wie euer
himmlischer Vater vollkommen ist* (Mt 5, 48). Es ist nicht wahr, daf das Maf des
Vollkommenen im Menschen selber liege — der Edelmensch existiert nur in der
Phantasie der Dichter. Wahre Vollkommenheit liegt immer in der Widerspiegelung
Gottes; darum heifdt es beim hl. Paulus, wir diirften nicht mehr ,nach Menschenart
wandeln® (1 Kor 3, 3). Es gibt keinen Menschen, der in sich stiinde, sondern allein
den ,homo Trinitatis“, den Menschen, der aus dem Geheimnis des dreifaltigen Got-
tes und zu ihm hin lebt.

Darum heifit vollkommen werden, sich vom eigenen Ich lésen und Gott Mittel-
punkt, Sinn und Ziel des Lebens sein lassen. Man kann dariiber Biicher lesen und
nachdenken, man kann in diesem Anliegen Wallfahrten machen oder eine Novene
zur kleinen hl. Therese halten, aber man wird dadurch nicht viel anders werden.
Wenn man aber den Gehorsam iibt, geht man wirklich gegen die Wurzel der Un-
vollkommenbheit vor, gegen die Ichbezogenheit, den Egoismus, die ,concupiscentia“
in jeder Form, die immer nur haben will und das 1ch zur Mitte des Lebens macht.

Man mufl dabei jedoch klar sehen, dafl die blofie Unterwerfung des Willens an
sich den Menschen in der jetzigen Heilsordnung noch nicht vollkommen macht. Erst
weil der Gehorsam den Christen mit dem ewigen Wort Gottes vereinigt, das .ge-
horsam ward bis zum Tode am Kreuze“ (Phil 2, 8), wird er zum Weg der Vollkom-
menheit, entsprechend dem Wort Christi: ,Meine Speise ist es, den Willen dessen
zu tun, der mich gesandt hat” (Joh 4, 34). Nur wenn wir IHN finden, finden wir das
Leben, denn ,in IHM allein ist Heil“ (Apg 4, 12).

Ferner gilt es zu bedenken, dafl die Heiligung des Christen, auch wenn man von
personlicher Frommigkeit spricht, nie Privatsache ist: , Jedem wird die Offenbarung
des Geistes znm Nutzen gegeben“ (1 Kor 12, 7}, nicht zur eigenen Vergeistigung,
sondern ,zum Aufbau der Kirche” (1 Kor 14, 12), ,um des Gottesreiches willen* {Mt
19, 12).

Diese heilstheologische und soziale Funktion des religidsen Gehorsams immer
vorausgesetzt, kdnnen wir ihn als das wirksamste Mittel zur Erreichung der perso-
palen Vollkommenbeit bezeichnen, da er gegen die geistige oder vitale Selbstbe-
hauptung, die den erbsiindlichen Menschen als solchen kennzeichnet, angeht. Diese
These soll in dreifacher Sicht dargestellt werden: historisch, anthropologisch, theo-
logisch.

1. Historisch
Alle Ordensgriinder haben in ihren Regeln, wenn es um den Gehorsam ging, auf

die Zeit der ,Wistenviter® zuriickgegriffen. Denn der Gehorsam war das Typische
jener ersten Monche in der dgyptischen Thebais im dritten und vierten Jahrhundert;



Gehorsam und personale Uollkommenheit 29

hier finden wir ihn am reinsten als Mittel fiir dic personliche Vollkommenheit ver-
wirklicht. Als z. B. einer zum ersten Mal auf den Einfall kam, sein Leben auf einer
hohen Siule zuzubringen, wurde ihm von den versammelten Wiistenvitern befoh-
len, sofort herabzusteigen und einen gewdhnlicheren Weyg der Aszese zu wihlen. Als
der Ménch aber wirklich augenblicklich herabstieg, wurde ihm seines Gehorsams
wegen erlaubt, fir immer auf der Siule zu bleiben. Er hat durchgehalten und wird
als der hl. Simeon, der Sdulensteher, verehrt. Der Gehorsam galt alles. Den Novi-
zen wurden zur Erprobung ungereimte Befehle gegeben — wie diirre Stécke zu be-
gieflen oder riesige Felsen zu bewegen versuchen. Einer von ihnen soll seine Bereit-
schaft zu allem in dem lapidaren Satz zum Ausdruck gebracht haben: ,Ich und der
Esel sind eins.“

Wir heutigen Menschen sind von vornherein nicht besonders zum Gehorsam ge-
neigt. Wenn wir uns wirklich einmal dazu bereit finden, dann miissen wir vorher
- genau geschen haben, wozu das Befohlene gut ist; und wer etwas befehlen will, mu
erst dreimal seine Berechtigung dazu beweisen. Der Finsiedler von damals kannte
keine Fragen nach Inhalt oder Nutzen des Befehls, nach Autoritit und Wiirde des
Befehlenden. Thm war es um den Befehl als solchen zu tun, und es ist erstaunlich,
wie da gehorcht wurde, wenn man weif}, dafl — wenigstens in den Anfingen — die
sogenannten ,Altesten” keinerlei kirchliche Autoritit hatten. Wer in die Wiiste
ging, der kam, um sein Ich zu kreuzigen und so Gott wohlgefillig zu werden. Darin
fand der einzelne dann auch ,den Frieden, den die Welt nicht gibt“ (Joh 14, 27).
So berichtet der hl. Johannes Climacus!, er habe in einem Kloster drei alte Mondhe
getroffen, die trotz ihrer weiflen Birte immer bereit waren, jedem Beliebigen anf
den kleinsten Wink hin zu gehorchen. Man kann sich vorstellen, wie das auch in einer
Gemeinde von ,Vollkommenen“ ausgenutzt wurde. Wir wiirden fragen: , Was hat-
ten sie davon?“ Der hl. Johannes Climacus gibt die Antwort, durch die bestindige
Ubung des Gehorsams seien sie wirklich vollkommen geworden, die Tugend sei
ihnen mit der Zeit leicht geworden. So mache es ihnen nichts mehr aus, ihre Eigen-
liebe zu fiberwinden und stets anderen zu folgen. Sie finden im Gegenteil einen gro-
Ren inneren Frieden darin, und die durch den Gehorsam erworbene Demut sei ihnen
ein Schutz gegen die gefdhrlichen Versuchungen, die manchem alten Ménch zum
Verhangnis wiirden.

Was uns an diesen z. T. exzentrischen Formen des Gehorsams befremden konnte,
miissen wir aus den Zeitumstinden verstehen. Einmal handelte es sich um Orienta-
len, dazv um meistens ungebildete Menschen, die von Haus aus an einen kitmmerli-
chen Lebensstandard gewohnt und darum ohne grofle Anspriiche waren. Ferner
mufl man zugeben, da nicht alles an diesen ersten Monchen unbeschen bejaht oder
zur Nachahmung empfohlen werden darf. Auf die ganze Monchsbewegung der Al-
ten Kirche hatte — vor allem im Osten — der Neuplatonismus und Gnostizismus
cinen starken Einflufl; ihr Kérperhafl und ihr dibertriebener Vergeistigungswille ist
nicht christlichen Ursprungs. Vieles ist einfach aszetische Rekordsucht, die den geist-
lichen Fortschritt in der Quantitit der Buflibungen sieht. Endlich tritt auch der heils-
theologische und noch mehr der soziale Gesichtspunkt des Gehorsams ungebiihrlich
zuriick.

1 De oboedientia, c. 4.



30 Giinter Soballa

Trotz dieser Einschrinkungen hat uns die Frithzeit des Méndhtums im Hinblick
auf den Gehorsam Entscheidendes zu sagen. Als Mittel zur persénlichen Vervoll-
kommnung tritt der Gehorsam um so leuchtender hervor, je weniger die Fragen
nach Zweckmifligkeit, Ordnungsfunktion und Autoritit gestellt werden. Man wur-
de Moénch nicht um irgendeines menschlichen Zieles willen, nicht einmal um den
Menschen apostolisch zu helfen, sondern um die eigene Secle zu heiligen. Auch bei
den groflen Lehrern des geistlichen Lebens von Basilius bis Cassian steht die Voll-
kommenheit des einzelnen Ménchs im Vordergrund ihres aszetischen Schrifttums.
Und alle sehen das Entscheidende zur Erlangung dieser Vollkommenheit im reli-
giosen Gehorsam. , Jene sind wahre Mdnche, die ihren Willen abgetdtet haben und
bereit sind, nichts zu wollen, nichts auszuschlagen, sondern nur die Vorschrift und
den Ruf des Abtes zu befolgen“2. Der hl. Hieronymus bezeichnet den Gehorsam
als eine ,selige und iiberreiche Gnade“ (felix et abundans gratia). Er begriindet das
damit, daf in ihm die Summe aller Tugenden eingeschlossen sei, weil er den Men-
schen mit einem einfachen Schritt zu Christus fihres. Beim Herrn selbst findet er den
Rat dazu: ,Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf
sich und so folge er mir* (Mt 16, 24). Sich selbst verleugnen — nichts anderes will
der Gehorsam: radikales Ausrdumen aller Ichbehauptung und Ubergabe an Chri-
stus. Weil im Gehorsam eigentlich alles andere, was die christliche Vollkommenheit
ausmacht, eingeschlossen ist, legt man in den grofien Orden der benediktinischen
Ordensfamilie nur das Gehorsamsgeliibde ab. Der hl. Hieronymus gab oben schon
die Begriindung, warum man den Gehorsam wirklich so hoch schitzen miisse: er
einigt mit Christus. Wenn das auch nicht dem BewuBtsein der frithen Ménche in je-
dem Fall prisent war, es war der Ermdglichungsgrund, dafl sie in der Ubung des
Gehorsams heilig wurden.

Es wire daher verfehlt, im Gehorsam des Monchtums nur ein Mittel zn sehen, um
von sich und der Welt frei zu werden, um zur stoischen Unberiihrtheit von allen Din-
gen dieses Lebens zu gelangen. Diese Haltung findet man im fernen Osten, etwa
bet den Ménchen Tibets, die sich einem fremden Willen unterwerfen, auch ohne zu
fragen, wer eigentlich befiehlt und wozu es gut sein konnte. Sie wollen einen Zu-
stand der Seele erreichen, in dem sie von nichts mehr erreicht werden kénnen, in dem
sie ganz von sich und jeglicher Kreatur geldst sind. Aber ihre Seele erfiillt dann
nichts mehr, was sie als Person begliicken konnte, im Gegenteil, ihr Bestreben zielt
auf ein volliges Aufgehen im All. Es gibt noch eine Reihe anderer Anschauungen,
die im Akt der personlichen Unterwerfung ein blofles Mittel sehen, um zu einer ge-
wissen Leichtigkeit und Freiheit des Lebens zu gelangen. Von all diesen Anschau-
ungen distanziert sich das Christentum, dem es primar nicht um das Wohlbefinden
des einzelnen geht, sondern um die Teilnahme am Leben des personlichen, dreifal-
tigen Gottes, der uns in Christus sichtbar geworden ist. Dabei bleibt aber die Frage
nach dem ,Wie?“. Wie ist es innerlich begriindet, dafl die Unterwerfung der Person
zur Vollendung des personalen Seins fithrt? Ist es nicht gerade die freie Selbsthe-
stimmung, die im Gehorsam aufgegeben wird?

2 Surius in Vita Si Fulgentii die 1. Januarii.
3 Hieronymus in Reg. Monach. c. 6.



Gehorsam und personale Uollkommenheit 31
I1. Anthropologisch

Vielleicht war nie eine Zeit so sehr wie die unsere abgeneigt, eine Vollendung des
Menschen durch Unterwerfung seiner Person anzuerkennen. Ist sie doch das End-
ergebnis jenes Individualismus, der seit der Renaissance und der Reformation unser
Denken und Tun beherrscht. Zugleich zeigen sich heute deutlich die Reaktionen auf
die FinschlieBung der geistigen Person in sich selbst: die Menschen finden in sich
selbst keine Sinnerfillung und Befriedignng mehr und fallen darum so leicht der
Versklavung durch Dinge, Menschen und Systeme anheim.

Von der Lebenserfahrung her zeigt sich, dafl der Personbegriff des Individualis-
mus eine Verkiirzung war. Es ist also nicht nur eine museale Formel der scholasti-
schen Philosophie, die das Wesen der menschlichen Person zwar im Selbstbesitz —
der im Grunde unverduflerlich ist — und in der Selbstbestimmung sicht, dies aber
innerhalb der geschopflichen Abhingigkeit, die sich im menschlichen Bereich als
soziale Abhingigkeit auswirkt. Wenn man nie weniger von strengen Bindungen
wissen wollte als heute, so hat es sicher aber auch nie so viele seelische Erkrankun-
gen des Menschen gegeben wie heute. Beides steht in einem inneren Zusammen-
hang. Die moderne Anthropologie hat neu entdeckt, dafl man den Krankheiten des
heutigen Menschen oft mit einem biologischen, psychologischen oder auch psycho-
somatischen Verstindnis des Menschen nicht beikommen kann. Ernst Michel z. B.
bringt in seinem Buch ,Rettung und Erneuerung des personalen Lebens“? im Ka-
pitel ,Anthropologische Deutung seclischer Krankheiten“ interessante Formulie-
rungen. Es gebe, schreibt er, ,eine noch spezifischere Dimension menschlicher Exi-
stenz: eine Dimension, die Seele und Leib einbefafit und ihren Lebensvorgingen
die eigentliche menschliche Prigung und Bedeutung gibt. Wir kénnen diese bestim-
mende Mitte des Menschen sein Selbst oder seine Personalitit nennen . . ., jedenfalls
miissen wir sie als die Sphire der Freiheit kennzeichnen“s. Hier, in seinem Person-
kern, ist der Mensch erkrankt.

Personsein heifit demnach nicht, dafl der Mensch, so sehr er ein einmaliges, freies,
geistiges Selbst ist, nun allein auf sich gestellt existieren kénnte. Er ist kein Wesen,
das in sich rubhen kann, das zwar ,den Kontakt mit der Umwelt braucht, aber nur,
um sich selbst daran entwickeln zu kénnen, um sich mittels ihrer zu entfalten®e.
Selbstverstindlich hat die Um-~ und Mit-welt fiir den Menschen auch diese Bedeu-
tung, aber nicht allein diese; sie geht vielmehr konstitutiv in das Wesen der Person
selbst mit ein. ‘

»Das Personale des Menschen ist seinsmdfig dialogisch, auf Anruf und Antwort
angelegt, auf Begegnung hingeordnet“?. Der Mensch ist primir ein ,Du“ und wird
eigentlich erst ein ,Ich“ in der Beziehung zu einem ,Du”. Nicht nur, daf man nur
in der Begegnung mit einem anderen, der nicht ,Ich“ ist, sich selbst in seinem per-
sonalen Figensein erfahrt, sondern es gehort zur inneren Qualitit des menschlichen
Personseins, dafl das ,Ich® in stindiger Korrespondenz mit einem ,Du“ steht. Der

4 Frankfurt/M. 1951.
5 ebd. S. 66/67.

¢ ebd. S. 67.

7 ebd. S. 67.



32 Giinter Soballa

Mensch ist auf stindigen Anruf geschaffen, auf den namentlichen Anruf des ,Adam,
wo bist du?® und auf die namentliche Antwort.

Heute kann man in den Zeitungen lesen, daf sich die Kneipwirte beklagen, die
Stammtische stiirben aus. Auch sonst stellt man in den Speiselokalen immer wieder
fest, daB sich niemand gern an einen Tisch setzt, an dem schon ein anderer sitzt:
Der Mensch von heute fihrt weithin eine Inselexistenz, in sich vermauert, uner-
reichbar fiir einen normalen menschlichen Kontakt. Die Ansprechbarkeit fur eine
echte personale Begegnung ist erschreckend gering. Bei dem Ausfall der tragenden
Gesellschaftsmachte, wie wir ihn weithin konstatieren konnen, sind leib-seelische
Verarmungs-, Verédungs- und Auflésungszustinde an der Tagesordnung. In den
totalitdren Staaten des Ostens wird praktisch die subsidiare Kraft der Beziehungs-
einbettung, die immerhin eine gewisse Entfaltung des Einzelmenschen mit sich
brachte, radikal zerstort. Man kann es gar nicht mehr wagen, mit einem anderen
Menschen einen wirklichen Kontakt aufzunehmen; solche Offenheit ist lebensgefihr-
lich. Im ,freien® Teil der Welt ist es nicht viel besser. Aus Amerika hiufen sich die
Meldungen iber Kinderselbstmorde. Die menschliche Person hndet keine Entfal-
tungsmoglichkeiten, weil sie kein richtiges ,Du“ findet, darum sieht sie auch keinen
Sinn ihres Daseins. Solche kernhaften Existenzerschiltierungen sind heute nichts
Seltenes mehr. Allgemein ist die menschliche Personalitdt verkiimmert.

Eine ,Rettung und Erneverung des personalen Lebens® kann nur durch eine
Aktivierung der Beziehungen zur Umwelt geschehen. Es ist eine Grundrichtung des
Menschen, die auf ein ,,Du“ zielt; ohne ein solches ist das Leben schal. Wenn man
wenigstens ein Herz auf der Welt weiff, das zu einem gehort, dann ist man schon
zufrieden. Es gentgt. Aber selbst wenn man diesen menschlichen Kontakt anstrebt
und ernstlich zu ihm entschlossen ist, stofft man bald auf uniiberwindliche Grenzen,
die im Wesen derselben menschlichen Person liegen, die zwar einerseits seinsméRig
dialogisch angelegt ist, zugleich aber nicht aus sich heraus kann, in ihre Personalitat,
ihren Selbstbesitz eingeschlossen bleibt. Innerhalb der menschlichen Grenzen nun
ist nichts so geeignet, einen wirklichen Kontakt, eine echte ,Du-Beziehung” zu schaf-
fen wie schlichter Gehorsam, der sich gldubig einem anderen anvertraut. Er ist ja der
existentiell stirkste Akt der Bejahung eines anderen ,Du®, der stirkste Akt des
Neinsagens zu sich selbst.

Voller Gehorsam der Person wire aber einem blofen Menschen gegeniiber ein
ungerechtfertigtes Wagnis. Menschen sind und bleiben unzuverlissig. Das ist das Di-
lemma, in dem wir uns befinden. Einerseits roft unser innerstes Wesen nach einem
,Du“, andernfalls wir in unserer personalen Entwidklung verkiimmern, anderseits
glauben wir keinen Menschen zu haben, dem wir uns ganz anvertrauen konnten.
‘Was uns helfen konnte, wire ein Wesen, das die Totalhingabe, die in uns vor-
gezeichnet ist, von uns forderte, dem wir uns aber zugleich so hingeben konnten, daf
wir um den freien Spielraum unseres Selbst nicht zu fiirchten brauchten. Diese Apo-
rie fithrt uns iiber die Méglichkeiten des rein innerirdischen Daseins hinaus und weist
uns auf die Transzendenz hin.



Gehorsam und personale Uollkommenheit 33
I11. Theologisch

Der Mensch ist von einem personlichen Gott geschaffen, und dieser personliche
Gott hilt das personale Sein eines Menschen aufrecht, indem er jeden Augenblick
wieder sein , Ja“ zu ihm spricht. Er hat den unmittelbaren Zugang zur menschlichen
Seele, der jedem anderen Wesen, Engel oder Mensch, verwehrt ist. Er hat darum
auch den ersten Anspruch auf namentliche Antwort, weil Er es ist, der zuerst an-
ruft und weil Er allein einer personalen Beziehung voll zu geniigen vermag.

Selbst Psychotherapeuten geben zu, dafl der Mensch mit seinen letzten Fragen und
Noéten sich in der rein menschlichen Umwelt nicht vollenden kénne. Sein ,Seins-
grund”“ ist das Bezogensein auf die Transzendenz, auf die Gottesmacht — in der
konkreten Heilsordnung die personliche Beziehung zu Christus. Denn dem un-
endlichen Gott konnen wir nicht nahen, nach der Erbsiinde schon gar nicht; Gott
mufite uns nahekommen, uns menschlich faflbar werden, damit wir zu ihm eine per-
sonale Bezichung finden kdnnen. Darum wurde Gott ein Mensch wie wir: wahrer
Mensch und wahrer Gott. Er vereinigt das, wonach die menschliche Seele verlangt.

Sich einem anderen tberlassen: das bedeutet ein ,personales Ja“. Auch Gott ge-
geniiber geschieht das auf Treu und Glauben hin. In jedem Augenblick und in allen
Lebenslagen ist unser Dasein nur dann sinnvoll, wenn wir es leben in bewufiter Ant-
wort auf die grofe Wirklichkeit, die uns anruft. Dieses Antworten ist ein notwendig
dauernder Zustand. Denn Sein ist, soll es nicht sinnleer und personal verkiimmert
bleiben, auf ein stindiges Jasagen zu einem verldfilichen Du angewiesen. Von die-
ser Haltung her muf jede einzelne Situation geprigt werden. Man kann also sagen,
daf unser Sein im Glaubensstand griindet, dafl dieser ,die spezifische Qualitit des
Menschseins ausmacht“s.

Fir den Psychologen mégen die seelischen Storungen, die entstehen, wenn der
Mensch sich der Antwort auf den prinzipiellen Anruf Gottes und den konkreten
der Umwelt entzieht, zundchst von rein psychologischer Bedeutung sein. Fiir uns
geht es um mehr. Wenn der Mensch sich gegen die Wirklichkeit seines ,,Glaubens-
standes® stellt, gibt es nicht nur seelische Stérungen sittlich indifferenter Art; sein
Versagen hat vielmehr auch eine moralische Qualitit, es ist Auflehnung gegen Gott,
der eine Antwort fordert.

Die Bezichung zum grofien ,Du“ jedes menschlichen Lebens, zu Gott, ist verpflich-
tend. Fiir gewdhnlich wird man das Wort Glauben gebrauchen, um die Fiille des-
sen zu bezeichnen, was zwischen dem ewigen Gott und dem endlichen Menschen ist.
Sehen wir einmal die Haltung des Glaubens, den notwendigen ,Glaubensstand“, wie
Michel ihn nennt, am Beispiel Abrahams. Dieser Mensch erhilt einen Auftrag von
einem Wesen, das von sich Qualititen aussagt, die nachzuprifen ihm einfach nicht
moglich ist, da er sie nicht einmal ganz begreifen kann. Es werden von ihm Hal-
tungen und Handlungen gefordert, die ihn in Widerspruch stellen zu seiner Umwelt
und zu allem, was ein Mensch als ,, Vernunft“ bezeichnet. Folgt er dem Ruf, dann
lebt er sein Leben rein auf Hoffnung hin. Beispielhaft kommt das in dem Opfer
seines Sohnes Isaak zum Ausdrudck. Zuerst durch ein Wunder geboren, soll dieser
Sohn, auf dem die gottliche Verheiflung von der zahlreichen Nachkommenschaft

8 E. Michel, a.a.0. S. 68.



34 Giinter Soballa

ruht und aus dem der Erloser der Welt hérvorgehen soll, jetzt geopfert werden.
Abraham schickt sich trotz aller Dunkelheit dazu an, in der festen Zuversicht, Gott
werde sein Wort iiber alles menschliche Verstehen hinaus dennoch halten.

Man mufl wohl beachten: es ist nicht damit genug, daf Abraham seinen Sohn op-
fert; er muf zugleich fest an all das glauben, was Gott ihm versprochen und um des-
sentwillen er ihn aus seiner Heimat, seiner Familie herausgerofen hat. Verstandes-
mifig kann der Patriarch nicht einsehen, was er doch fiir sicher halten soll. Dennoch
spricht sein Verstand ein volles , Ja“. So stark ist die Uberzeugung von dem Geglaub-
ten, daB} er das, was ihm menschlich das Liebste ist, hingeben will. Hier zeigt sich das
Wesen der theologischen Tugenden: sie zielen nicht nur auf Gottliches, sondern wer-
den auch erst durch gottliche Kraft moglich. Denn dafl dieser befohlene Glaube, die-
ser Glaubensgehorsam auf Hoffnung hin, nur aus einer grofien Liebe heraus einsich-
tig wird, ist klar. Es geht eben bei diesem Gehorsam um eine Ganzhingabe, die not-
wendig ist, damit der Mensch wirklich ,er selbst® werde.

Auch in der kommunistischen Welt wird totale Aufgabe des Ich gefordert, vollige
Unterwerfung allen Eigenwillens und Eigendenkens. Aber das ist keine personale
Beziechung; der Mensch geht verloren in einem System, das absolut gesetzt wird.

Personale Vollendung kann also nur erreicht werden iiber glaubigen Gehorsam,
der im Vollsinn nur Gott gegeniiber moglich ist. Gott finden wir 'm menschgewor-
denen Wort, in Christus. Ist aber derjenige, der uns befiehlt und dem wir gehor-
chen, wirklich Christus? Kann nicht auch hier der Gehorsam unter Umstinden eine
stalinistische Sklaverei werden? Dagegen steht seit Paulus die Lehre der Kirche:
~Gehorcht den leiblichen Herrn wie Christus (Eph 6, 5) — nicht um ihrer selbst,
sondern um Christi willen. Natirlich kann das nur der Fall sein, wenn der Befeh!
einer rechtmafligen Autoritit nicht offenbar dem Willen Gottes widerspricht. Dar-
iiber hinaus liegt das Fundament des christlichen Gehorsams darin, daf§ jede gott-
gesetzte Autoritat die Stelle und Person Christi vertritt. Das ist in verschiedenem
Grade der Fall. In dichtester Weise wird Christus durch die Kirche reprisentiert.
In ihr, im Papst und in den Bischofen, spricht Christus am unmittelbarsten. An ihrer
Autoritit nehmen alle diejenigen teil, die durch Weihe, Amt oder Auftrag von ihr
bevollmichtigt sind. Indem darum der Christ ithre Anordnungen bejaht, spricht er
ein Ja seiner Person zu Christus. Nimmt dieser Gehorsam dem in der Kirche gegen-
wirtigen Christas gegeniiber den Menschen total in Anspruch, wie es im Orden der
Fall ist, dann hat der Christ hier eine einfache Moglichkeit, die in ihm liegenden
Ansprachekrifte voll zu entwickeln, ganz und unverkiirzt sein personales Mensch-
sein zu entfalten.

Die Voraussetzung fiir eine echte Entscheidung zum Du hin ist aber das Durch-
stromtsein von der Kraft Christi. Wer sich auflerhalb Christi stelit, ist in Gefahr,
nicht souveriner Mensch, sondern Knecht Satans zu werden: ,Als ihr noch nicht
Christen waret, wurdet ihr willenlos zu stummen Gétzen hingetrieben® (1 Kor 12, 2).
Eine freie Entscheidung zu einem Du, wie sie zur menschlichen Vollendung notwen-
dig ist, kann letztlich ohne Gott nicht vollzogen werden. Und wer sich nicht an Chri-
stus anschlieft, muf Teil haben am Fiirsten der Finsternis. ,Einst waret anch ihr
tot in euren Ubertretungen und Siinden, in denen ihr wandeltet nach der Weise die-



Gehorsam und personale Uollkommenheit 35

ser Welt, unter dem Einflufl des Fiirsten, der Macht hat in dieser Luft, des Geistes,
der jetzt noch wirkt in den S6hnen des Ungehorsams* (Eph 2,2).

Ohne Christus gibt es kein Leben, nicht einmal ein volles menschliches, persona-
les Leben. ,Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben“ (Joh 10, 10), sagt der
Herr. In ihm ist die ewige Wahrheit: ,Ich bin das Licht der Welt* (joh 8, 12). Dar-
um ist es nie unverniinftig, sich ganz dieser gottlichen Autoritit anzuvertrauen. Es
gibt in vielen Ordensregeln eine Verpflichtung zum Verstandesgehorsam. Hier muf
der Wille den Verstand dahin beeinflussen, auch wenn die eigene Einsicht eine An-
ordnung nicht durchschaut, sondern sie fiir unverniinftig halt, dafl er, soweit ihm
das moglich ist, die eigene Auffassung aufgibt und die fremde annimmt. In unse-
rem Menschsein werden wir dabei nie Schaden erleiden, wenn wir im Menschen
Gott um Christi willen gehorchen. Denn in IThm werden wir immer, wenn wir uns
unterwerfen, die letzte Wahrheit finden.

Gehorsam und Liebe

Sich einem Du anvertrauen — das ist schon im menschlichen Bereich eine Tat der
Liebe, noch mehr aber im Raum des Glaubens. Die niichterne Form des religiosen Ge-
horsams ist ein Folgeleisten, das in der wirksamsten Weise dem liebenden und ge-
liebten Gott nahebringt. Wohl kann der Akt der Unterwerfung psychologisch gese-
hen schwer und bitter empfunden werden, aber in der zwar unsichtbaren, voll- und
ewig-giiltigen Wirklichkeit Gottes findet der Mensch dadurch den Weg zu dem ein-
zigen personalen Du, das eine vollige Selbsthingabe rechtfertigt. Der persénliche
Gott allein ist im Grunde fahig, all die unendlichen Sehnsiichte zu erfiillen, die Er
seinem Geschopf in die Seele gelegt hat. In voller Enthilllung wird das erst im Him-
mel stattfinden, der ja nichts anderes ist als die endgtltige Vereinigung des perso-
nalen Geschopfes mit dem ewigen Gott. Darum geht nichts von demn, was wir von
uns aufgeben, um Christus dem Herrn in den ,leiblichen Herren® zu folgen, verlo-
ren; in Thm finden wir vielmehr immer das ewige Leben — und schon hier auf Er-
den das Hundertfache. Abgesehen von dem Freisein von Sorge, das ein Leben in Ge-
horsam gewahren kann, ist es oft Gott selbst, den wir gerade in der Verleugnung
des eigenen Ich erfahren diirfen, nicht zum ausschlieflichen Eigenbesitz, sondern in
der Liebesgemeinschaft der Briider. Im Gehorsam beginnt uns aufzuleuchten, was
Christus der Herr in den Mittelpunkt seiner Verkiindigung gestellt hat: ,Die Zeit
ist erfiillt, das Reich Gottes hat sich genaht“ (Mk 1, 15). Das Heil ist unter uns ge-
genwirtig, und im Gehorsam ergreifen wir es, weil es nicht eine Privatseligkeit be-
deutet, sondern eben Anteil am Reich Gottes, das in seiner vollen Herrlichkeit dann
erstrahlen wird, wenn Gott den neuen Himmel und die neue Erde (Offb 21,1)
schafft. Dann ,wird Er unter den Menschen wohnen, sie werden sein Volk sein, und
Gott wird mit ihnen sein als ihr Gott* (Offb 21, 3). ,Nacht wird nicht mehr sein.
Gott der Herr wird sie erlenchten, und sie werden herrschen von Ewigkeit zu Ewig-
keit“ (Offb 22, 5).





