
Gehorsam und personale Vollkommenheit 

Von Günter S o b a 11 a S. J., Jakobsberg bei Bingen 

Je nach der Auffassung, die man vom Wesen des Menschen hat, wird man unter 
personaler Vollkommenheit etwas Verschiedenes verstehen. Für uns gibt es nur eine 
Vollkommenheit, die vom Evangelium vorgezeichnete: •Seid vollkommen, wie euer 
himmlischer Vater vollkommen ist" (Mt 5, 48). Es ist nicht wahr, daß das Maß des 
Vollkommenen im Menschen selber liege • der Edelmensch existiert nur in der 
Phantasie der Dichter. Wahre Vollkommenheit liegt immer in der Widerspiegelung 
Gottes; darum heißt es beim hl. Paulus, wir dürften nicht mehr •nach Menschenart 
wandeln" (1 Kor 3, 3). Es gibt keinen Menschen, der in sich stünde, sondern allein 
den •homo Trinitatis", den Menschen, der aus dem Geheimnis des dreifaltigen Got- 
tes und zu ihm hin lebt. 

Darum heißt vollkommen werden, sich vom eigenen Ich lösen und Gott Mittel- 
punkt, Sinn und Ziel des Lebens sein lassen. Man kann darüber Bücher lesen und 
nachdenken, man kann in diesem Anliegen Wallfahrten machen oder eine Novene 
zur kleinen hl. Therese halten, aber man wird dadurch nicht viel anders werden. 
Wenn man aber den Gehorsam übt, geht man wirklich gegen die Wurzel der Un- 
vollkommenheit vor, gegen die Ichbezogenheit, den Egoismus, die •coneupiscentia" 
in jeder Form, die immer nur haben will und das Ich zur Mitte des Lebens macht. 

Man muß dabei jedoch klar sehen, daß die bloße Unterwerfung des Willens an 
sich den Menschen in der jetzigen Heilsordnung noch nicht vollkommen macht. Erst 
weil der Gehorsam den Christen mit dem ewigen Wort Gottes vereinigt, das •ge- 
horsam ward bis zum Tode am Kreuze" (Phil 2, 8), wird er zum Weg der Vollkom- 
menheit, entsprechend dem Wort Christi: •Meine Speise ist es, den Willen dessen 
zu tun, der mich gesandt hat" (Joh 4, 34). Nur wenn wir IHN finden, finden wir das 
Leben, denn •in IHM allein ist Heil" (Apg 4, 12). 

Ferner gilt es zu bedenken, daß die Heiligung des Christen, auch wenn man von 
persönlicher Frömmigkeit spricht, nie Privatsache ist: •Jedem wird die Offenbarung 
des Geistes zum Nutzen gegeben" (1 Kor 12, 7), nicht zur eigenen Vergeistigung, 
sondern •zum Aufbau der Kirche" (1 Kor 14, 12), •um des Gottesreiches willen" (Mt 
19, 12). 

Diese heilstheologische und soziale Funktion des religiösen Gehorsams immer 
vorausgesetzt, können wir ihn als das wirksamste Mittel zur Erreichung der perso- 
nalen Vollkommenheit bezeichnen, da er gegen die geistige oder vitale Selbstbe- 
hauptung, die den erbsündlichen Menschen als solchen kennzeichnet, angeht. Diese 
These soll in dreifacher Sicht dargestellt werden: historisch, anthropologisch, theo- 
logisch. 

I. Historisch 

Alle Ordensgründer haben in ihren Regeln, wenn es um den Gehorsam ging, auf 
die Zeit der •Wüstenväter" zurückgegriffen. Denn der Gehorsam war das Typische 
jener ersten Mönche in der ägyptischen Thebais im dritten und vierten Jahrhundert; 



Gehorsam und personale Vollkommenheit 29 

hier finden wir ihn am reinsten als Mittel für die persönliche Vollkommenheit ver- 
wirklicht. Als z. B. einer zum ersten Mal auf den Einfall kam, sein Leben auf einer 
hohen Säule zuzubringen, wurde ihm von den versammelten Wüstenvätern befoh- 
len, sofort herabzusteigen und einen gewöhnlicheren Weg der Aszese zu wählen. Als 
der Mönch aber wirklich augenblicklich herabstieg, wurde ihm seines Gehorsams 
wegen erlaubt, für immer auf der Säule zu bleiben. Er hat durchgehalten und wird 
als der hl. Simeon, der Säulensteher, verehrt. Der Gehorsam galt alles. Den Novi- 
zen wurden zur Erprobung ungereimte Befehle gegeben • wie dürre Stöcke zu be- 
gießen oder riesige Felsen zu bewegen versuchen. Einer von ihnen soll seine Bereit- 
schaft zu allem in dem lapidaren Satz zum Ausdruck gebracht haben: •Ich und der 
Esel sind eins." 

Wir heutigen Menschen sind von vornherein nicht besonders zum Gehorsam ge- 
neigt. Wenn wir uns wirklich einmal dazu bereit finden, dann müssen wir vorher 
genau gesehen haben, wozu das Befohlene gut ist; und wer etwas befehlen will, muß 
erst dreimal seine Berechtigung dazu beweisen. Der Einsiedler von damals kannte 
keine Fragen nach Inhalt oder Nutzen des Befehls, nach Autorität und Würde des 
Befehlenden. Ihm war es um den Befehl als solchen zu tun, und es ist erstaunlich, 
wie da gehorcht wurde, wenn man weiß, daß • wenigstens in den Anfängen • die 
sogenannten •Ältesten" keinerlei kirchliche Autorität hatten. Wer in die Wüste 
ging, der kam, um sein Ich zu kreuzigen und so Gott wohlgefällig zu werden. Darin 
fand der einzelne dann auch •den Frieden, den die Welt nicht gibt" (Joh 14, 27). 
So berichtet der hl. Johannes Climacus1, er habe in einem Kloster drei alte Mönche 
getroffen, die trotz ihrer weißen Barte immer bereit waren, jedem Beliebigen auf 
den kleinsten Wink hin zu gehorchen. Man kann sich vorstellen, wie das auch in einer 
Gemeinde von •Vollkommenen" ausgenutzt wurde. Wir würden fragen: •Was hat- 
ten sie davon?" Der hl. Johannes Climacus gibt die Antwort, durch die beständige 
Übung des Gehorsams seien sie wirklich vollkommen geworden, die Tugend sei 
ihnen mit der Zeit leicht geworden. So mache es ihnen nichts mehr aus, ihre Eigen- 
liebe zu überwinden und stets anderen zu folgen. Sie fänden im Gegenteil einen gro- 
ßen inneren Frieden darin, und die durch den Gehorsam erworbene Demut sei ihnen 
ein Schutz gegen die gefährlichen Versuchungen, die manchem alten Mönch zum 
Verhängnis würden. 

Was uns an diesen z. T. exzentrischen Formen des Gehorsams befremden könnte, 
müssen wir aus den Zeitumständen verstehen. Einmal handelte es sich um Orienta- 
len, dazu um meistens ungebildete Menschen, die von Haus aus an einen kümmerli- 
chen Lebensstandard gewöhnt und darum ohne große Ansprüche waren. Ferner 
muß man zugeben, daß nicht alles an diesen ersten Mönchen unbesehen bejaht oder 
zur Nachahmung empfohlen werden darf. Auf die ganze Mönchsbewegung der Al- 
ten Kirche hatte • vor allem im Osten • der Neuplatonismus und Gnostizismus 
einen starken Einfluß; ihr Körperhaß und ihr übertriebener Vergeistigungswille ist 
nicht christlichen Ursprungs. Vieles ist einfach aszetische Rekordsucht, die den geist- 
lichen Fortschritt in der Quantität der Bußübungen sieht. Endlich tritt auch der heils- 
theologische und noch mehr der soziale Gesichtspunkt des Gehorsams ungebührlich 
zurück. 

1 De oboedientia, c. 4. 



30 Günter Soballa 

Trotz dieser Einschränkungen hat uns die Frühzeit des Mönchtums im Hinblick 
auf den Gehorsam Entscheidendes zu sagen. Als Mitte) zur persönlichen Vervoll- 
kommnung tritt der Gehorsam um so leuchtender hervor, je weniger die Fragen 
nach Zweckmäßigkeit, Ordnungsfunktion und Autorität gestellt werden. Man wur- 
de Mönch nicht um irgendeines menschlichen Zieles willen, nicht einmal um den 
Menschen apostolisch zu helfen, sondern um die eigene Seele zu heiligen. Auch bei 
den großen Lehrern des geistlichen Lebens von Basilius bis Cassian steht die Voll- 
kommenheit des einzelnen Mönchs im Vordergrund ihres aszetischen Schrifttums. 
Und alle sehen das Entscheidende zur Erlangung dieser Vollkommenheit im reli- 
giösen Gehorsam. •Jene sind wahre Mönche, die ihren Willen abgetötet haben und 
bereit sind, nichts zu wollen, nichts auszuschlagen, sondern nur die Vorschrift und 
den Ruf des Abtes zu befolgen"2. Der hl. Hieronymus bezeichnet den Gehorsam 
als eine •selige und überreiche Gnade" (felix et abundans gratia). Er begründet das 
damit, daß in ihm die Summe aller Tugenden eingeschlossen sei, weil er den Men- 
schen mit einem einfachen Schritt zu Christus führe3. Beim Herrn selbst findet er den 
Rat dazu: •Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf 
sich und so folge er mir" (Mt 16, 24). Sich selbst verleugnen • nichts anderes will 
der Gehorsam: radikales Ausräumen aller Ichbehauptung und Übergabe an Chri- 
stus. Weil im Gehorsam eigentlich alles andere, was die christliche Vollkommenheit 
ausmacht, eingeschlossen ist, legt man in den großen Orden der benediktinischen 
Ordensfamilie nur das Gehorsamsgelübde ab. Der hl. Hieronymus gab oben schon 
die Begründung, warum man den Gehorsam wirklich so hoch schätzen müsse: er 
einigt mit Christus. Wenn das auch nicht dem Bewußtsein der frühen Mönche in je- 
dem Fall präsent war, es war der Ermöglichungsgrund, daß sie in der Übung des 
Gehorsams heilig wurden. 

Es wäre daher verfehlt, im Gehorsam des Mönchtums nur ein Mittel zu sehen, um 
von sich und der Welt frei zu werden, um zur stoischen Unberührtheit von allen Din- 
gen dieses Lebens zu gelangen. Diese Haltung findet man im fernen Osten, etwa 
bei den Mönchen Tibets, die sich einem fremden Willen unterwerfen, auch ohne zu 
fragen, wer eigentlich befiehlt und wozu es gut sein könnte. Sie wollen einen Zu- 
stand der Seele erreichen, in dem sie von nichts mehr erreicht werden können, in dem 
sie ganz von sich und jeglicher Kreatur gelöst sind. Aber ihre Seele erfüllt dann 
nichts mehr, was sie als Person beglücken könnte, im Gegenteil, ihr Bestreben zielt 
auf ein völliges Aufgehen im All. Es gibt noch eine Reihe anderer Anschauungen, 
die im Akt der persönlichen Unterwerfung ein bloßes Mittel sehen, um zu einer ge- 
wissen Leichtigkeit und Freiheit des Lebens zu gelangen. Von all diesen Anschau- 
ungen distanziert sich das Christentum, dem es primär nicht um das Wohlbefinden 
des einzelnen geht, sondern um die Teilnahme am Leben des persönlichen, dreifal- 
tigen Gottes, der uns in Christus sichtbar geworden ist. Dabei bleibt aber die Frage 
nach dem •Wie?". Wie ist es innerlich begründet, daß die Unterwerfung der Person 
zur Vollendung des personalen Seins führt? Ist es nicht gerade die freie Selbstbe- 
stimmung, die im Gehorsam aufgegeben wird? 

! Surius in Vita Si Fulgentü die 1. Januarii. 
8 Hieronymus in Reg. Monach. c. 6. 



Gehorsam und personale Vollkommenheit 31 

II. Anthropologisdi 

Vielleicht war nie eine Zeit so sehr wie die unsere abgeneigt, eine Vollendung des 
Menschen durch Unterwerfung seiner Person anzuerkennen. Ist sie doch das End- 
ergebnis jenes Individualismus, der seit der Renaissance und der Reformation unser 
Denken und Tun beherrscht. Zugleich zeigen sich heute deutlich die Reaktionen auf 
die Einschließung der geistigen Person in sich selbst: die Menschen finden in sich 
selbst keine Sinnerfüllung und Befriedigung mehr und fallen darum so leicht der 
Versklavung durch Dinge, Menschen und Systeme anheim. 

Von der Lebenserfahrung her zeigt sich, daß der Personbegriff des Individualis- 
mus eine Verkürzung war. Es ist also nicht nur eine museale Formel der scholasti- 
schen Philosophie, die das Wesen der menschlichen Person zwar im Selbstbesitz • 
der im Grunde unveräußerlich ist • und in der Selbstbestimmung sieht, dies aber 
innerhalb der geschöpflichen Abhängigkeit, die sich im menschlichen Bereich als 
soziale Abhängigkeit auswirkt. Wenn man nie weniger von strengen Bindungen 
wissen wollte als heute, so hat es sicher aber auch nie so viele seelische Erkrankun- 
gen des Menschen gegeben wie heute. Beides steht in einem inneren Zusammen- 
hang. Die moderne Anthropologie hat neu entdeckt, daß man den Krankheiten des 
heutigen Menschen oft mit einem biologischen, psychologischen oder auch psycho- 
somatischen Verständnis des Menschen nicht beikommen kann. Ernst Michel z. B. 
bringt in seinem Buch •Rettung und Erneuerung des personalen Lebens"4 im Ka- 
pitel •Anthropologische Deutung seelischer Krankheiten" interessante Formulie- 
rungen. Es gebe, schreibt er, •eine noch spezifischere Dimension menschlicher Exi- 
stenz: eine Dimension, die Seele und Leib einbefaßt und ihren Lebensvorgängen 
die eigentliche menschliche Prägung und Bedeutung gibt. Wir können diese bestim- 
mende Mitte des Menschen sein Selbst oder seine Personalität nennen ..., jedenfalls 
müssen wir sie als die Sphäre der Freiheit kennzeichnen"5. Hier, in seinem Person- 
kern, ist der Mensch erkrankt. 

Personsein heißt demnach nicht, daß der Mensch, so sehr er ein einmaliges, freies, 
geistiges Selbst ist, nun allein auf sich gestellt existieren könnte. Er ist kein Wesen, 
das in sich ruhen kann, das zwar •den Kontakt mit der Umwelt braucht, aber nur, 
um sich selbst daran entwickeln zu können, um sich mittels ihrer zu entfalten"6. 
Selbstverständlich hat die Um- und Mit-welt für den Menschen auch diese Bedeu- 
tung, aber nicht allein diese; sie geht vielmehr konstitutiv in das Wesen der Person 
selbst mit ein. 

•Das Personale des Menschen ist seinsmäßig dialogisch, auf Anruf und Antwort 
angelegt, auf Begegnung hingeordnet"7. Der Mensch ist primär ein •Du" und wird 
eigentlich erst ein •Ich" in der Beziehung zu einem •Du':. Nicht nur, daß man nur 
in der Begegnung mit einem anderen, der nicht •Ich" ist, sich selbst in seinem per- 
sonalen Eigensein erfährt, sondern es gehört zur inneren Qualität des menschlichen 
Personseins, daß das •Ich" in ständiger Korrespondenz mit einem •Du" steht. Der 

4 Frankfurt/M. 1951. 
5 ebd. S. 66/67. 
8 ebd. S. 67. 
7 ebd. S. 67. 



32 Günter Soballa 

Mensch ist auf ständigen Anruf geschaffen, auf den namentlichen Anruf des •Adam, 
wo bist du?" und auf die namentliche Antwort. 

Heute kann man in den Zeitungen lesen, daß sich die Kneipwirte beklagen, die 
Stammtische stürben aus. Auch sonst stellt man in den Speiselokalen immer wieder 
fest, daß sich niemand gern an einen Tisch setzt, an dem schon ein anderer sitzt: 
Der Mensch von heute führt weithin eine Inselexistenz, in sich vermauert, uner- 
reichbar für einen normalen menschlichen Kontakt. Die Ansprechbarkeit für eine 
echte personale Begegnung ist erschreckend gering. Bei dem Ausfall der tragenden 
Gesellschaftsmächte, wie wir ihn weithin konstatieren können, sind leib-seelische 
Verarmungs-, Verödungs- und Auflösungszustände an der Tagesordnung. In den 
totalitären Staaten des Ostens wird praktisch die subsidiäre Kraft der Beziehungs- 
einbettung, die immerhin eine gewisse Entfaltung des Einzelmenschen mit sich 
brachte, radikal zerstört. Man kann es gar nicht mehr wagen, mit einem anderen 
Menschen einen wirklichen Kontakt aufzunehmen; solche Offenheit ist lebensgefähr- 
lich. Im •freien" Teil der Welt ist es nicht viel besser. Aus Amerika häufen sich die 
Meldungen über Kinderselbstmorde. Die menschliche Person findet keine Entfal- 
tungsmöglichkeiten, weil sie kein richtiges •Du" findet, darum sieht sie auch keinen 
Sinn ihres Daseins. Solche kernhaften Existenzerschütterungen sind heute nichts 
Seltenes mehr. Allgemein ist die menschliche Personalität verkümmert. 

Eine •Rettung und Erneuerung des personalen Lebens" kann nur durch eine 
Aktivierung der Beziehungen zur Umwelt geschehen. Es ist eine Grundrichtung des 
Menschen, die auf ein •Du" zielt; ohne ein solches ist das Leben schal. Wenn man 
wenigstens ein Herz auf der Welt weiß, das zu einem gehört, dann ist man schon 
zufrieden. Es genügt. Aber selbst wenn man diesen menschlichen Kontakt anstrebt 
und ernstlich zu ihm entschlossen ist, stößt man bald auf unüberwindliche Grenzen, 
die im Wesen derselben menschlichen Person liegen, die zwar einerseits seinsmäßig 
dialogisch angelegt ist, zugleich aber nicht aus sich heraus kann, in ihre Personalität, 
ihren Selbstbesitz eingeschlossen bleibt. Innerhalb der menschlichen Grenzen nun 
ist nichts so geeignet, einen wirklichen Kontakt, eine echte •Du-Beziehung" zu schaf- 
fen wie schlichter Gehorsam, der sich gläubig einem anderen anvertraut. Er ist ja der 
existentiell stärkste Akt der Bejahung eines anderen •Du", der stärkste Akt des 
Neinsagens zu sich selbst. 

Voller Gehorsam der Person wäre aber einem bloßen Menschen gegenüber ein 
ungerechtfertigtes Wagnis. Menschen sind und bleiben unzuverlässig. Das ist das Di- 
lemma, in dem wir uns befinden. Einerseits ruft unser innerstes Wesen nach einem 
•Du", andernfalls wir in unserer personalen Entwicklung verkümmern, anderseits 
glauben wir keinen Menschen zu haben, dem wir uns ganz anvertrauen könnten. 
Was uns helfen könnte, wäre ein Wesen, das die Totalhingabe, die in uns vor- 
gezeichnet ist, von uns forderte, dem wir uns aber zugleich so hingeben könnten, daß 
wir um den freien Spielraum unseres Selbst nicht zu fürchten brauchten. Diese Apo- 
rie führt uns über die Möglichkeiten des rein innerirdischen Daseins hinaus und weist 
uns auf die Transzendenz hin. 



Gehorsam und personale Vollkommenheit 33 

III. Theologisch 

Der Mensch ist von einem persönlichen Gott geschaffen, und dieser persönliche 
Gott hält das personale Sein eines Menschen aufrecht, indem er jeden Augenblick 
wieder sein •Ja" zu ihm spricht. Er hat den unmittelbaren Zugang zur menschlichen 
Seele, der jedem anderen Wesen, Engel oder Mensch, verwehrt ist. Er hat darum 
auch den ersten Anspruch auf namentliche Antwort, weil Er es ist, der zuerst an- 
ruft und weil Er allein einer personalen Beziehung voll zu genügen vermag. 

Selbst Psychotherapeuten geben zu, daß der Mensch mit seinen letzten Fragen und 
Nöten sich in der rein menschlichen Umwelt nicht vollenden könne. Sein •Seins- 
grund" ist das Bezogensein auf die Transzendenz, auf die Gottesmacht • in der 
konkreten Heilsordnung die persönliche Beziehung zu Christus. Denn dem un- 
endlichen Gott können wir nicht nahen, nach der Erbsünde schon gar nicht; Gott 
mußte uns nahekommen, uns menschlich faßbar werden, damit wir zu ihm eine per- 
sonale Beziehung finden können. Darum wurde Gott ein Mensch wie wir: wahrer 
Mensch und wahrer Gott. Er vereinigt das, wonach die menschliche Seele verlangt. 

Sich einem anderen überlassen: das bedeutet ein •personales Ja". Auch Gott ge- 
genüber geschieht das auf Treu und Glauben hin. In jedem Augenblick und in allen 
Lebenslagen ist unser Dasein nur dann sinnvoll, wenn wir es leben in bewußter Ant- 
wort auf die große Wirklichkeit, die uns anruft. Dieses Antworten ist ein notwendig 
dauernder Zustand. Denn Sein ist, soll es nicht sinnleer und personal verkümmert 
bleiben, auf ein ständiges Jasagen zu einem verläßlichen Du angewiesen. Von die- 
ser Haltung her muß jede einzelne Situation geprägt werden. Man kann also sagen, 
daß unser Sein im Glaubensstand gründet, daß dieser •die spezifische Qualität des 
Menschseins ausmacht"8. 

Für den Psychologen mögen die seelischen Störungen, die entstehen, wenn der 
Mensch sich der Antwort auf den prinzipiellen Anruf Gottes und den konkreten 
der Umwelt entzieht, zunächst von rein psychologischer Bedeutung sein. Für uns 
geht es um mehr. Wenn der Mensch sich gegen die Wirklichkeit seines •Glaubens- 
standes" stellt, gibt es nicht nur seelische Störungen sittlich indifferenter Art; sein 
Versagen hat vielmehr auch eine moralische Qualität, es ist Auflehnung gegen Gott, 
der eine Antwort fordert. 

Die Beziehung zum großen •Du" jedes menschlichen Lebens, zu Gott, ist verpflich- 
tend. Für gewöhnlich wird man das Wort Glauben gebrauchen, um die Fülle des- 
sen zu bezeichnen, was zwischen dem ewigen Gott und dem endlichen Menschen ist. 
Sehen wir einmal die Haltung des Glaubens, den notwendigen •Glaubensstand", wie 
Michel ihn nennt, am Beispiel Abrahams. Dieser Mensch erhält einen Auftrag von 
einem Wesen, das von sich Qualitäten aussagt, die nachzuprüfen ihm einfach nicht 
möglich ist, da er sie nicht einmal ganz begreifen kann. Es werden von ihm Hal- 
tungen und Handlungen gefordert, die ihn in Widerspruch stellen zu seiner Umwelt 
und zu allem, was ein Mensch als •Vernunft" bezeichnet. Folgt er dem Ruf, dann 
lebt er sein Leben rein auf Hoffnung hin. Beispielhaft kommt das in dem Opfer 
seines Sohnes Isaak zum Ausdruck. Zuerst durch ein Wunder geboren, soll dieser 
Sohn, auf dem die göttliche Verheißung von der zahlreichen Nachkommenschaft 

8 E. Midiel, a.a.O. S.68. 



34 Günter Soballa 

ruht und aus dem der Erlöser der Welt hervorgehen soll, jetzt geopfert werden. 
Abraham schickt sich trotz aller Dunkelheit dazu an, in der festen Zuversicht, Gott 
werde sein Wort über alles menschliche Verstehen hinaus dennoch halten. 

Man muß wohl beachten: es ist nicht damit genug, daß Abraham seinen Sohn op- 
fert; er muß zugleich fest an all das glauben, was Gott ihm versprochen und um des- 
sentwillen er ihn aus seiner Heimat, seiner Familie herausgerufen hat. Verstandes- 
mäßig kann der Patriarch nicht einsehen, was er doch für sicher halten soll. Dennoch 
spricht sein Verstand ein volles •Ja". So stark ist die Überzeugung von dem Geglaub- 
ten, daß er das, was ihm menschlich das Liebste ist, hingeben will. Hier zeigt sich das 
Wesen der theologischen Tugenden: sie zielen nicht nur auf Göttliches, sondern wer- 
den auch erst durch göttliche Kraft möglich. Denn daß dieser befohlene Glaube, die- 
ser Glaubensgehorsam auf Hoffnung hin, nur aus einer großen Liebe heraus einsich- 
tig wird, ist klar. Es geht eben bei diesem Gehorsam um eine Ganzhingabe, die not- 
wendig ist, damit der Mensch wirklich •er selbst" werde. 

Auch in der kommunistischen Welt wird totale Aufgabe des Ich gefordert, völlige 
Unterwerfung allen Eigenwillens und Eigendenkens. Aber das ist keine personale 
Beziehung; der Mensch geht verloren in einem System, das absolut gesetzt wird. 

Personale Vollendung kann also nur erreicht werden über gläubigen Gehorsam, 
der im Vollsinn nur Gott gegenüber möglich ist. Gott finden wir im menschgewor- 
denen Wort, in Christus. Ist aber derjenige, der uns befiehlt und dem wir gehor- 
chen, wirklich Christus? Kann nicht auch hier der Gehorsam unter Umständen eine 
stalinistische Sklaverei werden? Dagegen steht seit Paulus die Lehre der Kirche: 
•Gehorcht den leiblichen Herrn wie Christus" (Eph 6, 5) • nicht um ihrer selbst, 
sondern um Christi willen. Natürlich kann das nur der Fall sein, wenn der Befehl 
einer rechtmäßigen Autorität nicht offenbar dem Willen Gottes widerspricht. Dar- 
über hinaus liegt das Fundament des christlichen Gehorsams darin, daß jede gott- 
gesetzte Autorität die Stelle und Person Christi vertritt. Das ist in verschiedenem 
Grade der Fall. In dichtester Weise wird Christus durch die Kirche repräsentiert. 
In ihr, im Papst und in den Bischöfen, spricht Christus am unmittelbarsten. An ihrer 
Autorität nehmen alle diejenigen teil, die durch Weihe, Amt oder Auftrag von ihr 
bevollmächtigt sind. Indem darum der Christ ihre Anordnungen bejaht, spricht er 
ein Ja seiner Person zu Christus. Nimmt dieser Gehorsam dem in der Kirche gegen- 
wärtigen Christus gegenüber den Menschen total in Anspruch, wie es im Orden der 
Fall ist, dann hat der Christ hier eine einfache Möglichkeit, die in ihm liegenden 
Ansprachekräfte voll zu entwidceln, ganz und unverkürzt sein personales Mensch- 
sein zu entfalten. 

Die Voraussetzung für eine echte Entscheidung zum Du hin ist aber das Durch- 
strömtsein von der Kraft Christi. Wer sich außerhalb Christi stellt, ist in Gefahr, 
nicht souveräner Mensch, sondern Knecht Satans zu werden: •Als ihr noch nicht 
Christen wäret, wurdet ihr willenlos zu stummen Götzen hingetrieben" (1 Kor 12, 2). 
Eine freie Entscheidung zu einem Du, wie sie zur menschlichen Vollendung notwen- 
dig ist, kann letztlich ohne Gott nicht vollzogen werden. Und wer sich nicht an Chri- 
stus anschließt, muß Teil haben am Fürsten der Finsternis. •Einst wäret auch ihr 
tot in euren Übertretungen und Sünden, in denen ihr wandeltet nach der WTeise die- 



Gehorsam und personale Vollkommenheit 35 

ser Welt, unter dem Einfluß des Fürsten, der Macht hat in dieser Luft, des Geistes, 
der jetzt noch wirkt in den Söhnen des Ungehorsams" (Eph 2,2). 

Ohne Christus gibt es kein Leben, nicht einmal ein volles menschliches, persona- 
les Leben. •Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben" (Joh 10. 10), sagt der 
Herr. In ihm ist die ewige Wahrheit: •Ich bin das Licht der Welt" (Joh 8, 12). Dar- 
um ist es nie unvernünftig, sich ganz dieser göttlichen Autorität anzuvertrauen. Es 
gibt in vielen Ordensregeln eine Verpflichtung zum Verstandesgehorsam. Hier muß 
der Wille den Verstand dahin beeinflussen, auch wenn die eigene Einsicht eine An- 
ordnung nicht durchschaut, sondern sie für unvernünftig hält, daß er, soweit ihm 
das möglich ist, die eigene Auffassung aufgibt und die fremde annimmt. In unse- 
rem Menschsein werden wir dabei nie Schaden erleiden, wenn wir im Menschen 
Gott um Christi willen gehorchen. Denn in Ihm werden wir immer, wenn wir uns 
unterwerfen, die letzte Wahrheit finden. 

Gehorsam und Liebe 

Sich einem Du anvertrauen • das ist schon im menschlichen Bereich eine Tat der 
Liebe, noch mehr aber im Raum des Glaubens. Die nüchterne Form des religiösen Ge- 
horsams ist ein Folgeleisten, das in der wirksamsten Weise dem liebenden und ge- 
liebten Gott nahebringt. Wohl kann der Akt der Unterwerfung psychologisch gese- 
hen schwer und bitter empfunden werden, aber in der zwar unsichtbaren, voll- und 
ewig-gültigen Wirklichkeit Gottes findet der Mensch dadurch den Weg zu dem ein- 
zigen personalen Du, das eine völlige Selbsthingabe rechtfertigt. Der persönliche 
Gott allein ist im Grunde fähig, all die unendlichen Sehnsüchte zu erfüllen, die Er 
seinem Geschöpf in die Seele gelegt hat. In voller Enthüllung wird das erst im Him- 
mel stattfinden, der ja nichts anderes ist als die endgültige Vereinigung des perso- 
nalen Geschöpfes mit dem ewigen Gott. Darum geht nichts von dem, was wir von 
uns aufgeben, um Christus dem Herrn in den •leiblichen Herren" zu folgen, verlo- 
ren; in Ihm finden wir vielmehr immer das ewige Leben • und schon hier auf Er- 
den das Hundertfache. Abgesehen von dem Freisein von Sorge, das ein Leben in Ge- 
horsam gewähren kann, ist es oft Gott selbst, den wir gerade in der Verleugnung 
des eigenen Ich erfahren dürfen, nicht zum ausschließlichen Eigenbesitz, sondern in 
der Liebesgemeinschaft der Brüder. Im Gehorsam beginnt uns aufzuleuchten, was 
Christus der Herr in den Mittelpunkt seiner Verkündigung gestellt hat: •Die Zeit 
ist erfüllt, das Reich Gottes hat sich genaht" (Mk 1, 15). Das Heil ist unter uns ge- 
genwärtig, und im Gehorsam ergreifen wir es, weil es nicht eine Privatseligkeit be- 
deutet, sondern eben Anteil am Reich Gottes, das in seiner vollen Herrlichkeit dann 
erstrahlen wird, wenn Gott den neuen Himmel und die neue Erde (Offb 21,1) 
schafft. Dann •wird Er unter den Menschen wohnen, sie werden sein Volk sein, und 
Gott wird mit ihnen sein als ihr Gott" (Offb 21, 3). •Nacht wird nicht mehr sein. 
Gott der Herr wird sie erleuchten, und sie werden herrschen von Ewigkeit zu Ewig- 
keit" (Offb 22, 5). 




