Gedanken zur Psychologie des religiosen Gehorsams

Von Georg Trapp S.J., Pullach vor Miinchen

Johannes Klimakus spricht in seinem ,Aufsticg zum Paradies* vom religidsen
Gehorsam als einem In-der-Gefahr-stehen ohne Besorgnist. Es 1afit sich schwerlich
eine gleich kurze Formel finden, auf die besser die Spaniung gebracht werden
kénnte, die einem vom religiosen Gehorsam geprigten Leben grundsitzlich eignet:
die Wirklichkeit echter und in der Natur der Sache liegender Gefahren fiir Person-
lichkeit und Heil, die aber doch dem Menschen, der wachen Herzens unter dem
Ruf des Herrn steht, nicht zur eigentlichen Gefihrdung werden; so kann dieser —
und zwar gerade und nur in dem Mafe als er die Gefahren im Auge behilt — einer
lahmenden Blidkfixierung auf die sachliche Gefahr hin entraten, wissend, daff das
Geféhrliche nicht unausweichlich gefdhrdend wird, wenn immer es gesehen und in
der Unendlichkeit des vorsehenden vund zugleich erlésenden Gottes belassen wird.

Da nun der begnadete Mensch in aller Bedeutung des Wortes wirklich Mensch
in der Gnade seines Schopfers ist, hat es seinen guten Sinn, von psychologischen Mo-
menten seinshaft iibernatiirlicher Wirklichkeiten zu sprechen. Da iiberdies solche
Momente psychologischer Natur immer und vor allem dort ihren nicht zu iber-
sehenden Stellenwert haben, wo die Antwort des Menschen vor dem Ruf Gottes
im Raum der geschdpflichen Freiheit (und damit eben im Bereich des Selbstvollzugs
der Person zur reifenden Personlichkeit hin) aufgerufen ist, darf von vornherein
erwartet werden, dafl Lebensform und Lebensavfgabe des religiésen Gehorsams
psychologische Aspekte zu begriindeter Erdrterung stellen. Dabei wollen wir in den
folgenden Uberlegungen, der gebotenen Beschrinkung hier und jetzt entsprechend,
ausdriicklich nur vom religidsen Gehorsam handeln, wie er durch das Gelithde in-
nerhalb einer umsdiriebenen Einzelgemeinschaft im Ganzen der grofleren Kirche
aufgegeben erscheint. Es soll also nichts ausgesagt werden tber Beziehungen zwi-
schen der Pflicht eines jeden Christen, auf die Kirche zu hiren, und den Pflichten
dessen, der das Gelibde des Gehorsams gegeniiber einem Oberen ablegt, welch
letzterer selbstredend wieder ein solches Gelitbde nur nach Mafgabe einer ihm von
der Kirche zngestandenen Auftragsbefugnis entgegennehmen kann. Es soll vor al-
lem weder behauptet noch stillschweigend vorausgesetzt werden, daf} sich ohne be-
sondere Zwischenschliisse das theologische Datum eines gelobten Gehorsamswillens
gegenitber einem Ordensobern aus dem christlichen Gebot, die Kirche zu héren, ab-
leiten lasse. Andererseits aber liegt natiirlich unseren Uberlegungen die Vorausset-
zung zngrunde, dafl die Kirche eine legitime Art eines solchen Ordensgelitbdes des
Gehorsams kennt.

1. Ubereignung des Unverduferlichen. In der Blickrichtung des eingangs ange-
fithrten Wortes von Johannes Klimakus wird man ohne vorschnelle Vereinfachung
sagen diirfen, dafl eine verhdngnisvolle psychologische Fehleinstellung zur Lebens-
form gelobten Gehorsams damit gegeben sein kann, dafl der Gelabende, ausgehend

1 amerimnos kindynos“ (securum periculum): Scala Paradisi VI (MG 88, 680).



Gedanken zur Psychologie des religisen Gehorsams 87

von der Vorstellung einer gréferen ,Sicherheit® seines Heils im Raum des Gehor-
sams, der ihn (seiner Meinung nach) der selbstentscheidenden Verfiigung und so der
letzten Verantwortlichkeit entbindet, die zutiefst menschliche Gefahr des In-die-
Frage-gestellt-seins verharmlost. Die Seclenruhe des Wissens um ein Enthobensein
aus der personlichen Gefihrdung inmitten sachlich ernster Gefahren kime einem
solchen nicht aus dem Vertrauen auf den alles durchwaltenden Gott, sondern aus dem
Vorbeigehen an der Gefahr, die mit dem Aufgerufensein zur Entscheidung gegeben
ist.

Nun ist aber die geistbegabte Personlichkeit so sehr wesenhaft unverduferliche
Innerlichkeit des je Einzelnen, nie ganz aussprechbar und von keinem Geschépf in
ihrer Ganzheit ansprechbar, dafl jede unerweckte Ubereignung ihrer selbst eher dem
ausweichenden Vergraben des anvertrauten Talentes gleichkommt, als einer Hoch-
form gottesdienstlicher Hingabe. Wo immer ,den Willen des anderen tun® zuerst
und im Grund des Herzens als Sicherung gemeint wire, miifite eine solche Haltung
in nichster Nihe zum Verlust des Lebens gesechen werden, den das Evangelium
einem jeden zur Warnung werden 1488t, der da eben sein Leben selbstsiichtig ein-
schrinkend zu bewahren vermeint. Es gibt hier eine echte Gefdhrdung, die klein-
lichem oder allzu schlauem Beiseiteschieben von Gefahren entstammt.

Die christliche Gehorsamshaltung dagegen ist gezeichnet von dem immer neuen
Erleben und Aushalten tiefgreifender Spannungen, die eine von Tag zu Tag neu
zu leistende Bereitschaft zur Ubereignung des im Letzten UnverduBerlichen der
Personlichkeit in sich begreift. Dieses Gehorchen kann nur geleistet werden als Be-
reitschaft zur Teilhabe an der Torheit des Kreuzes, die in der Erscheinung des
Absurden die grundlegende Absurdheit der Siinde als des Wie-Gott-sein-wollens
im Herzen des Herrn ausbluten 1Rt und so auf dem Weg der EntiuBerung zur
Vollendung des Menschensohnes beim Vater gelangt. Alles Ressentiment scheinba-
rer Fiigsamkeit als Spiegelung gespiirter Unzuldnglichkeit, jeder Enthusiasmus des
Kleinsten als Kehrseite unerfiillter Gréfentrdume, jegliche Form der Heilsversiche-
rung im Beiseitelassen von Risiken macht die dhristliche Haltung religiésen Gehor-
sams zum Gesp6tt und Argernis.

Daber ist es nicht verwunderlich, da Menschen, die Gott als Heilige rief und mit
gemeinschaftshildender Sendung im Zeitenwandel der unwandelbaren Kirche be-
traute, gerade dann, wenn sie das Antlitz ihrer Gemeinschaft von der betonten Ge-
horsamsidee her geprigt wissen wollten, oft eine fiirs erste erstaunliche Sorge der
hehutsamen Erwagung individueller Situationen und einzelpersénlicher Auffassun-
gen zuteil werden lieflen. Kann doch der Gehorchende erst dann eigentlich die wei-
ten Mafle christlichen Gehorsams ins Auge fassen, wenn ihm das Fragen nicht ab-
genommen wird. Gott wollte den Menschen als erweckte Personlichkeit in seinen
Dienst nehmen und das Opfer der Selbsthingabe kann immer nur in der Hingabe
seines ganzen Selbstseins Gott ehren. Unbeschwerte Figsamkeit mit verdecktem
Blick und abgeschirmtem Herzen kann daher nicht zuom Maf echten Selbstverzich-
tes genommen werden.

In diesem Zusammenhang mufl auch ein Wort gesagt werden iiber die entschei-
dende Verantwortung, die der dem Gehorsam Verpflichtete iibernimmt, wenn er



38 _ Georg Trapp

im Rahmen seiner Ordenskonstitutionen eine Erlaubnis erbittet oder um eine Dis-
pens nachsucht. Die Entscheidung failt im UnverduBerlichen der Persdnlichkeit, da
ja der Obere immer nur nach der ihm erméglichten Sichtbarkeit der individuellen
Griinde urteilen und verfiigen kann. Eine legale Erlaubnis mufl deshalb durchaus
nicht immer schon eine vor Gott gerechte Befugnis darstellen. Man kann sich viel-
faltige Sicherungen gehorsamslegaler Erlaubnisse ausbaunen und dabei tatsichlich
Stiick fir Stiick der Ubereignung seines Selbst an Gott zuriicknehmen. Denn wie
kein Befehl zwischen Gott und Mensch hindernd treten darf, kann auch keine Er-
laubnis die verantwortliche Persénlichkeit vor Gott entpflichten, wenn sie nicht
ehrlichen Griinden der uneingeschrinkten Hingabe entstammi. Es gibt eine Korrekt-
heit des Fragens und Entgegennehmens, die in Gottes Augen nichis anderes bedeu-
ten kann, als die kunstvoll aufgebaute Kulisse, vor der das Theater scheinbaren Ge-
horsams gespielt wird.

2. Befehlen als reifste Frucht des Gehorchens. Man darf wohl sagen, dafl es so
ctwas wie ein ordenseigentiimliches Analogon zum frithkindlichen Wunschtraum
gibt, das in der Vorstellung erscheint, ein Oberer sei — jedenfalls innerhalb der ihm
zugeordneten Gemeinschaft — den notvollen Sorgen, die der Gehorsam mit sich
bringen kann, gliiklich enthoben. Grundsitzlich dem gleichen Traum entstammt
die ihrem Erscheinungsbild nach gegensitzliche Auffassung, der zum Gehorchen
Verpflichtete sei doch eigentlich als solcher schon der Unbeschwertere, weil er fiir
weniger zu sorgen und letztlich nichts zu verantworten habe, wo immer er nur ge-
horsam bleibt.

Das Bild, das sich einer vom Gehorchen macht, ist immer schon das Bild, das er
vom Befehlen hat. Ein echtes Bild religiosen Gehorsams als der einzelpersonlichen
Ubercignung an Gott in der Transparenz des verfiigenden Oberen kennt weder die
Ziige ungebundener Freiheitsseligkeit noch die anonyme Last blind aufgegebener
Verantwortung auf der Seite des Qberen.

Wie sich der theologische Sinn des Gehorsams nicht aus dem tatsichlichen Vor-
handensein von Oberen ableiten liflt, sondern der Befehlshereich des Oberen sei-
nen heilsgeschichtlichen Ort im hierarchischen Aufbaugefiige der zum Gottesdienst
verpflichteten Menschheit hat, so kann kein menschlicher Vollzug eines religios be-
deutsamen Befehlens auflerhalb grundsatzlicher Gehorsamshaltung des Befehlen-
den christlich sinnvoll sein. Damit ist gegeben, dafl echtes Befehlen des Religiosen
die grundsitzlich gleichen Gefahren und Gefahrdungen zu bewiltigen hat wie das
religidse Gehorchen. Der Devotismus unchristlicher Sicherungen und der nicht weni-
ger unchristliche Legalismus ausgekliigelter Freiheiten eines gemeinten Gehorsams
kann auch den Befehlenden zeichnen. Es kommt dann zv den Erscheinungen eines
harten und bis zum Unertrdglichen gehenden Rigorisinus cinerseits, eines grund-
satzlosen und auf kameradschaftliche Anerkennung eifersiichtig bedachten Ge-
wahrenlassens andererseits. Das echte Befehlen aber bedarf des stets erneuten Rin-
gens um die Reife, die nur dem Bemithen um Sachlichkeit werden kann. Sachlich-
keit wieder im Umgang mit Personen vermag nur echtes Wissen um die be-
dingte Mittlerstellung zwischen dem verpflichtenden Gott und dem je neu
und verschiedenartig verpflichtenden einzelnen Menschen zu schenken. Damit



Gehorsam in der Welt 89

ist tatsidchlich jeder eigentlich religios verstandene und als solcher zu verant-
wortende Befehl eine Frucht tieferen Gehorchens gegenitber Gott. Nur wenn
der Befehlende mit dem eigentlich Unaussprechlichen und. nie adiquat Ansprech-
baren der individuellen Einzelpersonlichkeit seines Untergebenen ernst macht, ver-
mag er die gebotene Verfligungsmichtigkeit der ebenso gebotenen Behutsamkeit
gegeniiber dem Unbegreiflichen gottlich ausschlieBlicher Verfiigung zu einen. Der
Obere wird dann wissen, dafl es Zeiten und Situationen geben kann, in denen
die Person des Untergebenen ,sich nicht fragen und beraten® 14fit, in denen ein
unerleuchteter Befehl erst eigentlich ,,Grund zum Ungehorsam geben® wiirde (Ger-
trud von le Fort, Die Abberufung der Jungfrau von Barby). Er wird aber auch wis-
sen und damit rechnen, daf es eine Flucht in die Situation als vorgestellter Begriin-
dung von Ausnahmen gibt, ein Versteckenspielen hinter individuellen Bedirftig-
keiten, und daB er sich des Ungehorsams vor Gott und seiner Ordensgemeinschaft
schuldig machen wiirde, wollte er um des lieben Friedens willen die Augen schlie-
fen oder Erlaubnisse geben, die vor Gott nur ein Mittun im Ungehorsam bedeuten
konnten.

Bei allem Befehlen und Erlauben aber wird der Obere nie genug davon iiber-
zeugt sein konnen, daf er selbst vielfdltigem Mifiverstehen und Ubersehen offen ist.
Das kann ihn nie der gefahrvollen Verpflichtung zu entscheiden entbinden, ja auch
hier wieder miifite das angstliche Ausweichen vor der sachlichen Gefahr die eigent-
liche Gefihrdung der Personlichkeit seiner selbst und seines Untergebenen bedeu-
ten. Gerade so aber sieht er sich unter das gleiche Kreuz Christi gestellt, unter dem
allein er den Untergebenen sehen darf, dem Kreuz der Hingabe ans Unbegreit-
liche, das der Gefdhrdung enthebt, wenn um Gottes willen der Gefahr nicht miide
ausgewichen wird.

Gehorsam in der Welt

Von Johannes B. Hirschmann S. J,, Frankfurt a. M.

Die innere Bereitschaft, das eigene Tun und Lassen der sittlichen Autoritit cines
anderen Menschen zu unterstellen, und in ihrer Anerkennung das eigene Leben zu
gestalten, entfaltet sich in einer Vielfalt von Ordnungen in Welt und Kirche. Ihrer
Eigenart entsprechend nimmt der Gehorsam immer wieder einen verschiedenen
Charakter an. Die Gefahr, alle menschlichen Sozialordnungen zu nivellieren, die
heute besonders grofl ist, filhrt ebenso wie die Gefahr, in unzulassiger Weise alle
diese Ordnungen auf eine, ,fundamentale® zuriidkzufiihren, leicht zu Verzerrungen
des Gehorsams und der Gehorsamsvorstellungen.

Das gilt vom Gehorsam innerhalb der Kirche. Der Gehorsam, den die Gliubigen
den Trigern kirchlicher Lehr- und Hirtengewalt allgemein schulden, ist verschie-
den von dem besonderen Gehorsam, den auf Grund ihres Weihegelobnisses die Prie-
ster ihrem Bischof schulden. Er ist erst recht verschieden von dem religiésen Gehor-





