
Gedanken zur Psychologie des religiösen Gehorsams 

Von Georg Trapp S. J., Pullach vor München 

Johannes Klimakus spricht in seinem •Aufstieg zum Paradies" vom religiösen 
Gehorsam als einem In-der-Gefahr-stehen ohne Besorgnis1. Es läßt sich schwerlich 
eine gleich kurze Formel finden, auf die besser die Spannung gebracht werden 
könnte, die einem vom religiösen Gehorsam geprägten Leben grundsätzlich eignet: 
die Wirklichkeit echter und in der Natur der Sache liegender Gefahren für Persön- 
lichkeit und Heil, die aber doch dem Menschen, der wachen Herzens unter dem 
Ruf des Herrn steht, nicht zur eigentlichen Gefährdung werden; so kann dieser • 
und zwar gerade und nur in dem Maße als er die Gefahren im Auge behält • einer 
lähmenden Blickfixierung auf die sachliche Gefahr hin entraten, wissend, daß das 
Gefährliche nicht unausweichlich gefährdend wird, wenn immer es gesehen und in 
der Unendlichkeit des vorsehenden und zugleich erlösenden Gottes belassen wird. 

Da nun der begnadete Mensch in aller Bedeutung des Wortes wirklich Mensch 
in der Gnade seines Schöpfers ist, hat es seinen guten Sinn, von psychologischen Mo- 
menten seinshaft übernatürlicher Wirklichkeiten zu sprechen. Da überdies solche 
Momente psychologischer Natur immer und vor allem dort ihren nicht zu über- 
sehenden Stellenwert haben, wo die Antwort des Menschen vor dem Ruf Gottes 
im Raum der geschöpflichen Freiheit (und damit eben im Bereich des Selbstvollzugs 
der Person zur reifenden Persönlichkeit hin) aufgerufen ist, darf von vornherein 
erwartet werden, daß Lebensform und Lebensaufgabe des religiösen Gehorsams 
psychologische Aspekte zu begründeter Erörterung stellen. Dabei wollen wir in den 
folgenden Überlegungen, der gebotenen Beschränkung hier und jetzt entsprechend, 
ausdrücklich nur vom religiösen Gehorsam handeln, wie er durch das Gelübde in- 
nerhalb einer umschriebenen Einzelgemeinschaft im Ganzen der größeren Kirche 
aufgegeben erscheint. Es soll also nichts ausgesagt werden über Beziehungen zwi- 
schen der Pflicht eines jeden Christen, auf die Kirche zu hören, und den Pflichten 
dessen, der das Gelübde des Gehorsams gegenüber einem Oberen ablegt, welch 
letzterer selbstredend wieder ein solches Gelübde nur nach Maßgabe einer ihm von 
der Kirche zugestandenen Auftragsbefugnis entgegennehmen kann. Es soll vor al- 
lem weder behauptet noch stillschweigend vorausgesetzt werden, daß sich ohne be- 
sondere Zwischenschlüsse das theologische Datum eines gelobten Gehorsamswillens 
gegenüber einem Ordensobern aus dem christlichen Gebot, die Kirche zu hören, ab- 
leiten lasse. Andererseits aber liegt natürlich unseren Überlegungen die Vorausset- 
zung zugrunde, daß die Kirche eine legitime Art eines solchen Ordensgelübdes des 
Gehorsams kennt. 

1. Übereignung des Unveräußerlichen. In der Blickrichtung des eingangs ange- 
führten Wortes von Johannes Klimakus wird man ohne vorschnelle Vereinfachung 
sagen dürfen, daß eine verhängnisvolle psychologische Fehleinstellung zur Lebens- 
form gelobten Gehorsams damit gegeben sein kann, daß der Gelobende, ausgehend 

1 •amerimnos kindynos" (securum periculum): Scala Paradisi VI (MG 88,680). 



Gedanken zur Psychologie des religiösen Gehorsams 37 

von der Vorstellung einer größeren •Sicherheit" seines Heils im Raum des Gehor- 
sams, der ihn (seiner Meinung nach) der selbstentscheidenden Verfügung und so der 
letzten Verantwortlichkeit entbindet, die zutiefst menschliche Gefahr des In-die- 
Frage-gestellt-seins verharmlost. Die Seelenruhe des Wissens um ein Enthobensein 
aus der persönlichen Gefährdung inmitten sachlich ernster Gefahren käme einem 
solchen nicht aus dem Vertrauen auf den alles durchwaltenden Gott, sondern aus dem 
Vorbeigehen an der Gefahr, die mit dem Aufgerufensein zur Entscheidung gegeben 
ist. 

Nun ist aber die geistbegabte Persönlichkeit so sehr wesenhaft unveräußerliche 
Innerlichkeit des je Einzelnen, nie ganz aussprechbar und von keinem Geschöpf in 
ihrer Ganzheit ansprechbar, daß jede unerweckte Übereignung ihrer selbst eher dem 
ausweichenden Vergraben des anvertrauten Talentes gleichkommt, als einer Hoch- 
form gottesdienstlicher Hingabe. Wo immer •den Willen des anderen tun" zuerst 
und im Grund des Herzens als Sicherung gemeint wäre, müßte eine solche Haltung 
in nächster Nähe zum Verlust des Lebens gesehen werden, den das Evangelium 
einem jeden zur Warnung werden läßt, der da eben sein Leben selbstsüchtig ein- 
schränkend zu bewahren vermeint. Es gibt hier eine echte Gefährdung, die klein- 
lichem oder allzu schlauem Beiseiteschieben von Gefahren entstammt. 

Die christliche Gehorsamshaltung dagegen ist gezeichnet von dem immer neuen 
Erleben und Aushalten tiefgreifender Spannungen, die eine von Tag zu Tag neu 
zu leistende Bereitschaft zur Übereignung des im Letzten Unveräußerlichen der 
Persönlichkeit in sich begreift. Dieses Gehorchen kann nur geleistet werden als Be- 
reitschaft zur Teilhabe an der Torheit des Kreuzes, die in der Erscheinung des 
Absurden die grundlegende Absurdheit der Sünde als des Wie-Gott-sein-wollens 
im Herzen des Herrn ausbluten läßt und so auf dem Weg der Entäußerung zur 
Vollendung des Menschensohnes beim Vater gelangt. Alles Ressentiment scheinba- 
rer Fügsamkeit als Spiegelung gespürter Unzulänglichkeit, jeder Enthusiasmus des 
Kleinsten als Kehrseite unerfüllter Größenträume, jegliche Form der Heilsversiche- 
rung im Beiseitelassen von Risiken macht die christliche Haltung religiösen Gehor- 
sams zum Gespött und Ärgernis. 

Daher ist es nicht verwunderlich, daß Menschen, die Gott als Heilige rief und mit 
gemeinschaftsbildender Sendung im Zeitenwandel der unwandelbaren Kirche be- 
traute, gerade dann, wenn sie das Antlitz ihrer Gemeinschaft von der betonten Ge- 
horsamsidee her geprägt wissen wollten, oft eine fürs erste erstaunliche Sorge der 
behutsamen Erwägung individueller Situationen und einzelpersönlicher Auffassun- 
gen zuteil werden ließen. Kann doch der Gehorchende erst dann eigentlich die wei- 
ten Maße christlichen Gehorsams ins Auge fassen, wenn ihm das Fragen nicht ab- 
genommen wird. Gott wollte den Menschen als erweckte Persönlichkeit in seinen 
Dienst nehmen und das Opfer der Selbsthingabe kann immer nur in der Hingabe 
seines ganzen Selbstseins Gott ehren. Unbeschwerte Fügsamkeit mit verdecktem 
Blick und abgeschirmtem Herzen kann daher nicht zum Maß echten Selbstverzich- 
tes genommen werden. 

In diesem Zusammenhang muß auch ein Wort gesagt werden über die entschei- 
dende Verantwortung, die der dem Gehorsam Verpflichtete übernimmt, wenn er 



38 Georg Trapp 

im Rahmen seiner Ordenskonstitutionen eine Erlaubnis erbittet oder um eine Dis- 
pens nachsucht. Die Entscheidung fällt im Unveräußerlichen der Persönlichkeit, da 
ja der Obere immer nur nach der ihm ermöglichten Sichtbarkeit der individuellen 
Gründe urteilen und verfügen kann. Eine legale Erlaubnis muß deshalb durchaus 
nicht immer schon eine vor Gott gerechte Befugnis darstellen. Man kann sich viel- 
fältige Sicherungen gehorsamslegaler Erlaubnisse ausbauen und dabei tatsächlich 
Stück für Stück der Übereignung seines Selbst an Gott zurücknehmen. Denn wie 
kein Befehl zwischen Gott und Mensch hindernd treten darf, kann auch keine Er- 
laubnis die verantwortliche Persönlichkeit vor Gott entpflichten, wenn sie nicht 
ehrlichen Gründen der uneingeschränkten Hingabe entstammt. Es gibt eine Korrekt- 
heit des Fragens und Entgegennehmens, die in Gottes Augen nichts anderes bedeu- 
ten kann, als die kunstvoll aufgebaute Kulisse, vor der das Theater scheinbaren Ge- 
horsams gespielt wird. 

2. Befehlen als reifste FruAt des Gehorchens. Man darf wohl sagen, daß es so 
etwas wie ein ordenseigentümliches Analogon zum frühkindlichen Wunschtraum 
gibt, das in der Vorstellung erscheint, ein Oberer sei • jedenfalls innerhalb der ihm 
zugeordneten Gemeinschaft • den notvollen Sorgen, die der Gehorsam mit sich 
bringen kann, glücklich enthoben. Grundsätzlich dem gleichen Traum entstammt 
die ihrem Erscheinungsbild nach gegensätzliche Auffassung, der zum Gehorchen 
Verpflichtete sei doch eigentlich als solcher schon der Unbeschwertere, weil er für 
weniger zu sorgen und letztlich nichts zu verantworten habe, wo immer er nur ge- 
horsam bleibt. 

Das Bild, das sich einer vom Gehorchen macht, ist immer schon das Bild, das er 
vom Befehlen hat. Ein echtes Bild religiösen Gehorsams als der einzelpersönlichen 
Übereignung an Gott in der Transparenz des verfügenden Oberen kennt weder die 
Züge ungebundener Freiheitsseligkeit noch die anonyme Last blind aufgegebener 
Verantwortung auf der Seite des Oberen. 

Wie sich der theologische Sinn des Gehorsams nicht aus dem tatsächlichen Vor- 
handensein von Oberen ableiten läßt, sondern der Befehlsbereich des Oberen sei- 
nen heilsgeschichtlichen Ort im hierarchischen Aufbaugefüge der zum Gottesdienst 
verpflichteten Menschheit hat, so kann kein menschlicher Vollzug eines religiös be- 
deutsamen Befehlens außerhalb grundsätzlicher Gehorsamshaltung des Befehlen- 
den christlich sinnvoll sein. Damit ist gegeben, daß echtes Befehlen des Religiösen 
die grundsätzlich gleichen Gefahren und Gefährdungen zu bewältigen hat wie das 
religiöse Gehorchen. Der Devotismus unchristlicher Sicherungen und der nicht weni- 
ger unchristliche Legalismus ausgeklügelter Freiheiten eines gemeinten Gehorsams 
kann auch den Befehlenden zeichnen. Es kommt dann zu den Erscheinungen eines 
harten und bis zum Unerträglichen gehenden Rigorismus einerseits, eines grund- 
satzlosen und auf kameradschaftliche Anerkennung eifersüchtig bedachten Ge- 
währenlassens andererseits. Das echte Befehlen aber bedarf des stets erneuten Rin- 
gens um die Reife, die nur dem Bemühen um Sachlichkeit werden kann. Sachlich- 
keit wieder im Umgang mit Personen vermag nur echtes Wissen um die be- 
dingte Mittlerstellung zwischen dem verpflichtenden Gott und dem je neu 
und  verschiedenartig  verpflichtenden  einzelnen  Menschen  zu  schenken.  Damit 



Gehorsam in der Weh 39 

ist tatsächlich jeder eigentlich religiös verstandene und als solcher zu verant- 
wortende Befehl eine Frucht tieferen Gehorchens gegenüber Gott. Nur wenn 
der Befehlende mit dem eigentlich Unaussprechlichen und nie adäquat Ansprech- 
baren der individuellen Einzelpersönlichkeit seines Untergebenen ernst macht, ver- 
mag er die gebotene Verfügungsmächtigkeit der ebenso gebotenen Behutsamkeit 
gegenüber dem Unbegreiflichen göttlich ausschließlicher Verfügung zu einen. Der 
Obere wird dann wissen, daß es Zeiten und Situationen geben kann, in denen 
die Person des Untergebenen •sich nicht fragen und beraten" läßt, in denen ein 
unerleuchteter Befehl erst eigentlich •Grund zum Ungehorsam geben" würde (Ger- 
trud von le Fort, Die Abberufung der Jungfrau von Barby). Er wird aber auch wis- 
sen und damit rechnen, daß es eine Flucht in die Situation als vorgestellter Begrün- 
dung von Ausnahmen gibt, ein Versteckenspielen hinter individuellen Bedürftig- 
keiten, und daß er sich des Ungehorsams vor Gott und seiner Ordensgemeinschaft 
schuldig machen würde, wollte er um des lieben Friedens willen die Augen schlie- 
ßen oder Erlaubnisse geben, die vor Gott nur ein Mittun im Ungehorsam bedeuten 
könnten. 

Bei allem Befehlen und Erlauben aber wird der Obere nie genug davon über- 
zeugt sein können, daß er selbst vielfältigem Mißverstehen und Übersehen offen ist. 
Das kann ihn nie der gefahrvollen Verpflichtung zu entscheiden entbinden, ja auch 
hier wieder müßte das ängstliche Ausweichen vor der sachlichen Gefahr die eigent- 
liche Gefährdung der Persönlichkeit seiner selbst und seines Untergebenen bedeu- 
ten. Gerade so aber sieht er sich unter das gleiche Kreuz Christi gestellt, unter dem 
allein er den Untergebenen sehen darf, dem Kreuz der Hingabe ans Unbegreif- 
liche, das der Gefährdung enthebt, wenn um Gottes willen der Gefahr nicht müde 
ausgewichen wird. 

Gehorsam in der Welt 

Von Johannes B.HirschmannS.]., Frankfurt a. M. 

Die innere Bereitschaft, das eigene Tun und Lassen der sittlichen Autorität eines 
anderen Menschen zu unterstellen, und in ihrer Anerkennung das eigene Leben zu 
gestalten, entfaltet sich in einer Vielfalt von Ordnungen in Welt und Kirche. Ihrer 
Eigenart entsprechend nimmt der Gehorsam immer wieder einen verschiedenen 
Charakter an. Die Gefahr, alle menschlichen Sozialordnungen zu nivellieren, die 
heute besonders groß ist, führt ebenso wie die Gefahr, in unzulässiger Weise alle 
diese Ordnungen auf eine, •fundamentale" zurückzuführen, leicht zu Verzerrungen 
des Gehorsams und der Gehorsamsvorstellungen. 

Das gilt vom Gehorsam innerhalb der Kirche. Der Gehorsam, den die Gläubigen 
den Trägern kirchlicher Lehr- und Hirtengewalt allgemein schulden, ist verschie- 
den von dem besonderen Gehorsam, den auf Grund ihres Weihegelöbnisses die Prie- 
ster ihrem Bischof schulden. Er ist erst recht verschieden von dem religiösen Gehör- 




