
Gehorsam gegenüber der Führung durch den Heiligen Geist 

Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Überblickt man einmal die Vorträge und Aufsätze der letzten Jahre, die über 
den religiösen und kirchlichen Gehorsam handeln, dann begegnet man schon in den 
Themen und Titeln einem bestimmten geistigen Klima, einer bestimmten Atmo- 
sphäre, die bezeichnend für die gegenwärtige Situation sind. Formulierungen wie 
•Gehorsam und Freiheit", •Gehorsam und Verantwortung", •Der mündige Christ 
und der Gehorsam", •Gehorsam und Persönlichkeit", •Die Grenzen des Gehor- 
sams" kehren häufig wieder. Sie wirken programmatisch und wollen es sein. Der 
Akzent im Gespräch über den Gehorsam liegt, zumal wenn es von Laien geführt 
wird, eindeutig auf dem Individuum, dessen Würde und Verantwortung aufgeru- 
fen, dessen personalen Rechte gegenüber einem nivellierenden Zentralismus des 
Gesetzgebers verteidigt werden. Auf der gleichen Linie liegt es, wenn man vom 
•Mut zum Ungehorsam", ja vom •Heroismus des Ungehorsams" spricht oder wenn 
man einen Satz wie den folgenden liest: •Der ,Ungehorsam' aus innerster Gewis- 
senspflicht ist nichts anderes als eine höhere Form des Gehorsams". Nicht als wollte 
man die Notwendigkeit und Größe des religiösen Gehorsams in seinen verschiede- 
nen Formen leugnen oder auch nur hintanstellen. Im Gegenteil, man möchte den 
wahren Gehorsam retten, man möchte die •Wiedergeburt des katholischen Gehor- 
sams" herbeiführen, wie Friedrich Heer kürzlich schrieb (Hochland, August 1955). 
Diese •setzt (nach ihm) aber einen Klimawechsel in der Christenheit, in den kirch- 
lichen Organisationen und Apparaten voraus, eine neue Atmosphäre, in der nicht ver- 
gehorsamte Kirchenschafe auf das Ja und Nein ihres Schöpfungsauftrags zugunsten 
einer Gleichschaltung verzichtet haben, sondern in der die Führer der Kirche gelassen 
und froh den Menschen begegnen, denen sie die Frohe Botschaft von der Freiheit 
der Kinder Gottes verkünden sollen". •Die Geburt der Freude und der Freiheit 
in der Kirche, die Zulassung und Legitimierung des Schöpferischen sind Früchte die- 
ses neuen katholischen Gehorsams, um den zu ringen die schönste, zarteste Aufgabe 
gerade eines männlichen Lebens ist". Zwar handelt es sich in solchen und ähnlichen 
Äußerungen vornehmlich um den Gehorsam des Laienchristen gegenüber der kirch- 
lichen Hierarchie und dem Klerus überhaupt. Im Ordensgehorsam liegen die Dinge 
anders; er ist umfassender und geht von anderen Voraussetzungen aus. Aber auch 
hier werden im Grunde in abgeschwächter Form die gleichen Fragen erörtert, sind 
die gleichen Tendenzen spürbar. 

Nun ist das Anliegen als solches, das hinter all diesem Bemühen um eine Neu- 
ordnung des Verhältnisses zwischen Gehorchenden und Befehlenden, in der dem 
einzelnen ein größerer Spielraum der Initiative und Eigenverantwortung zugestan- 
den wird, gewiß echt. Die ganze Zeit drängt danach. Die Welt in ihrer äußeren 
und der Mensch in seiner inneren Struktur sind differenzierter geworden. Beide 
wollen • durchaus im Sinne des Schöpfergottes • in ihrem Eigensein stärker ge- 
hört sein. Die Sache ist auch keineswegs neu. Es gibt in der Geschichte der katho- 
lischen Frömmigkeit schon längst einen •Gestaltwandel des Gehorsams", der eine 



Gehorsam gegenüber der Führung durch den Heiligen Geist 47 

stärkere Berücksichtigung des einzelnen und der konkreten Situation zum Inhalt 
hat. Am deutlichsten läßt sich das am Ordensgehorsam zeigen. Vom Eremitentum 
der Wüstenväter und dem Cönobitentum des altkirchlichen Mönchtums bis zu den 
apostolischen Orden und Genossenschaften der Neuzeit sind die äußeren Formen 
des Befehlens und Gehorchens, entsprechend den neuen Zielen und Aufgaben, sehr 
viel individueller geworden1, ohne daß am Wesen des Ordensgehorsams, der frei- 
willigen Opferung des Eigenwillens, irgendwelche Abstriche gemacht worden 
wären. 

Es ist in dieser Beziehung bezeichnend, daß ausgerechnet jener Heilige, der den 
berühmten Gehorsamsbrief geschrieben hat und der den Gehorsam vor allen ande- 
ren moralischen Tugenden in seinem Orden geübt wissen wollte, Ignatius von 
Loyola, eine erstaunliche Beweglichkeit in der Handhabung des Gehorsams be- 
wies. Als Pater Olivier Manare, der Rektor des neugegründeten Kollegs in Loreto, 
sich bei ihm genauere Verhaltungsmaßregeln erbat, erhielt er von dem Heiligen 
die Antwort: •Mein Olivier, handeln Sie hierin ganz nach Ihrer eigenen Einsicht 
und nach dem, was Ihnen der Geist eingibt; passen Sie die Regeln, so gut es geht, 
dem Orte an". Auf die weitere Frage Manares, wie er die Ämter verteilen solle, 
antwortete ihm Ignatius: •Schneiden Sie die Kleider zurecht nach dem Tuche, das 
Ihnen zur Verfügung steht, und geben Sie nachher Rechenschaft, was und wie Sie 
alles getan und angeordnet haben2." Wenn der Ordensstifter einen seiner Unter- 
gebenen zu einer wichtigen Unterhandlung fortschickte, dann pflegte er ihm zwar 
Weisungen zu geben, konnte aber wohl hinzufügen: •Ich wünsche dies zu errei- 
chen. Mir scheint dieser Weg der beste zum Ziel. Aber tun Sie, was Gott Ihnen 
eingibt und was Ihnen unter den Umständen als das Entsprechendste erscheint. Ich 
lasse Ihnen volle Freiheit zu tun, was Sie für das beste halten"3. •Es gehört weder 
zum Amt des Generals noch des Provinzials", schreibt er an den portugiesischen 
Provinzial, Pater Jakob Miron, •sich so eingehend um die Einzelheiten der Ge- 
schäfte zu kümmern. Selbst wenn er dafür alle nur möglichen Fähigkeiten besäße, 
so wäre es doch besser, das anderen zu überlassen, die über das, was sie getan ha- 
ben, dem Provinzial berichten können. . . Ich wenigstens halte mich für meine Per- 
son an diese Art und Weise und finde dabei nicht nur Hilfe und Erleichterung, 
sondern auch große Ruhe und Sicherheit in meiner Seele"4. 

Wenn Ignatius von einer solchen Weite war, so lag der Grund dafür nicht nur 
in seiner natürlichen Klugheit, die wußte, daß niemand etwas Vernünftiges lei- 
sten würde, dem man die Flügel allzu sehr beschnitte. Er hatte vielmehr eine große 
Ehrfurcht vor der persönlichen Gnadenführung, unter der jeder Mensch und Christ 
steht. Er rechnete damit, daß Gott jedem, der sich ehrlich darum bemüht, falls er 
nur indifferent, gehorsam und abgetötet genug ist, im Gebet erfahren und voll 
Verlangen, Christus dem Herrn möglichst eng zu folgen, in ganz konkreter Weise 
seinen Willen kund tut. Er wünschte eine solche Willenskundgabe Gottes in einem 
seiner Untergebenen in seinem eigenen Planen mitzuberücksichtigen und konnte 

1 J. Loosen S. J., Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal, in dieser Ztschr. 24 (1951) 
196 ff. 

2 Zitiert nach A. Huonder S. J., Ignatius von Loyola, Köln 1932, 217. 
3 ebd. 219. 
4 ebd. 218. 



48 Friedrich Wulf 

unter Umständen sogar von einer Sache, die ihm selbst gut und dem Willen Got- 
tes.entsprechend erschien, abstehen. Bekannt ist, was er an Franz Borgias, den ehe- 
maligen Herzog von Gandia schrieb, als dieser von Karl V. dem Papst, Julius III-, 
zum Kardinal vorgeschlagen worden war und Franz, zwischen der ablehnenden 
Haltung seines Ordensgenerals und dem (vermeintlichen) Wunsch des Papstes 
schwankend, zu keiner Entscheidung kommen konnte: •... Betreffs des Kardinals- 
hutes glaube ich Ihnen einigen Aufschluß geben zu sollen über das, was in mir vor- 
gegangen ist... Als ich wie von einer bereits abgemachten Sache davon Kunde 
erhielt, der Kaiser habe Sie zum Kardinal vorgeschlagen und der Papst sei damit 
einverstanden, da war ich im ersten Augenblick entschlossen oder aufgelegt, es nach 
Kräften zu verhindern. Indes, da ich des göttlichen Willens nicht ganz sicher war, 
infolge der vielen Gründe, die mir für und wider kamen, gab ich in unserem Hause 
Weisung, alle Priester sollten drei Tage hindurch die heilige Messe aufopfern und 
alle Nichtpriester Gebete verrichten, damit ich in der ganzen Sache zur größeren 
Ehre Gottes geleitet werde. Als ich nun innerhalb dieser drei Tage darüber einige 
Stunden nachdachte und mich besprach, fühlte ich gewisse Bedenken in mir aufstei- 
gen und hatte nicht jene innere Freiheit, um gegen die Sache aufzutreten. Ich 
sagte mir: Weißt du denn überhaupt, was Gott, unser Herr, dabei vorhat? Und so 
fand ich nicht die nötige Sicherheit, um dagegen Stellung zu nehmen. Zu anderer 
Zeit wieder, wenn ich mich in meinen gewöhnlichen Gebeten befand, fühlte ich, wie 
diese Bedenklichkeiten verflogen... Bei alledem hielt ich daran fest und tue es auch 
jetzt noch: es könnte allenfalls der göttliche Wille sein, daß ich diese Stellung ein- 
nehme, andere aber die gegenteilige, so daß es schließlich doch zu Ihrer Ernennung 
käme. Dann würde ich gar nichts dagegen sagen: denn ich kann mir sehr wohl den- 
ken, daß derselbe göttliche Geist, der mich aus gewissen Gründen zu dem einen 
drängt, im andern die gegenteilige Stimmung weckt... Füge es Gott, unser Herr, in 
allem, wie es zu seinem größeren Lob und Ruhm gereicht"5. 

Halten wir hier zunächst ein wenig inne und schauen noch einmal auf unseren 
Gedankengang zurück. Man verlangt im kirchlichen Raum allgemein, daß der (in 
dieser oder jener Form) im Gehorsam Stehende mehr als bisher zu Initiative, Selbst- 
tätigkeit und Verantwortung erzogen werde. Wie die kirchliche Überlieferung 
zeigt, gibt es dazu durchaus eine legitime Möglichkeit, die voll und ganz mit dem 
christlichen Gehorsam vereinbar ist. Der eigentliche Grund für die Forderung nach 
einer stärkeren Berücksichtigung der Individualität und Personalität des Gehor- 
chenden darf aber nicht die schöpferische Entfaltung des Menschen, sondern muß 
der positiv erkannte Wille Gottes sein. Will darum der Christ nicht seinen Eigen- 
willen fälschlich für den Willen Gottes ausgeben und damit einer unheilvollen 
Täuschung verfallen, dann ist mit den größeren Möglichkeiten eigenen Handeln- 
könnens für ihn zugleich die Pflicht gegeben, mehr als es in einer engeren Gehor- 
samsauffassung notwendig wäre, ganz konkret danach zu forschen, was denn Got- 
tes Wille hier und jetzt für ihn sei. 

Auf die Frage, wie der Wille Gottes in einer konkreten Situation erkannt werde, 
gibt uns wieder Ignatius von Loyola eine hinreichende Antwort. Manche sind sogar 

6 Zitiert nach 0. Karrer - H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe, Einsiedeln- 
Köln 1942, 184 f. 



Gehorsam gegenüber der Führung durdi den Heiligen Geist 49 

der Ansicht, daß er zum ersten Mal in der Geschichte der christlichen Frömmigkeit 
die Frage nach dem Individualwillen Gottes präzis gestellt und systematische An- 
weisungen für ihre Beantwortung gegeben habe. Wir finden diese Anweisungen im 
Exerzitienbuch, in den Erwägungen über eine1 rechte Wahl6. Dort spricht Ignatius 
von •drei Zeiten, in deren jeder eine gesunde und gute Wahl gehalten werden 
kann", wobei •gute Wahl" für ihn bedeutet, daß sie dem hier und jetzt sich kund- 
tuenden Willen Gottes entspricht. •Die erste Zeit ist, wenn Gott Unser Herr den 
Willen so bewegt und an sich zieht, daß eine Ihm ergebene Seele, ohne zu zwei- 
feln oder auch nur zweifeln zu können, dem folgt, was gezeigt wird, wie Sankt Pau- 
lus und Sankt Matthäus taten, als sie Christus Unserem Herrn nachfolgten. • Die 
zweite: wenn Klarheit und Einsicht genug empfangen wird, von der Erfahrung in 
Tröstung und Trostlosigkeit her und aus der Erfahrung der Unterscheidung der 
verschiedenen Geister. • Die dritte ist ruhig; es erwägt einer zuerst, wozu hin der 
Mensch geboren ist, nämlich um Gott Unseren Herrn zu lobpreisen und seine Seele 
zu retten, und von solchem Wunsche beseelt, wählt er als Mittel ein Leben oder 
einen Stand innerhalb der Grenzen der Kirche, um dadurch gefördert zu werden 
im Dienst seines Herrn und bei der Erlösung seiner Seele. Ich sagte, eine ruhige 
Zeit, wenn nämlich die Seele nicht von verschiedenen Geistern hin und her bewegt 
wird und von ihren natürlichen Fähigkeiten in Freiheit und Ruhe Gebrauch macht. 
Wenn sich die Erwählung nicht in der ersten oder zweiten Zeit vollzog, dann folgen 
für die dritte Zeit zwei Arten sie vorzunehmen"7. 

Wir können hier (ohne es zu beweisen) vorwegnehmen, daß die dem Heiligen 
eigene Art, den Willen Gottes für sich zu erkunden, in der zweiten Wahlzeit be- 
stand8. Die erste Wahlzeit spricht von außergewöhnlichen Gnaden, die einer Pri- 
vatoffenbarung gleichkommt; sie trifft darum nur selten zu. Die dritte Wahlzeit ist 
ein Behelf für den Fall, daß die nach dem Willen Gottes suchende Seele weder von 
verschiedenen Geistern (guten und bösen, die also zu Gott hinziehen oder von ihm 
fortziehen) bewegt noch in deutlicher Weise von göttlichem Trost erfüllt wird, 
so daß sich keine unmittelbaren Anhaltspunkte für den konkreten Gotteswillen 
ergeben. Im übrigen wohnt dieser Wahlzeit eine immanente Tendenz ein, zur 
zweiten zurückzukehren. Denn nach dem Abschluß der Überlegungen vor dem An- 
gesichte Gottes mit Hilfe der vom Glauben erleuchteten Vernunft •soll derjenige, 
der (die Erwählung oder Entscheidung) getroffen hat, sich mit großer Sorgfalt zum 
Gebet vor Gott Unsern Herrn begeben und ihm diese Wahl darbringen, damit 
Seine göttliche Majestät sie annehme und bekräftigen wolle, sofern sie zu Ihrem 
je größeren Dienst und Lobpreis gereicht" (n. 183)9. Was anders ist damit gesagt, 
als daß Ignatius (wie sein eigenes Leben deutlich zeigt) doch noch darauf hofft, Gott 

6 n. 175 ff. nach der üblichen Zählung. Übersetzung nach H. U. v. Balthasar. Ignatius von 
Loyola. Die Exerzitien, Luzern (1946). 

7 Diese beiden Arten (n. 179 ff) werden dann in sechs bzw. vier Punkten genau beschrieben. 
8 Darüber zuletzt A. Ayerra S. J., San Ignacio de Loyola y la voluntad de Dios, in: Man- 

resa, Revista de investigation e informacion ascetica y mystica 28 (1956) Januar-März, 71 ff. 
* Ähnlich lautet die Abschlußbemerkung nach der zweiten Wahlart (n. 188): •Nachdem 

ich diese Richtlinien zu meinem ewigen Heil und Frieden angenommen habe, treffe ich meine 
Wahl und bringe sie Gott Unserm Herrn dar, entsprechend dem sechsten Punkt (n. 183) der 
ersten Art zu wählen". 



50 Friedrich Wulf 

werde die so vollzogene Wahl durdbt die Gewährung seines Trostes als Zeichen sei- 
ner Gutheißung bestätigen. 

Wir haben uns also hauptsächlich der zweiten Wahlzeit zuzuwenden. Sie beruht 
auf zwei Voraussetzungen, erstens auf der Tatsache, daß der Wählende von den 
verschiedenen •Geistern" hin und her bewegt wird, deren Einfluß er in Tröstung 
und Trostlosigkeit erfährt; zweitens auf der Annahme, daß es der Glaubensein- 
sicht auf Grund von Beobachtung und geistlicher Erfahrung möglich sei, die Ein- 
wirkungen der guten Mächte (Gott, Engel) von denen der bösen (Teufel) zu unter- 
scheiden10, ja, bestimmte seelische Vorkommnisse sogar eindeutig auf die alleinige 
Urheberschaft Gottes zurückzuführen. Man mag vom Standpunkt der heutigen 
(Tiefen)-Psychologie seine Bedenken dagegen haben, wie Ignatius seelische Be- 
wußtseinszustände ohne weiteres unmittelbar auf transzendente Mächte zurück- 
führt. Im Grunde kann alles Wissen um die Vielschichtigkeit und Hintergründig- 
keit der menschlichen Seele wenig zur religiösen •Unterscheidung der Geister" bei- 
tragen. Wesentlich ist nur, daß es sich bei dem Wählenden um einen Menschen 
von gesundem, ruhigem Urteil und von geistlicher Erfahrung handelt. Anderen 
sollten nach der ausdrücklichen Weisung des Heiligen die Übungen zur Vornahme 
einer Wahl gar nicht vorgelegt werden. So heißt es z. B. in der 9. Vorbemerkung 
der Exerzitien: •Wenn die Person, die sich in den Übungen der ,ersten Woche' 
(d. h. in den Sündenbetrachtungen) befindet, in geistlichen Dingen nicht bewandert 
ist und wenn sie grob und offen getäuscht wird, wenn ihr etwa Hindernisse vor- 
gestellt werden, im Dienste Unseres Herrn voranzuschreiten, als da sind Beschwer- 
lichkeiten, Menschenfurcht und Zittern um weltliche Ehre und so fort, dann achte 
der Exerzitiengeber darauf, ihr nicht die Regeln der »zweiten Woche' über die ver- 
schiedenen Geister vorzulegen. Denn so nützlich ihr die Regeln der .ersten Woche' 
sein werden, so werden ihr die der zweiten Woche schaden, weil ihr Stoff zu fein 
und zu hoch ist, als daß sie ihn fassen könnte". 

Wie ist nun Ignatius genauer zu verstehen, wenn er bei der zweiten Wahlzeit 
sagt, daß der Wählende •von der Erfahrung in Tröstung und Trostlosigkeit und 
aus der Erfahrung der Unterscheidung der verschiedenen Geister" •genug Klar- 
heit und Einsicht" empfängt, um zu erkennen, wohin Gottes Wille neigt und wozu 
er ihn drängt? Das entscheidende Erkenntnismittel ist für ihn die Erfahrung der 
göttlichen Tröstung. Der Begriff des Trostes hat hier nichts mit sentimentalen Ge- 
fühlen zu tun. •Ich rede von Trost, sagt der Heilige (n. 316) •wenn in der Seele 
eine innere Bewegung sich verursacht, bei welcher die Seele in Liebe zu ihrem 
Schöpfer und Herrn zu entbrennen beginnt, und sie demzufolge kein geschaffenes 
Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in sich zu lieben vermag, es sei denn im 
Schöpfer ihrer aller. Desgleichen: wenn einer Tränen vergießt11, die ihn zur Liebe 
Seines Herrn bewegen, sei es aus Schmerz über seine Sünden oder über die Passion 
Christi Unseres Herrn oder über andere unmittelbar auf Seinen Dienst und Lob- 
preis hingeordnete Dinge. Und endlich nenne ich Trost jede Zunahme von Hoff- 

10 Ignatius legt im Exerzitienbudi (n. 313 ff) zwei Gruppen von Unterscheidungsregeln vor, 
von denen er die erste Gruppe der ersten Exerzitienwoche, die zweite Gruppe der zweiten 
Woche zuordnet. Für die Erforschung des Willens Gottes in einer konkreten Situation kom- 
men im strengen Sinn nur die Unterscheidungsregeln der zweiten Woche in Frage. 

11 Gemeint ist die •Tränengabe", die gelegentlich mit mystischen Gnaden verbunden ist. 



Gehorsam gegenüber der Führung durch den Heiligen Geist 51 

nung, Glaube und Liebe, und jede innere Freudigkeit, die ihn zu den himmlischen 
Dingen ruft und zieht und zum eigenen Heil seiner Seele, indem sie ihn besänftigt 
und befriedet in seinem Schöpfer und Herrn". Ignatius unterscheidet einen ge- 
genständlich bedingten und einen gegenstandslosen Trost. Gegenständlich bedingt 
ist der Trost dann, wenn etwas Gegenständliches vor der Seele steht, das sie erfüllt 
und beglückt; hier können Verstand und Wille an etwas schon im Bewußtsein Ste- 
hendes anknüpfen, es läßt sich eine Ursache für den Trost angeben. 

Anders beim gegenstandslosen Trost. Eine unirdische Freude und tiefer Friede 
erfüllen die Seele, und sie weiß nicht woher. Der Mensch könnte keine nennbare 
Ursache dafür angeben. Es zieht ihn einfach mächtig zu Gott und zu allem Gött- 
lichen hin. Von einem solchen Trost geht eine große Kraft aus: die Seele fühlt sich 
zum Guten, zur Selbstüberwindung und zu Opfern angeregt; sie erfährt eine merk- 
würdige Umwandlung. Was ihr vorher schwer fiel, wird ihr jetzt leicht, was ihr 
groß und wertvoll und erstrebenswert vorkam, dünkt sie jetzt von geringem Wert 
oder gar schal. 

Im Lichte dieser Tröstung erhält nun auch das zu wählende Gut seinen ihm von 
Gott im Leben dieses einzelnen Menschen zugewiesenen Ort und damit die Frage 
nach dem konkreten Gotteswillen in einer bestimmten Situation eine Antwort. Der 
begnadete Mensch weiß auf einmal mit großer Sicherheit: dies und jenes will Gott 
von mir. Denn solcherart Trost, sagt Ignatius, könne nur von Gott kommen, eine 
Täuschung sei hier ausgeschlossen (n. 336). •Einzig Gott Unser Herr kann ohne 
vorausgehenden Grund der Seele Trost geben; denn es ist dem Schöpfer vorbehal- 
ten, in sie einzutreten, aus ihr hinauszugehen, sie so zu bewegen, daß Er sie ganz 
in die Liebe zu Seiner göttlichen Majestät hineinzieht. Ohne Grund soll heißen: 
ohne vorausgehendes Fühlen oder Erkennen irgendeines Gegenstandes, der ihr 
vermittels der Akte ihres Verstandes und Willens eine solche Tröstung herbeifüh- 
ren würde" (n. 330). •Mittels eines (solchen) Grundes kann sowohl der gute wie der 
böse Engel die Seele trösten; aber zu entgegengesetzten Zielen hin: der gute Engel 
zu ihrer Förderung, auf daß sie wachse und aufsteige vom Guten zum je Besseren, 
und der böse Engel zum Gegenteil, und um sie zuletzt zu seiner verwerflichen 
Absicht und Bosheit hinzuziehen" (n. 331). Erst von der Erfahrung des gegen- 
standslosen Trostes her ist auch eine genauere Unterscheidung des gegenständlichen 
Trostes, ob er vom guten oder vom bösen Geist kommt, möglich; von dem größeren 
Licht, das in sich selbst leuchtet und keine Unklarheit zuläßt, fällt auch ein Strahl 
auf das kleinere, um es auf seine Echtheit zu erproben. 

Wunderbar beschreibt der sonst so wortkarge und nüchterne Heilige das We- 
sen dieses gegenstandslosen, göttlichen Trostes und seine Bedeutung für unser 
Leben in einem Brief an Schwester Theresia Rejadella, Benediktinerin im Kloster 
der heiligen Klara zu Barcelona, mit der er seit längerer Zeit in geistlichem 
Austausch stand. Die Ausführungen dieses überaus wichtigen Briefes sind wie eine 
Illustration und ein Kommentar zu dem, was im Exerzitienbuch über die zweite 
Wahlzeit und über die Unterscheidung der Geister zusammengefaßt ist. Es heißt 
darin: •Ich muß hier, wenn auch nur kurz, auseinandersetzen, auf welche zwei 
Weisen Gott der Herr für gewöhnlich eine Lektion erteilt, oder doch die Erteilung 



52 Friedrich Wulf 

zuläßt. Die eine Lektion hält er selbst, die andere läßt er nur zu. Die Lektion, die 
Gott selbst uns erteilt, besteht in innerer Tröstung, die jegliche Verwirrung aus der 
Seele hinaustreibt und sie zur gänzlichen Liebe zum Herrn hinzieht; einige erleuch- 
tet er mit solcher Tröstung, anderen enthüllt er viele Geheimnisse usw. Mit dieser 
göttlichen Tröstung werden schließlich alle Mühen eine Freude und alle Ermüdun- 
gen ein Ausruhen. Wer mit diesem Eifer, dieser Glut und innerlichen Tröstung 
seinen Weg dahineilt, für den ist keine Last so groß, daß sie ihm nicht leicht dünkte, 
und keine Buße, noch ein anderes hartes Werk so schwer, daß es ihm nicht mehr 
«üß wäre. Diese Tröstung zeigt und bahnt den Weg, den wir gehen und dessen 
Gegenrichtung wir fliehen müssen. Solch eine Tröstung ist nicht allezeit in uns, 
sondern kommt und geht nach bestimmten, von Gott festgesetzten Gezeiten: all 
dies zu unserem Fortschritt"12 

Das Entscheidende in unserem Zusammenhang ist, daß Gott uns nach der Ansicht 
des Heiligen in seinen Tröstungen den Weg zeigt, den wir einschlagen sollen, und 
uns zugleich die Neigung eingibt bzw. die Kraft schenkt, diesen Weg zu gehen. Da- 
mit ist zunächst einmal die allgemeine Richtung unseres Lebensweges gemeint, den 
Gott uns in seiner Vorsehung bestimmt hat. Wir haben uns diesen Weg nicht selbst zu 
wählen. Darum haben wir hinzuhorchen auf die Stimme Gottes, gehorsam zu sein sei- 
ner inneren und äußeren Führung. Die Erkenntnis unseres Lebensweges wird uns nicht 
auf einmal geschenkt. Gott läßt in uns Neigungen wachsen, läßt uns Umwege gehen 
oder sogar scheitern. Erst von den Tröstungen des Gebetes her fällt ein Licht auf all 
das, was in der Seele keimt und sich regt, was in einem Menschenleben dunkel, rät- 
selhaft und schwer ist. Und auch dann, wenn wir schon längst •unseren Weg" ge- 
funden haben, in der Wahl eines Standes und eines Berufes, behält Gott doch immer 
den weiteren Verlauf unseres Weges in seiner Hand. Wir dürfen darum nie glau- 
ben, es könne uns im Leben nichts mehr passieren, was uns aus der Bahn würfe, es 
könne nicht noch ganz anders werden, als wir es uns denken. Viele Christen, deren 
Leben •eingelaufen" ist, hören nicht mehr die Stimme des Heiligen Geistes, der sie 
führen will. Sie übersehen darum die vielen kleinen Wege im täglichen Leben, auf 
die Gott sie hinweist und die zu gehen er sie anregt. Sie sind darum auch überrascht, 
wenn wirklich einmal ein großer Ruf an sie ergeht; sie sind darauf nicht vorberei- 
tet und gehen traurig davon, wie der Reiche Jüngling im Evangelium, ihren eigenen 
Weg wählend, den Weg der Eigenliebe und der Selbstbehauptung. Bei dem von 
Gott bestimmten Lebensweg handelt es sich nicht nur um den äußeren Verlauf. Auch 
der innere, geistliche Weg ist damit gemeint. Kennen wir überhaupt einen solchen? 
Haben wir schon einmal darauf geachtet, wohin der innere Zug der Gnade uns 
weist, in welchen Geheimnissen Gott uns am meisten anspricht? Alles, was uns im 
religiösen Leben von außen zukommt, an Gedanken, Anregungen, Einrichtungen 
und Gewohnheiten, mag es in sich noch so gut sein, muß persönlich assimiliert 
werden, muß sich dem inneren Weg einfügen, den Gott uns führt. Je mehr wir so 
mit Gott eins sind, im täglichen Umgang mit ihm, im Ja-sagen zu allem, was er uns 
schickt, desto mehr werden wir auch mit uns selbst eins sein, und eben hierin liegt für 
uns die Gewißheit, den uns von Gott bestimmten Lebensweg gefunden zu haben. 

1S Mon. Ignat. 1,1,104. 



Gehorsam gegenüber der Führung durdi den Heiligen Geist 53 

Im Lichte dieses Lebensweges läßt sich nun auch in einem Einzelfalle, in einer 
konkreten Situation, der Wille Gottes leichter und klarer erkennen. Je mehr einer 
schon auf •seinem" Wege ist, der zuvor der Weg Gottes mit ihm ist, und je mehr er 
schon die Hindernisse auf diesem Weg ausgeräumt hat, desto mehr Licht darf er 
auch für die im täglichen Leben zu fällenden Entscheidungen erwarten. Oft braucht 
er gar nicht weiter darüber nachzudenken, was Gott hier und jetzt von ihm will. Ob- 
wohl es nicht geboten ist, weiß er es. Es wird aber auch in jedem Leben immer wie- 
der Situationen geben, die eine neue Entscheidung erfordern, für die man weder auf 
Früheres zurückgreifen kann noch eine aktuelle Erleuchtung zur Verfügung hat. Auch 
in diesen Fällen erwartet Ignatius Klärung und Einsicht in den unbekannten Willen 
Gottes durch den geistlichen Trost. Er selbst pflegte, nach reiflicher Überlegung mit 
Hilfe der gewöhnlichen Mittel und nachdem er sich indifferent gestimmt hatte, Gott 
bald die eine, bald die andere von zwei Möglichkeiten, anzubieten, ihn um seine Er- 
leuchtung und Entscheidung bittend. Und immer wieder machte er die Erfahrung, 
daß ihm eine Antwort zuteil wurde, bis zur völligen Gewißheit, daß nicht er, son- 
dern Gott entschieden habe. Selbst in seinen reifen Jahren noch erlebte er das Hin- 
und Her-Bewegtwerden durch die verschiedenen Geister. Aber das entmutigte ihn 
nicht. Immer wieder stellte er das gleiche •Experiment" an. Denn ein solches ist es 
nach der Meinung des Heiligen. Oftmals spricht er von der •experiencia", von der 
Erfahrung, die einer haben müßte, wenn er den Willen Gottes erkunden wolle. 
Diese •experiencia" aber wird durch nichts anderes erworben als durch •Experimen- 
tieren" mit eben jenen Hilfsmitteln, die Ignatius dem Exerzitanden in den Anwei- 
sungen für eine gute Wahl und in den Regeln zur Unterscheidung der Geister an 
die Hand gibt. 

Mit dem Begriff der •experiencia" ist dann auch weiter gesagt, um welche Art von 
Erkenntnis es sich handelt, in der dem Betenden und Suchenden der konkrete Wille 
Gottes aufleuchtet. Es ist nicht so sehr die Erkenntnis des diskursiven Verstandes, 
der rationalen Einsicht, sondern mehr der intuitiven Schau, deren Träger, um mit 
Pascal zu reden, der •esprit de finesse" ist, der seine •raisons du cceur", seine Her- 
zensgründe hat, jene Erkenntnis des Konkreten, um deren Erhellung Kardinal 
Newman Zeit seines Lebens so gerungen und deren Gewißheit er nur unvollkomr 
men in logische Formeln gebracht hat, wenn er ihn im •Grammer of assent" auf eine 
•Anhäufung von Wahrscheinlichkeiten" zurückführen wollte. Vielleicht läßt sich eine 
solche Erkenntnis überhaupt nicht mehr rational genau analysieren • ohne daß sie 
damit aufhörte, rational begründet und im wahren Sinne einsichtig zu sein. Wenn 
schon im Natürlichen der intuitiv Erkennende seiner Sache sehr sicher sein kann, 
dann noch viel mehr im Bereich des Übernatürlichen, wobei der Grad der Sicherheit 
sowohl von der gnadenhaften Verbundenheit eines Menschen mit Gott im allge- 
meinen wie auch von der aktuellen Gnadenhöhe der in der Tröstung erhaltenen Er- 
leuchtung abhängen wird. 

Nun gilt es noch einmal inne zu halten. Es sollte jedem klar geworden sein, 
daß mit dem, was bisher gesagt worden ist, kein billiges und mechanisches Rezept 
für die Erfahrung des göttlichen Willens gegeben wird, das man nach Belieben an- 
wenden und hinter dem man sich leicht verschanzen könnte. Es handelt sich vielmehr 



54 Friedrich. Wulf 

um ein Verfahren, in dem viele Faktoren, natürliche und übernatürliche, ins Spiel 
kommen. Insbesondere hängt alles davon ab, ob der Mensch nicht nur sporadisch • 
eben nur wenn etwas zur Entscheidung drängt, oder er gar mit dem äußeren Gehor- 
sam in Konflikt gekommen ist •, sondern in seinem ganzen Leben, in seinem Den- 
ken und Handeln ein den Willen Gottes Suchender und Erfragende ist. 

Wie sehr das Ignatius' Denken entspricht, zeigt ein Blick in die Exerzitien. Vieles, 
was dort an Bemerkungen eingestreut ist, gilt für das religiöse Leben überhaupt. Die 
ganzen Übungen sind darauf abgestellt, den Willen Gottes für die eigene und ak- 
tuelle Lebenssituation zu erforschen. Schon der Ort, an dem die Übungen gemacht 
werden, soll dem dienen. •Je mehr unsere Seele sich allein und abseits abgeschie- 
den findet", heißt es z. B. in einer Vorbemerkung, •um so geeigneter macht sie sich, 
ihrem Schöpfer und Herrn zu nahen und an Ihn zu rühren, und je mehr sie sich so 
an ihn bindet, um so mehr stellt sie sich bereit (se dispone), Gnaden und Gaben 

zu empfangen von Seiner Göttlichen und Höchsten Güte" (n. 20). Vor jeder Betrach- 
tung soll der Exerzitand um die besondere Gnade bitten, die dem Betrachtungsstoff 
entspricht. In der Betrachtung selbst soll er sich dann ganz der Gnadenführung 
Gottes hingeben. •Finde ich kniend, was ich begehre, so gehe ich nicht weiter, ebenso 
wenn zu Boden gestreckt usf. Bei jenem Punkt, bei dem ich finde, was ich begehre, 
werde ich, ohne ängstliche Sorge, weitergehen zu müssen, ruhig verweilen, bis ich 
mir genug getan habe" (n. 76). Dem gleichen Zweck dienen die Wiederholungsbe- 
trachtungen. So werden allmählich Dispositionen geschaffen, reifen Erkenntnisse 
heran, lernt der Mensch die Wege Gottes nachgehen, nimmt er die Gesinnungen 
Christi in sich auf. Bevor er dann eine Wahl trifft, wird ihm noch einmal gesagt, daß 
•das Auge unserer Ausrichtung (intencion) einfach sein (müsse), indem es einzig 
und allein das anschaut, wozu ich geschaffen bin, nämlich hin zum Lobpreis Gottes 
Unseres Herrn und zur Erlösung meiner Seele" (n. 169). Von hierher bekommen 
darum Dinge wie Gewissenserforschung, Reine Meinung, Reue, Buße, Abtötung eine 
besondere Wichtigkeit und ihren eigentümlichen Akzent. Sie alle sind zusätzlich 
zu ihrer unmittelbaren Bedeutung ausgerichtet auf das Suchen und Finden des gött- 
lichen Willens. Unter den Gründen für die äußere Buße wird als dritter Grund 
angeführt: •um eine Gnade oder Gabe, die man begehrt und ersehnt, zu suchen und 
zu finden, wie etwa, wenn man innere Zerknirschung über seine Sünden begehrt, 
oder reiche Tränen über sie oder über die Peinen und Schmerzen, die Christus Un- 
ser Herr in Seiner Passion erlitt, oder um die Lösung irgendeines Zweifels, in dem 
man sich befindet, zu erlangen" (n. 87). Und am Schluß der Wahlerwägungen heißt 
es: •Denn es bedenke ein jeder, daß er in allen Dingen des Geistes (gemeint ist des 
Heiligen Geistes) soweit gefördert werden wird, als er herausspringt aus seiner 
Eigenliebe, seinem Eigenwillen und seinem Eigennutz" (n. 189). 

Damit können wir nun aus dem Gesagten die Folgerungen für die Beantwortung 
jener Frage ziehen, von der wir in unseren Überlegungen ausgingen und durch die 
wir angeregt wurden. Welche Bedeutung hat die Möglichkeit, den Individualwil- 
len Gottes in bezug auf den einzelnen Menschen und die jeweilige Situation zu er- 
fahren, für die Auffassung und Erneuerung des religiösen Gehorsams? Wir haben 
den eigentlichen Grund des christlichen Gehorsams offen gelegt, der zutiefst immer 



Gehorsam gegenüber der Führung durch den Heiligen Geist 55 

ein Gehorsam gegen Gott sein muß. Damit legen wir auf etwas den Finger, was der 
Erneuerung bedarf. Wir reden zwar viel vom •Stellvertreter Gottes", wenn wir im 
katholischen Raum von den Trägern der Autorität sprechen, von den Eltern, der 
kirchlichen Hierarchie und den Ordensobern. Aber ist dieser Begriff der kirchlichen 
Überlieferung in unserer Zeit nicht sehr verblaßt? Klingt er in unseren Ohren nicht 
reichlich abgegriffen? Die vielen Autoritäts- und Gehorsamsschwierigkeiten sind ein 
Beweis dafür, daß der heutige Mensch nur noch schwer den Gedanken der unmit- 
telbaren Stellvertretung Gottes durch einen Menschen realisieren kann. Im Vorder- 
grund seines Denkens und Erlebens stehen die vielen (wirklichen oder vermeint- 
lichen) Schwächen und Unzulänglichkeiten der Autoritätsträger. Einer der Haupt- 
gründe dafür ist der allgemein beobachtete Schwund des Glaubensgeistes und des 
übernatürlichen Denkens. 

Um dieser Krise zu begegnen, ist in der Erziehung und bei Unterweisungen be- 
sonders zu betonen, daß kein äußerer Gehorsam, mag er noch so fromm und aufrich- 
tig gemeint sein, davon dispensiert, auf die Stimme des eigenen Gewissens zu hören, 
den Willen Gottes jeweils zu erfragen und sich der inneren Führung durch den Hei- 
ligen Geist zu unterstellen. Eine rein mechanische Übernahme von Befehlen und An- 
ordnungen durch den Untergebenen ist noch ein sehr unvollkommener Gehorsam, 
auch wenn das aus Liebe zu Gott geschähe. Bei der heutigen Vielgestaltigkeit des 
Lebens und der Arbeit ist oft die Situation so, daß gehandelt werden muß, ohne 
daß man vorher auch den Willen des Vorgesetzten befragen und eine Vollmacht 
einholen kann, ja, es gilt sogar gegen den Buchstaben des Gesetzes zu handeln, wenn 
der klar erkannte Wille Gottes dafür spricht. In der katholischen Gesetzesauffas- 
sung ist dafür durchaus eine legitime Möglichkeit vorgesehen, nämlich in der Epikie, 
die umschrieben werden kann als •die Tugend, nach der man eine praktische Frage 
im Ausnahmefall auch gegen den Wortlaut eines Befehls oder (positiven) Gesetzes 
aus dem Geist der Gemeinschaftsordnung heraus entsprechend der mutmaßlichen 
Absicht des Gesetzgebers entscheidet zum Wohl des Ganzen". 

•Manche ernste Männer", schrieb vor ein paar Jahren der Kanonist H. Keller 
S. J.13, •würden heute unruhig werden, wenn sie läsen, was Pater Gagliardi in dem 
ersten ausgezeichneten Kommentar zu den Konstitutionen darüber schreibt". Die 
Kenntnis des Institutes, heißt es dort, sei u. a. deshalb notwendig, um von der Epi- 
kie einen rechten Gebrauch zu machen. Denn nach der Absicht des Gesetzgebers 
(Ignatius) und dem Geist des Institutes sei manches mehr ins einzelne Gehende und 
den einzelnen Betreffende der •discreta Caritas", der abwägenden Liebe, zur Ent- 
scheidung überlassen worden. •Damit die Unsrigen dahin gelangen, ist der rechte 
Gebrauch der Epikie schon vom Eintritt in den Orden an, je nach eines jeden Stel- 
lung, erforderlich. Das tut aber der vollkommenen Beobachtung der Regeln und des 
Institutes nicht nur keinen Abbruch, sondern fördert sie sehr; sie ist ja gleichsam die 
Seele der Regelbeobachtung und des Institutes selbst". •Es gibt nämlich eine dop- 
pelte Art genauer Regelbeobachtung: Die erste gleichsam buchstäbliche ist den No- 
vizen eigen ... Die zweite ist die genaue Beobachtung der Vollkommenen. Sie nimmt 
ihr Maß mit kluger Liebe vom Ziel. Dazu gehört die Anwendung der Epikie, die 
im einzelnen ähnlich der Befreiung (Dispens) durch den Obern sein muß: Denn sie 



56 Friedrich Wulf 

muß 1. die Wirkungen und Notwendigkeiten der einzelnen Dinge sowie die übrigen 
Umstände erwägen, 2. die Absicht derer, die die Satzungen und Regeln erlassen ha- 
ben, 3. das Ziel der Gesellschaft zum größeren Dienst Gottes und gemeinsamen 
Wohl; 4. darum muß die Klugheit angeeifert werden, und mit ihr zugleich wird das 
ewige Licht lehren, was zu tun ist. Wie aber die zweite Art der Beobachtung aus der 
ersten entsteht, so aus der zweiten die dritte, nämlich die der Vereinigung mit Gott, 
in der die höchste Weisheit und Güte den Menschen führt, so daß er selbst sich Ge- 
setz ist, oder Gott in ihm, der die höchste Regel allen guten Wollens und Urteilens 
ist. Darum wird der wie ein lebendiges Gesetz sein, der das Gesetz in sein Herz 
geschrieben trägt"14. 

Schleicht sich aber nicht bei einer solchen Auffassung des Gehorsams, die die 
Führung durch den Heiligen Geist und die Epikie so stark herausstellt, leicht ein 
Mißbrauch ein? Das mag wohl sein, hindert aber nicht, daß der vollkommene Ge- 
horsam diese Herausstellung verlangt. Um den möglichen Mißbrauch auf ein Min- 
destmaß einzuschränken, ist zunächst einmal erforderlich, daß die zum Gehorsam 
Verpflichteten entsprechend erzogen werden. Je mehr einer davon durchdrungen ist, 
daß er Gott zu gehorchen hat, und das geschieht eben durch die Betonung des Ge- 
horsams gegenüber der Führung durch den Heiligen Geist, um so weniger ist er in 
Gefahr, das Gesetz zu umgehen oder legalistisch zu handeln; er ist ja gewohnt, im- 
mer wieder seine eigene Glaubenseinsicht und seine freie Entscheidung aufzurufen, 
um Gottes Willen für sich zu erkennen und möglichst vollkommen durchzuführen. 
Weiterhin erfordert eine solche Gehorsamsauffassung ein aufrichtiges Vertrauens- 
verhältnis zwischen Vorgesetzten und Untergebenen, das nicht nur auf menschlicher 
Sympathie beruht, sondern von übernatürlichem Geist getragen wird. Der Unterge- 
bene sollte seinem Vorgesetzten offen liegen, um besser geführt werden zu können, 
der Vorgesetzte aber sollte Ehrfurcht vor dem einzelnen haben, einmal wegen seiner 
personalen Würde, dann aber Gottes selbst wegen, der ihm in jedem entgegentritt. 

Bedenkt man diese Voraussetzungen für die Erkenntnis des individuellen Wil- 
lens Gottes, so ist der •heroische Ungehorsam" nicht gerade jedermanns Sache. 
Wir Durchschnittsmenschen sollten nicht gleich Jeanne d'Arc heraufbeschwören, um 
unsere Unzufriedenheit hinaufzuheiligen, auch wenn uns Unrecht geschehen wäre. 
Der christliche Gehorsam hat immer etwas vom Gehorsam Christi an sich und besagt 
darum in dieser oder jener Form ein holocaustum, das ist ein Ganzopfer, das Gott 
dargebracht wird. In der Vertiefung dieser Gesinnung liegt die eigentliche •Wie- 
dergeburt des katholischen Gehorsams", sowohl für den Untergebenen wie für den 
Vorgesetzten. Aus dieser Gesinnung heraus wird sich der Untergebene nämlich 
selbst bei großen Gnaden der Erleuchtung seiner Täuschungsmöglichkeiten in De- 
mut bewußt bleiben, da sich an die Gnade eigene Gedanken anschließen können, 
die nicht von Gott sind, • wird aber auch der Vorgesetzte sich oftmals zu fragen ha- 
ben: •Weißt du denn überhaupt, was Gott der Herr dabei vorhat?" Gehorsam ge- 
genüber der Führung durch den Heiligen Geist ist für beide Teile ein Ruf dieser 
Zeit, der nicht überhört werden sollte. 

13 Der Obere als Stellvertreter Gottes nach den Konstitutionen S. J., in: Mitteilungen aus 
den deutschen Provinzen S. J., 1947 (als Manuskript gedruckt). 

14 A. Gagliardi S. J., De plena cognitione Instituti, Brügge 1882, p. 47 f; 85 f. 




