il

Gehorsam gegenﬁber der Fithrung durch den Heiligen Geist

Von Friedrich Wulf S. J., Minchen

Uberblickt man einmal die Vortrage und Aufsétze der letzten Jahre, die dber
den religiosen und kirchlichen Gehorsam handeln, dann begegnet man schon in den
Themen und Titeln einem bestimmten geistigen Klima, einer bestimmten Atmo-
sphére, die bezeichnend fir die gegenwirtige Situation sind. Formulierungen wie

- ,Gehorsam und Freiheit®, ,Gehorsam und Verantwortung®, ,Der mindige Christ
und der Gehorsam®, ,Gehorsam und Personlichkeit®, ,Die Grenzen des Gehor-
sams“ kehren hiufig wieder. Sie wirken programmatisch und wollen es sein. Der
Akzent im Gesprich tiber den Gehorsam liegt, zumal wenn es von Laien gefithrt
wird, eindeutig auf dem Individuum, dessen Wiirde und Verantwortung aufgeru-
fen, dessen personalen Rechte gegeniiber einem nivellierenden Zentralismus des
Gesetzgebers verteidigt werden. Auf der gleichen Linie liegt es, wenn man vom
»Mut zum Ungehorsam®, ja vom ,Heroismus des Ungehorsams® spricht oder wenn
man einen Satz wie den folgenden liest: ,Der ,Ungehorsam’ aus innerster Gewis-
senspflicht ist nichts anderes als eine hohere Form des Gehorsams®. Nicht als wollte
man die Notwendigkeit und Grole des religiésen Gehorsams in seinen verschiede- .
nen Formen leugnen oder auch nur hintanstellen. Im Gegenteil, man mochte den
wahren Gehorsam retten, man méchte die , Wiedergeburt des katholischen Gehor-
sams“ herbeifihren, wie Friedrich Heer kiirzlich schrieb (Hochland, August 1955).
Diese ,setzt (nach ihm) aber einen Klimawechsel in der Christenheit, in den kirch-
lichen Organisationen und Apparaten voraus, eine neue Atmosphire, in der nicht ver-
gehorsamte Kirchenschafe auf das Ja und Nein ihres Schopfungsauftrags zugunsten
einer Gleichschaltung verzichtet haben, sondern in der die Fihrer der Kirche gelassen
und froh den Menschen begegnen, denen sie die Frohe Botschait von der Freiheit
der Kinder Gottes verkiinden sollen®. ,Die Geburt der Freude und der Freiheit
in der Kirche, die Zulassung und Legitimierung des Schopferischen sind Friichte die-
ses neuen katholischen Gehorsams, um den zu ringen die schonste, zarteste Aufgabe
gerade eines médnnlichen Lebens ist*. Zwar handelt es sich in solchen und dhnlichen
Aulerungen vornehmlich um den Gehorsam des Laienchristen gegeniiber der kirch-
lichen Hierarchie und dem Klerus iiberhaupt. Im Ordensgehorsam liegen die Dinge
anders; er ist umfassender und geht von anderen Voraussetzungen aus. Aber auch
hier werden im Grunde in abgeschwachter Form die gleichen Fragen erértert, sind
die gleichen Tendenzen spiirbar.

Nun ist das Anliegen als solches, das hinter all diesem Bemilhen um eine Neu-
ordnung des Verhaltnisses zwischen Gehorchenden und Befehlenden, in der dem
einzelnen ein groflerer Spielraum der Initiative und Eigenverantwortung zugestan-
den wird, gewifl echt. Die ganze Zeit dringt danach. Die Welt in ihrer duferen
und der Mensch in seiner inneren Struktur sind differenzierter geworden. Beide
wollen — durchaus im Sinne des Schopfergottes — in ihrem Eigensein stdrker ge-
hort sein. Die Sache ist auch keineswegs neu. Es gibt in der Geschichte der katho-
lischen Frommigkeit schon lingst einen ,Gestaltwandel des Gehorsams®, der eine



Gehorsam gegeniiber der Fihrung durch den Heiligen Geist 47

starkere Berlicksichtigung des einzelnen und der konkreten Situation zum Inhalt
hat. Am deutlichsten 148t sich das am Ordensgehorsam zeigen. Vom Eremitentum
der Wiistenviter und dem Cénobitentum des altkirchlichen Ménchtums bis zu den
apostolischen Orden und Genossenschaften der Neuzeit sind die dufleren Formen
des Befehlens und Gehorchens, entsprechend den neuen Zielen und Aufgaben, sehr
viel individueller geworden!, ohne daBl am Wesen des Ordensgehorsams, der frei-
willigen Opferung des Eigenwillens, irgendwelche Abstriche gemacht worden
waren. ,

Es ist in dieser Beziehung bezeichnend, dafl ausgerechnet jener Heilige, der den
bertthmten Gehorsamsbrief geschrieben hat und der den Gehorsam vor allen ande-
ren moralischen Tugenden in seinem Orden geiibt wissen wollte, Ignatius von
Loyola, eine erstaunliche Beweglichkeit in der Handhabung des Gehorsams be-
wies. Als Pater Olivier Manare, der Rektor des neugegriindeten Kollegs in Loreto,
sich bei ihm genauere Verhaltungsmafiregeln erbat, erhielt er von dem Heiligen
die Antwort: ,Mein Olivier, handeln Sie hierin ganz nach Ihrer eigenen Einsicht
und nach dem, was Ihnen der Geist eingibt; passen Sie die Regeln, so gut es geht,
dem Orte an“. Auf die weitere Frage Manares, wie er die Amter verteilen solle,
antwortete ihm Ignatius: ,Schneiden Sie die Kleider zurecht nach dem Tuche, das
Ihnen zur Verfigung steht, und geben Sie nachher Rechenschaft, was und wie Sie
alles getan und angeordnet haben2.“ Wenn der Ordeunsstifter einen seiner Unter-
gebenen zu einer wichtigen Unterhandlung fortschickte, dann pflegte er ihm zwar
Weisungen zu geben, konnte aber wohl hinzufiigen: ,Ich wiinsche dies zu errei-
chen. Mir scheint dieser Weg der beste zum Ziel. Aber tun Sie, was Gott Thnen
eingibt und was Ihnen unter den Umstdnden als das Entsprechendste erscheint. Ich
lasse Thnen volle Freiheit zu tun, was Sie fir das beste halten“s. | Es gehort weder
zum Amt des Generals noch des Provinzials®, schreibt er an den portugiesischen
Provinzial, Pater Jakob Miron, ,sich so eingehend um die Einzelheiten der Ge-
schifte zu kimmern. Selbst wenn er dafir alle nur moglichen Fihigkeiten besifle,
so wire es doch besser, das anderen zu iiberlassen, die iber das, was sie getan ha-
ben, dem Provinzial berichten kénnen . .. Ich wenigstens halte mich fiir meine Per-
son an diese Art und Weise und finde dabei nicht nur Hilfe und Erleichterung,
sondern auch grofle Ruhe und Sicherheit in meiner Seele“4.

Wenn Ignatius von einer solchen Weite war, so lag der Grund dafir nicht nur
in seiner natiirlichen Klugheit, die wufite, dafl niemand etwas Verniinftiges lei-
sten wiirde, dem man die Fliigel allzu sehr beschnitte. Er hatte vielmehr eine grofie
Ehrfurcht vor der personlichen Gnadenfithrung, unter der jeder Mensch und Christ
steht. Er rechnete damit, dal Gott jedem, der sich ehrlich darum bemiiht, falls er
nur indifferent, gehorsam und abgetdtet genug ist, im Gebet erfahren und voll
Verlangen, Christus dem Herrn mdglichst eng zu folgen, in ganz konkreter Weise
seinen Willen kund tut. Er wiinschte eine solche Willenskundgabe Gottes in einem
seiner Untergebenen in seinem eigenen Planen mitzuberiicksichtigen und konnte

1 é Loosen §. J., Gestaltwandel im religiésen Gehorsamsideal, in dieser Ztschr. 24 (1951)
1926 Zitiert nach A. Huonder S. J., Ignatius von Loyola, Kéln 1932, 217.

3 ebd. 219.
4 ebd. 218.



48 Friedrich TWulf

unter Umstdnden sogar von einer Sache, die ihm selbst gut und dem Willen Got-
tes entsprechend erschien, abstehen. Bekannt ist, was er an Franz Borgias, den ehe-
maligen Herzog von Gandia schrieb, als dieser von Karl V. dem Papst, Julius II1.,
zum Kardinal vorgeschlagen worden war und Franz, zwischen der ablehnenden
Haltung seines Ordensgenerals und dem (vermeintlichen) Wunsch des Papstes
schwankend, zu keiner Entscheidung kommen konnte: ... Betreffs des Kardinals-
hutes glaube ich Thnen einigen Aufschlufl geben zu sollen Gber das, was in mir vor-
gegangen ist... Als ich wie von einer bereits abgemachten Sache davon Kunde
erhielt, der Kaiser habe Sie zum Kardinal vorgeschlagen und der Papst sei damit
einverstanden, da war ich im ersten Augenblick entschlossen oder aufgelegt, es nach
Kriften zu verhindern. Indes, da ich des géttlichen Willens nicht ganz sicher war,
infolge der vielen Griinde, die mir fiir und wider kamen, gab ich in unserem Hause
Weisung, alle Priester sollten drei Tage hindurch die heilige Messe aufopfern und
alle Nichtpriester Gebete verrichten, damit ich in der ganzen Sache zur grofieren
Ehre Gottes geleitet werde. Als ich nun innerhalb dieser drei Tage dariiber einige
Stunden nachdachte und mich besprach, fihlte ich gewisse Bedenken in mir aufstei-
gen und hatte nicht jene innere Freiheit, um gegen die Sache aufzutreten. Ich
sagte mir: Weit du denn tiberhaupt, was Gott, unser Herr, dabei vorhat? Und so
fand ich nicht die notige Sicherheit, um dagegen Stellung zu nehmen. Zu anderer
Zeit wieder, wenn ich mich in meinen gewdhnlichen Gebeten befand, fihlte ich, wie
diese Bedenklichkeiten verflogen . . . Bei alledem hielt ich daran fest und tue es auch
jetzt noch: es konnte allenfalls der gottliche Wille sein, dafl ick diese Stellung ein-
nehme, andere aber die gegenteilige, so dafl es schlieRlich doch zu Threr Ernennung
kime. Dann wiirde ich gar nichts dagegen sagen: denn ich kann mir sehr wohl den-
ken, dafl derselbe gottliche Geist, der mich aus gewissen Griinden zu dem einen
dringt, im andern die gegenteilige Stimmung weckt . . . Fiige es Gott, unser Herr, in
allem, wie es zu seinem gréfleren Lob und Ruhm gereicht®s,

Halten wir hier zunichst ein wenig inne und schauen noch einmal auf unseren
Gedankengang zuriick. Man verlangt im kirchlichen Raum allgemein, dafl der (in
dieser oder jener Form) im Gehorsam Stehende mehr als bisher zu Initiative, Selbst-
titigkeit und Verantwortung erzogen werde. Wie die kirchliche Uberlieferung
zeigt, gibt es dazu durchaus eine legitime Maglichkeit, die voll und ganz mit dem
christlichen Gehorsam vereinbar ist. Der eigentliche Grund fir die Forderung nach
" einer stirkeren Beriicksichtigung der Individualitit und Personalitit des Gehor-
chenden darf aber nicht die schpferische Entfaltung des Menschen, sondern mufl
der positiv erkannte Wille Gottes sein. Will darum der Christ nicht seinen Eigen-
willen filschlich fir den Willen Gottes ausgeben und damit einer unheilvollen
Tiuschung verfallen, dann ist mit den grofleren Moglichkeiten eigenen Handeln-
konnens fir ihn zugleich die Pflicht gegeben, mehr als es in einer engeren Gehor-
samsauffassung notwendig wire, ganz konkret danach zu forschen, was denn Got-
tes Wille hier und jetzt fiir ibn sei.

Auf die Frage, wie der Wille Gottes in einer konkreten Situation erkannt werde,
gibt uns wieder Ignatius von Loyola eine hinreichende Antwort. Manche sind sogar

¢ Zitiert nach O. Karrer - H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe, Einsiedeln-
Koln 1942, 184 f.



Gehorsam gegeniiber der Fiihrung durch den Heiligen Geist 49

der Ansicht, daf er zum ersten Mal in der Geschichte der christlichen Frommigkeit
die Frage nach dem Individualwillen Gottes prizis gestellt und systematische An-
weisungen fiir ihre Beantwortung gegeben habe. Wir finden diese Anweisungen im
Exerzitienbuch, in den Erwigungen iiber einé rechte Wahls. Dort spricht Ignatius
von ,drei Zeiten, in deren jeder eine gesunde und gute Wahl gehalten werden
kann®, wobei ,gute Wahl“ fiir ihn bedeutet, daf} sie dem hier und jetzt sich kund-
tuenden Willen Gottes entspricht. ,Die erste Zeit ist, wenn Gott Unser Herr den
Willen so bewegt und an sich zieht, dafl eine IThm ergebene Seele, ohne zu zwei-
feln oder auch nur zweifeln zu kénnen, dem folgt, was gezeigt wird, wie Sankt Pau-
lus und Sankt Matthius taten, als sie Christus Unserem Herrn nachfolgten. — Die
zweite: wenn Klarheit und Finsicht genug empfangen wird, von der Erfahrung in
Trostung und Trostlosigkeit her und aus der Erfahrung der Unterscheidung der
verschiedenen Geister. — Die dritte ist ruhig; es erwagt einer zuerst, wozu hin der
Mensch geboren ist, ndmlich um Gott Unseren Herrn zu lobpreisen und seine Seele
zu retten, und von solchem Wunsche beseelt, wahblt er als Mittel ein Leben oder
einen Stand innerhalb der Grenzen der Kirche, um dadurch gefordert zu werden
im Dienst seines Herrn und bei der Erlésung seiner Seele. Ich sagte, eine ruhige
Zeit, wenn nimlich die Seele nicht von verschiedenen Geistern hin und her bewegt
wird und von ihren natiirlichen Fahigkeiten in Freiheit und Ruhe Gebrauch macht.
Wenn sich die Erwahlung nicht in der ersten oder zweiten Zeit vollzog, dann folgen
fiir die dritte Zeit zwei Arten sie vorzunehmen“?,

Wir konnen hier {ohne es zu beweisen) vorwegnehmen, dafl die dem Heiligen
- eigene Art, den Willen Gottes fiir sich zu erkunden, in der zweiten Wahlzeit be-
stand®. Die erste Wabhlzeit spricht von aullergewéhnlichen Gnaden, die einer Pri-
vatoffenbarung gleichkommt; sie trifft darum nur selten zu. Die dritte Wahlzeit ist
ein Behelf fiir den Fall, dafl die nach dem Willen Gottes suchende Seele weder von
verschiedenen Geistern (guten und bésen, die also zu Gott hinziehen oder von ihm
fortziehen) bewegt noch in deutlicher Weise von gottlichem Trost erfillt wird,
so dafl sich keine unmittelbaren Anhaltspunkte fiir den koukreten Gotteswillen
ergeben. Im iibrigen wohnt dieser Wahlzeit eine immanente Tendenz ein, zur
zweiten zuriickzukehren. Denn nach dem Abschlufl der Uberlegungen vor dem An-
gesichte Gottes mit Hilfe der vom Glauben erleuchteten Vernunft ,soll derjenige,
der (die Erwidhlung oder Entscheidung) getroffen hat, sich mit grofler Sorgfalt zum
Gebet vor Gott Unsern Herrn begeben und ihm diese Wahl darbringen, damit
Seine goéttliche Majestdt sie annehme und bekriftigen wolle, sofern sie zu IThrem
je grofleren Dienst und Lobpreis gereicht® (n. 183)°, Was anders ist damit gesagt,
als dafl Ignatius (wie sein eigenes Leben deutlich zeigt) doch noch darauf hofft, Gott

¢ n. 175 ff. nach der iiblichen Zihlung. Ubersetzung nach H. U. v. Balthasar. Ignatius von
Loyola. Die Exerzitien, Luzern (1946).

7 Diese beiden Arten (n. 179 ffi) werden dann in sechs bzw. vier Punkten genau beschrieben.

8 Dartiber zuletzt A. Ayerra S. J., San Ignacio de Loyola y la voluntad de Dios, in: Man-
resa, Revista de investigacion e informacion ascetica y mystica 28 (1956) Januar-Mirz, 71 ff.

9 Ahnlich lautet die AbschluBbemerkung nach der zweiten Wahlart (n. 188): ,Nachdem
ich diese Richtlinien zu meinem ewigen Heil und Frieden angenommen habe, treffe ich meine
Wahl und bringe sie Gott Unserm Herrn dar, entsprechend dem sechsten Punkt (n. 183) der
ersten Art zu wiahlen®.



50 Friedrich WWulf

werde die so vollzogene Wahl durch die Gewdhrung seines Trostes als Zeichen sei-
ner Gutheiflung bestitigen.

Wir haben uns also hauptsichlich der zweiten Wahlzeit zuzuwenden. Sie beruht
auf zwei Voraussetzungen, erstens auf der Tatsache, dal der Wéihlende von den
verschiedenen ,Geistern® hin und her bewegt wird, deren Einflufl er in Trostung
und Trostlosigkeit erfiahrt; zweitens auf der Annahme, daf es der Glaubensein-
sicht auf Grund von Beobachtung und geistlicher Erfahrung maoglich sei, die Ein-
wirkungen der guten Méchte (Gott, Engel) von denen der bosen (Teufel) zu unter-
scheiden!?, ja, bestimmte seelische Vorkommnisse sogar eindeutig auf die alleinige
Urheberschaft Gottes zuriickzufithren. Man mag vom Standpunkt der heutigen
(Tiefen)-Psychologie seine Bedenken dagegen haben, wie Ignatius seelische Be-
wuBltseinszustinde ohne weiteres unmittelbar auf transzendente Machte zuriick-
fobrt. Im Grunde kann alles Wissen um die Vielschichtigkeit und Hintergriindig-
keit der menschlichen Seele wenig zur religidsen ,Unterscheidung der Geister® bei-
tragen. Wesentlich ist nur, dafl es sich bei dem Wihlenden um einen Menschen
von gesundem, ruhigem Urteil und von geistlicher Erfabrung handelt. Anderen
sollten nach der ausdriicklichen Weisung des Heiligen die Ubungen zur Vornahme
einer Wahl gar nicht vorgelegt werden. So heifit es z. B. in der 9. Vorbemerkung
der Exerzitien: ,Wenn die Person, die sich in den Ubungen der ,ersten Woche*
(d. h. in den Siindenbetrachtungen) befindet, in geistlichen Dingen nicht bewandert
ist und wenn sie grob und offen getduscht wird, wenn ihr etwa Hindernisse vor-
gestellt werden, im Dienste Unseres Herrn voranzuschreiten, als da sind Beschwer-
lichkeiten, Menschenfurcht und Zittern um weltliche Ehre und so fort, dann achte
der Exerzitiengeber darauf, ihr nicht die Regeln der ,zweiten Woche® iiber die ver-
schiedenen Geister vorzulegen. Denn so niitzlich ihr die Regeln der ,ersten Woche'
sein werden, so werden ihr die der zweiten Woche schaden, weil ihr Stoff zu fein
und zu hodh ist, als daB sie ihn fassen kdonnte®.

Wie ist nun Ignatius genaner zu verstehen, wenn er bei der zweiten Wabhlzeit
sagt, dafl der Wihlende ,von der Erfahrung in Tréstung und Trostlosigkeit und
aus der Erfahrung der Unterscheidung der verschiedenen Geister® ,genug Klar-
heit und Einsicht“ empfangt, um zu erkennen, wohin Gottes Wille neigt und wozu
er ihn dringt? Das entscheidende Erkenntnismittel ist fiir ihn die Erfahrung der
gottlichen Trostung. Der Begriff des Trostes hat hier nichts mit sentimentalen Ge-
fihlen zu tun. ,Ich rede von Trost, sagt der Heilige (n. 316) ,wenn in der Seele
eine innere Bewegung sich verursacht, bei welcher die Seele in Liebe zu ihrem
Schépfer und Herrn zu entbrennen beginnt, und sie demzufolge kein geschaffenes
Ding auf dem Antlitz der Erde mehr in sich zu lieben vermag, es sei denn im
Schopfer ihrer aller. Desgleichen: wenn einer Tréinen vergiefit!l, die ihn zur Liebe
Seines Herrn bewegen, sei es aus Schmerz iiber seine Siinden oder iiber die Passion
Christi Unseres Herrn oder iiber andere unmittelbar auf Seinen Dienst und Lob-
preis hingeordnete Dinge. Und endlich nenne ich Trost jede Zunahme von Hoff-

10 Tgnatius legt im Exerzitienbuch (n. 313 ff) zwei Gruppen von Unterscheidungsregeln vor,
von denen er die erste Gruppe der ersten Exerzitienwoche, die zweite Gruppe der zweiten
Woche zuordnet. Fiir die Erforschung des Willens Gottes in einer konkreten Situation kom-

men im strengen Sinn nur die Unterscheidungsregeln der zweiten Wocdhe in Frage.
11 Gemeint ist die ,Trdnengabe”, die gelegentlich mit mystischen Gnaden verbunden ist.



Gehorsam gegeniiber der Fiihrung durch den Heiligen Geist 51

nung, Glaube und Liebe, und jede innere Freudigkeit, die ihn zu den himmlischen
Dingen ruft und zieht und zum eigenen Heil seiner Seele, indem sie ihn besdnftigt
und befriedet in seinem Schépfer und Herrn“. Ignatius unterscheidet einen ge-
genstindlich bedingten und einen gegenstandslosen Trost. Gegenstandlich bedingt
ist der Trost dann, wenn etwas Gegenstindliches vor der Seele steht, das sie erfillt
und begliickt; hier konnen Verstand und Wille an etwas schon im Bewufitsein Ste-
hendes ankniipfen, es 1ifit sich eine Ursache fiir den Trost angeben.

Anders beim gegenstandslosen Trost. Eine unirdische Frende und tiefer Friede
erfiillen die Seele, und sie weifl nicht woher. Der Mensch kénnte keine nennbare
Ursache dafiir angeben. Es zieht ihn einfach méchtig zu Gott und zu allem Gott-
lichen hin. Von einem solchen Trost geht eine grofe Kraft aus: die Seele fiihlt sich
zum Guten, zur Selbstiiberwindung und zu Opfern angeregt; sie erfahrt eine merk-
wiirdige Umwandlung. Was ihr vorher schwer fiel, wird ihr jetzt leicht, was ihr
groff und wertvoll und erstrebenswert vorkam, diinkt sie jetzt von geringem Wert
oder gar schal.

Im Lichte dieser Trostung erhilt nun auch das zu wihlende Gut seinen ihm von
Gott im Leben dieses einzelnen Menschen zugewiesenen Ort und damit die Frage
nach dem konkreten Gotteswillen in einer bestimmten Situation eine Antwort. Der
begnadete Mensch weifl auf einmal mit grofler Sicherheit: dies und jenes will Gott
von mir. Denn solcherart Trost, sagt Ignatius, konne nur von Gott kommen, eine
Téuschung sei hier ausgeschlossen (n. 336). ,Einzig Gott Unser Herr kann ohne
vorausgehenden Grund der Seele Trost geben; denn es ist dem Schépfer vorbehal-
ten, in sie einzutreten, aus ihr hinauszugehen, sie so zu bewegen, dafl Er sie ganz
in die Liebe zu Seiner géttlichen Majestat hineinzieht. Ohne Grund soll heiflen:
ohne vorausgehendes Fithlen oder Erkennen irgendeines Gegenstandes, der ihr
vermittels der Akte ihres Verstandes und Willens eine solche Tréstung herbeifiih-
ren wiirde® (n. 330). ,Mittels eines (solchen) Grundes kann sowohl der gute wie der
bise Engel die Seele trosten; aber zu entgegengesetzten Zielen hin: der gute Engel
zu ihrer Forderung, auf dafl sie wachse und aufsteige vom Guten zum je Besseren,
und der bise Engel zum Gegenteil, und um sie zuletzt zu seiner verwerflichen
Absicht und Bosheit hinzuzichen“ (n. 331). Erst von der Erfahrung des gegen-
standslosen Trostes her ist auch eine genanere Unterscheidung des gegenstindlichen
Trostes, ob er vom guten oder vom bdsen Geist kommt, méglich; von dem gréfieren
Lidht, das in sich selbst leuchtet und keine Unklarheit zuldfit, fillt auch ein Strahl
auf das kleinere, um es auf seine Echtheit zu erproben.

Wunderbar beschreibt der sonst so wortkarge und niichterne Heilige das We-
sen dieses gegenstandslosen, gottlichen Trostes und seine Bedeutung fiir unser
Leben in einem Brief an Schwester Theresia Rejadella, Benediktinerin im Kloster
der heiligen Klara zu Barcelona, mit der er seit lingerer Zeit in geistlichem
Austausch stand. Die Ausfithrungen dieses iiberaus wichtigen Briefes sind wie eine
Illustration und ein Kommentar zu dem, was im Exerzitienbuch iiber die zweite
Wabhlzeit und iiber die Unterscheidung der Geister zusammengefaflt ist. Es heifdt
darin: ,Ich muf hier, wenn auch nur kurz, auseinandersetzen, auf welche zwei
Weisen Gott der Herr fiir gewohnlich eine Lektion erteilt, oder doch die Erteilung



52 Friedrich Wulf

zulaflt. Die eine Lektion hilt er selbst, die andere 148t er nur zu. Die Lektion, die
Gott selbst uns erteilt, besteht in innerer Trostung, die jegliche Verwirrung aus der
Seele hinaustreibt und sie zur ganzlichen Liebe zum Herrn hinzieht; einige erleuch-
tet er mit solcher Trostung, anderen enthiillt er viele Geheimnisse usw. Mit dieser
gottlichen Tréstung werden schlieflich alle Miihen eine Freude und alle Ermiidun-
gen ein Ausruhen. Wer mit diesem Eifer, dieser Glut und innerlichen Trstung
seinen Weg dahineilt, fiir den ist keine Last so grof, daf sie ihm nicht leicht diinkte,
und keine Bufle, noch ein anderes hartes Werk so schwer, dafl es ihm nicht mehr
si wire. Diese Trostung zeigt und bahnt den Weg, den wir gehen und dessen
Gegenrichtung wir flichen miissen. Solch eine Trdstung ist nicht allezeit in uns,
sondern kommt und geht nach bestimmten, von Gott festgesetzten Gezeiten: all
dies zu unserem Fortschritt“12

Das Entscheidende in unserem Zusammenhang ist, dafl Gott uns nach der Ansicht
des Heiligen in seinen Trdstungen den Weg zeigt, den wir einschlagen sollen, und
uns zugleich die Neigung eingibt bzw. die Kraft schenkt, diesen Weg zu gehen. Da-
mit ist zunachst einmal die allgemeine Richtung unseres Lebensweges gemeint, den
Gott uns in seiner Vorsehung bestimmt hat. Wir haben uns diesen Weg nicht selbst zu
wihlen. Darum haben wir hinzuhorchen auf die Stimme Gottes, gehorsam zu sein sei-
ner inneren und dufieren Fithrung. Die Erkenntnis unseres Lebensweges wird uns nicht
auf einmal geschenkt. Gott 1a88t in uns Neigungen wachsen, 148t uns Umwege gehen
oder sogar scheitern. Erst von den Trostungen des Gebetes her fillt ein Licht auf all
das, was in der Seele keimt und sich regt, was in einem Menschenleben dunkel, rit-
selhaft und schwer ist. Und auch dann, wenn wir schon lingst ,unseren Weg“ ge-
funden haben, in der Wahl eines Standes und eines Berufes, behilt Gott doch immer
den weiteren Verlauf unseres Weges in seiner Hand. Wir diirfen darum nie glau-
ben, es konne uns im Leben nichts mehr passieren, was uns aus der Bahn wiirfe, es
konne nicht noch ganz anders werden, als wir es uns denken. Viele Christen, deren
Leben ,eingelaufen® ist, hdren nicht mehr die Stimme des Heiligen Geistes, der sie
fithren will. Sie iibersehen darum die vielen kleinen Wege im tiglichen Leben, auf
die Gott sie hinweist und die zu gehen er sie anregt. Sie sind darum auch dberrascht,
wenn wirklich einmal ein grofler Ruf an sie ergeht; sie sind darauf nicht vorberei-
tet und gehen traurig davon, wie der Reiche Jungling im Evangelium, ihren eigenen
Weg wiahlend, den Weg der Eigenliebe und der Selbstbehauptung. Bei dem von
Gott bestimmten Lebensweg handelt es sich nicht nur um den dufleren Verlauf. Auch
der innere, geistliche Weg ist damit gemeint. Kennen wir iiberhaupt einen solchen?
Haben wir schon einmal darauf geachtet, wohin der innere Zug der Gnade uns
weist, in welchen Geheimnissen Gott uns am meisten anspricht? Alles, was uns im
religiosen Leben von auflen zukommt, an Gedanken, Anregungen, Einrichtungen
und Gewohnheiten, mag es in sich noch so gut sein, muf personlich assimiliert
werden, muB} sich dem inneren Weg einfiigen, den Gott uns fithrt. Je mehr wir so
mit Gott eins sind, im tiglichen Umgang mit ihm, im Ja-sagen zu allem, was er uns
schickt, desto mehr werden wir auch mit uns selbst eins sein, und eben hierin liegt fiir
uns die Gewiflheit, den uns von Gott bestimmten Lebensweg gefunden zu haben.

12 Mon. Ignat. 1,1, 104.



Gehorsam gegeniiber der Fiihrung durch den Heiligen Geist 53

Im Lichte dieses Lebensweges 1afit sich nun aunch in einem Einzelfalle, in einer
konkreten Situation, der Wille Gottes leichter und klarer erkennen. Je mehr einer
schon auf ,seinem“ Wege ist, der zuvor der Weg Gottes mit ihm ist, und je mehr er
schon die Hindernisse auf diesem Weg ausgeraumt hat, desto mehr Licht darf er
auch fiir die im téglichen Leben zu fillenden Entscheidungen erwarten. Oft braucht
er gar nicht weiter dariiber nachzudenken, was Gott hier und jetzt von ihm will. Ob-
wohl es nicht geboten ist, weifl er es. Es wird aber auch in jedem Leben immer wie-
der Situationen geben, die eine neue Entscheidung erfordern, fiir die man weder auf
Fritheres zuriickgreifen kann noch eine aktuelle Erleuchtung zur Vesfigung hat. Auch
in diesen Fillen erwartet Ignatius Klirung und Einsicht in den unbekannten Willen
Gottes durch den geistlichen Trost. Er selbst pflegte, nach reiflicher Uberlegung mit
Hilfe der gewdhnlichen Mittel und nachdem er sich indifferent gestimmt hatte, Gott
bald die eine, bald die andere von zwei Méglichkeiten, anzubieten, ihn um seine Er-
leuchtung und Entscheidung bittend. Und immer wieder machte er die Erfahrung,
daf ihm eine Antwort zuteil wurde, bis zur volligen Gewiflheit, dafl nicht er, son-
dern Gott entschieden habe. Selbst in seinen reifen Jahren noch erlebte er das Hin-
und Her-Bewegtwerden durch die verschiedenen Geister. Aber das entmutigte ihn
nicht. Immer wieder stellte er das gleiche ,Experiment an. Denn ein solches ist es
nach der Meinung des Heiligen. Oftmals spricht er von der ,experiencia®, von der
Lrfahrung, die einer haben miifite, wenn er den Willen Gottes erkunden wolle.
Diese ,experiencia® aber wird durch nichts anderes erworben als durch ,Experimen-
tieren“ mit eben jenen Hilfsmitteln, die Ignatius dem Exerzitanden in den Anwei-
sungen fiir eine gute Wahl und in den Regeln zur Unterscheidung der Geister an
die Hand gibt.

Mit dem Begriff der ,experiencia® ist dann auch weiter gesagt, um welche Art von
Erkenntnis es sich handelt, in der dem Betenden und Suchenden der konkrete Wille
Gottes aufleuchtet. Es ist nicht so sehr die Erkenntnis des diskursiven Verstandes,
der rationalen Einsicht, sondern mehr der intuitiven Schau, deren Triger, um mit
Pascal zu reden, der ,esprit de finesse“ ist, der seine ,raisons du cceur”, seine Her-
zensgriinde hat, jene Erkenntnis des Konkreten, um deren Erhellung Kardinal
Newman Zeit seines Lebens so gerungen und deren Gewiflheit er nur imvollkom-~
men in logische Formeln gebracht hat, wenn er ihn im ,Grammer of assent” auf eine
»~Anhiufung von Wahrscheinlichkeiten zuriickfihren wollte. Vielleicht 1483t sich eine
solche Erkenntnis fiberhaupt nicht mehr rational genau analysieren — ohne daf} sie
damit aufhorte, rational begriindet und im wahren Sinne einsichtig zu sein. Wenn
schon im Natiirlichen der intuitiv Erkennende seiner Sache sehr sicher sein kann,
dann noch viel mehr im Bereich des Ubernatiirlichen, wobei der Grad der Sicherheit
sowohl von der gnadenhaften Verbundenheit eines Menschen mit Gott im allge-
meinen wie auch von der aktuellen Gnadenhéhe der in der Tréstung erbaltenen Er-
leuchtung abhdngen wird.

Nun gilt es noch einmal inne zu halten. Es sollte jedem klar geworden sein,
dafl mit dem, was bisher gesagt worden ist, kein billiges und mechanisches Rezept
- {ur die Erfahrung des gottlichen Willens gegeben wird, das man nach Belieben an-
wenden und hinter dem man sich leicht verschanzen konnte. Es handelt sich vielmehr



54 Friedrich Wulf

um ein Verfahren, in dem viele Faktoren, natiirliche und tibernatiirliche, ins Spiel
kommen. Insbesondere hingt alles davon ab, ob der Mensch nicht nur sporadisch —
eben nur wenn etwas zur Entscheidung drédngt, oder er gar mit dem dufleren Gehor-
sam in Konflikt gekommen ist —, sondern in seinem ganzen Leben, in seinem Den-
ken und Handeln ein den Willen Gottes Suchender und Erfragende ist.

Wie sehr das Ignatins’ Denken entspricht, zeigt ein Blick in die Exerzitien. Vieles,
was dort an Bemerkungen eingestreut ist, gilt fiir das religigse Leben iiberhaupt. Die
ganzen Ubungen sind darauf abgestellt, den Willen Gottes fir die eigene und ak-
tuelle Lebenssituation zu erforschen. Schon der Ort, an dem die Ubungen gemacht
werden, soll dem dienen. ,Je mehr unsere Seele sich allein und abseits abgeschie-
den findet®, heifdt es z. B. in einer Vorbemerkung, ,um so geeigneter macht sie sich,
ihrem Schopfer und Herrn zu nahen und an IThn zu rithren, und je mehr sie sich so
an ihn bindet, um so mehr stellt sie sich bereit (se dispone), Gnaden und Gaben
zu empfangen von Seiner Géttlichen und Hochsten Giite® (n. 20). Vor jeder Betrach-
tung soll der Exerzitand um die besondere Gnade bitten, die dem Betrachtungsstoff
entspricht. In der Betrachtung selbst soll er sich dann ganz der Gnadenfiihrung
Gottes hingeben. ,Finde ich kniend, was ich begehre, so gehe ich nicht weiter, ebenso
wenn zu Boden gestreckt usf. Bei jenem Punkt, bei dem ich finde, was ich begehre,
werde ich, ohne angstliche Sorge, weitergehen zu miissen, ruhig verweilen, bis ich
mir genug getan habe“ (n. 76). Dem gleichen Zweck dienen die Wiederholungsbe-
trachtungen. So werden allmihlich Dispositionen geschaffen, reifen Erkenntnisse
heran, lernt der Mensch die Wege Gottes nachgehen, nimmt er die Gesinnungen
Christi in sich auf. Bevor er dann eine Wahl trifft, wird ihm noch einmal gesagt, daf§
.das Auge unserer Ausrichtung (intencién) einfach sein (miisse), indem es einzig
und allein das anschaut, wozu ich geschaffen bin, ndmlich hin zum Lobpreis Gottes
Unseres Herrn und zur Erlésung meiner Seele® (n. 169). Von hierher bekommen
darum Dinge wie Gewissenserforschung, Reine Meinung, Reue, Bufie, Abtétung eine
besondere Wichtigkeit und ihren eigentiimlichen Akzent. Sie alle sind zusitzlich
zu ihrer unmittelbaren Bedentung ausgerichtet anf das Suchen und Finden des gott-
lichen Willens. Unter den Griinden fiir die duflere Bule wird als dritter Grund
angefiihrt: ,um eine Gnade oder Gabe, die man begehrt und ersehnt, zu suchen und
zu finden, wie etwa, wenn man innere Zerknirschung tiber seine Siinden begehrt,
oder reiche Trénen iiber sie oder iiber die Peinen und Schmerzen, die Christus Un-
ser Herr in Seiner Passion erlitt, oder um die Losung irgendeines Zweifels, in dem
man sich befindet, zu erlangen” (n. 87). Und am Schluf der Wahlerwégungen heifit
es: ,Denn es bedenke ein jeder, dafl er in allen Dingen des Geistes (gemeint ist des
Heiligen Geistes) soweit gefordert werden wird, als er herausspringt aus seiner
Eigenliebe, seinem Eigenwillen und seinem Eigennutz® (n. 189).

Damit kénnen wir nun aus dem Gesagten die Folgerungen firr die Beantwortung
jener Frage ziehen, von der wir in unseren Uberlegungen ansgingen und durch die
wir angeregt wurden. Welche Bedeutung hat die Méglichkeit, den Individualwil-
len Gottes in bezug auf den einzelnen Menschen und die jeweilige Sitvation zu er-
fahren, fiir die Auffassung und Erneuerung des religiosen Gehorsams? Wir haben
den eigentlichen Grund des christlichen Gehorsams offen gelegt, der zutiefst immer



Gehorsam gegeniiber der Fiithrung durch den Heiligen Geist 55

ein Gehorsam gegen Gott sein mufl. Damit legen wir auf etwas den Finger, was der
Erneuerung bedarf. Wir reden zwar viel vom ,Stellvertreter Gottes“, wenn wir im
katholischen Raum von den Trigern der Autoritdt sprechen, von den Eltern, der
kirchlichen Hierarchie und den Ordensobern. Aber ist dieser Begriff der kirchlichen
Uberlieferung in unserer Zeit nicht sehr verblait? Klingt er in unseren Ohren nicht
reichlich abgegriffen? Die vielen Autoritits- und Gehorsamsschwierigkeiten sind ein
Beweis dafiir, dafl der heutige Mensch nur noch schwer den Gedanken der unmit-
telbaren Stellvertretung Gottes durch einen Menschen realisieren kann. Im Vorder-
grund seines Denkens und Erlebens stehen die vielen (wirklichen oder vermeint-
lichen) Schwichen und Unzulinglichkeiten der Autorititstriager. Einer der Haupt-
griinde dafiir ist der allgemein beobachtete Schwund des Glaubensgeistes und des
ibernatitrlichen Denkens.

Um dieser Krise zu begegnen, ist in der Erziehung und bei Unterweisungen be-
sonders zu betonen, dafl kein auBerer Gehorsam, mag er noch so fromm und aufrich-
tig gemeint sein, davon dispensiert, auf die Stimme des eigenen Gewissens zu horen,
den Willen Gottes jeweils zu erfragen und sich der inneren Fithrung durch den Hei-
ligen Geist zu unterstellen. Eine rein mechanische Ubernahme von Befehlen und An-
ordnungen durch den Untergebenen ist noch ein sehr unvollkommener Gehorsam,
auch wenn das aus Liebe zu Gott geschdhe. Bei der heutigen Vielgestaltigkeit des
Lebens und der Arbeit ist oft die Situation so, dafl gehandelt werden muf}, ohne
dafl man vorher auch den Willen des Vorgesetzten befragen und eine Vollmacht
einholen kann, ja, es gilt sogar gegen den Buchstaben des Gesetzes zu handeln, wenn
der klar erkannte Wille Gottes dafiir spricht. In der katholischen Gesetzesauffas-
sung ist dafiir durchaus eine legitime Maoglichkeit vorgesehen, nimlich in der Epikie,
die umschrieben werden kann als ,die Tugend, nach der man eine praktische Frage
im Ausnahmefall auch gegen den Wortlaut eines Befehls oder (positiven) Gesetzes
aus dem Geist der Gemeinschaftsordnung heraus entsprechend der mutmaflichen
Absicht des Gesetzgebers entscheidet zum Wohl des Ganzen®.

~Manche ernste Minner®, schrieb vor ein paar Jahren der Kanonist H. Keller
S. J.18, ,wiirden heute unruhig werden, wenn sie lasen, was Pater Gagliardi in dem
ersten ausgezeichneten Kommentar zu den Konstitutionen dariiber schreibt“, Die
Kenntnis des Institutes, heiflt es dort, sei n. a. deshalb notwendig, um von der Epi-
kie einen rechten Gebrauch zu machen. Denn nach der Absicht des Gesetzgebers
{Ignatius) und dem Geist des Institutes sei manches mehr ins einzelne Gehende und
den einzelnen Betreffende der ,discreta caritas“, der abwigenden Liebe, zur Ent-
scheidung iiberlassen worden. ,Damit die Unsrigen dahin gelangen, ist der rechte
Gebrauch der Epikie schon vom Eintritt in den Orden an, je nach eines jeden Stel-
lung, erforderlich. Das tut aber der vollkommenen Beobachtung der Regeln und des
Institutes nicht nur keinen Abbruch, sondern férdert sie sehr; sieist ja gleichsam die
Seele der Regelbeobachtung und des Institutes selbst“. ,Es gibt nimlich eine dop-
pelte Art genauer Regelbeobachtung: Die erste gleichsam buchstéibliche ist den No-
vizen eigen . . . Die zweite ist die genaue Beobachtung der Vollkommenen. Sie nimmt
ihr Mafl mit kluger Liebe vom Ziel. Dazu gehért die Anwendung der Epikie, die
im einzelnen dhnlich der Befreiung (Dispens) durch den Obern sein mufi: Denn sie



56 Friedrich WWulf

mufl 1. die Wirkungen und Notwendigkeiten der einzelnen Dinge sowie die iibrigen
Umsténde erwigen, 2. die Absicht derer, die die Satzungen und Regeln erlassen ha-
ben, 3. das Ziel der Gesellschaft zum grofieren Dienst Gottes und gemeinsamen
Wohl; 4. darum mufl die Klugheit angeeifert werden, und mit ihr zugleich wird das
ewige Licht lehren, was zu tun ist. Wie aber die zweite Art der Beobachtung aus der
ersten entsteht, so aus der zweiten die dritte, ndmlich die der Vereinigung mit Gott,
in der die hchste Weisheit und Giite den Menschen fiihrt, so dafl er selbst sich Ge-
setz ist, oder Gott in ihm, der die hdchste Regel allen guten Wollens und Urteilens

ist. Darum wird der wie ein lebendiges Gesetz sein, der das Gesetz in sein Herz
geschrieben tragt“l4,

Schleicht sich aber nicht bei einer solchen Auffassung des Gehorsams, die die
Fihrung durch den Heiligen Geist und die Epikie so stark herausstellt, leicht ein
Miflbrauch ein? Das mag wohl sein, hindert aber nicht, dafl der vollkommene Ge-
horsam diese Herausstellung verlangt. Um den moglichen Miflbrauch auf ein Min-
destmafl einzuschrénken, ist zunichst einmal erforderlich, dafl die zum Gehorsam
Verpflichteten entsprechend erzogen werden. Je mehr einer davon durchdrungen ist,
daB er Gott zu gehorchen hat, und das geschicht eben durch die Betonung des Ge-
horsams gegeniiber der Fithrung durch den Heiligen Geist, um so weniger ist er in
Gefahr, das Gesetz zu umgehen oder legalistisch zu handeln; er ist ja gewohnt, im-
mer wieder seine eigene Glaubenseinsicht und seine freie Entscheidung aufzurufen,
um Gottes Willen fiir sich zu erkennen und méglichst vollkommen durchzufiihren.
Weiterhin erfordert eine solche Gehorsamsauffassung ein aufrichtiges Vertrauens-
verhdltnis zwischen Vorgesetzten und Untergebenen, das nicht nur auf menschlicher
Sympathie beruht, sondern von iibernatiirlichem Geist getragen wird. Der Unterge-
bene sollte seinem Vorgesetzten offen liegen, um besser gefithrt werden zu kénnen,
der Vorgesetzte aber sollte Ehrfurcht vor dem einzelnen haben, einmal wegen seiner
personalen Wiirde, dann aber Gottes selbst wegen, der ihm in jedem entgegentritt.

Bedenkt man diese Voraussetzungen fiir die Erkenntnis des individuellen Wil-
lens Gottes, so ist der ,heroische Ungehorsam® nicht gerade jedermanns Sache.
‘Wir Durchschnittsmenschen sollten nicht gleich Jeanne d’Arc heraufbeschwéren, um
unsere Unzufriedenheit hinaufzuheiligen, auch wenn uns Unrecht geschehen wiire.
Der christliche Gehorsam hat immer etwas vom Gehorsam Christi an sich und besagt
darum in dieser oder jener Form ein holocaustum, das ist ein Ganzopfer, das Gott
dargebracht wird. In der Vertiefung dieser Gesinnung liegt die eigentliche ,Wie-
dergeburt des katholischen Gehorsams®, sowohl fiir den Untergebenen wie fiir den
Vorgesetzten. Aus dieser Gesinnung heraus wird sich der Untergebene nidmlich
selbst bei grofen Gnaden der Frleuchtung seiner Tduschungsmoglichkeiten in De-
nut bewuflt bleiben, da sich an die Gnade cigene Gedanken anschlieflen kinnen,
die nicht von Gott sind, — wird aber auch der Vorgesetzte sich oftmals zu fragen ha-
ben: ,Weif}t du denn (berhaupt, was Gott der Herr dabei vorhat?“ Gehorsam ge-
geniiber der Fithrung durch den Heiligen Geist ist fiir beide Teile ein Ruf dieser
Zeit, der nicht iberhort werden sollte.

13 Der Obere als Stellvertreter Gottes nach den Konstitutionen S. J., in: Mitteilungen aus
den deutschen Provinzen S. J., 1947 (als Manuskript gedruckt).
14 A. Gagliardi 8. ]., De plena cognitione Instituti, Briigge 1882, p.47f; 85f.





