
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

Nachlese zur Christus -Vision des Papstes 

Eigentlich hatten wir nicht vor, in dieser Zeitschrift zur Frage der vor wenigen Wochen 
bekannt gewordenen Christus-Vision Papst Pius XII. Stellung zu nehmen. Von der Tatsache 
als solcher war jeder, der es wissen wollte, durch die Tagespresse und die Kirchenzeitungen 
genügend unterrichtet. Ein erbaulicher oder analysierender Kommentar dazu schien uns 
aber im öffentlichen Raum • den jede Zeitschrift darstellt • nicht angebracht. Handelt es 
sich doch nach den zur Verfügung stehenden Verlautbarungen eindeutig um ein Ereignis des 
persönlichen religiösen Lebens des Heiligen Vaters, das wohl die katholische Christenheit 
(und darüber hinaus viele aus anderen christlichen Konfessionen) aufs tiefste berührt hat, 
vor dem jeder Mensch (nicht nur der gläubige Christ) bei der hohen Autorität des Papstes 
eine große Ehrfurcht haben wird, das aber nicht ein geeigneter Gegenstand öffentlicher Dis- 
kussion ist. Anders wäre es, wenn mit der Vision eine Botschaft verbunden gewesen wäre, 
die sich an die Kirche oder die ganze Menschheit gerichtet hätte, wie es bei Privatoffenba- 
rungen nach dem Zeugnis der Kirchengeschichte nicht selten der Fall ist. Aber das wird 
durch die ins Einzelne gehende Darstellung des visionären Vorgangs ausgeschlossen, und der 
Heilige Vater selbst hat nichts geäußert, woraus sich irgendeine Verpflichtung für den Katho- 
liken ergäbe. So bleibt als Sinn des nachträglichen Bekanntwerdens der Vision nur die Er- 
bauung des gläubigen Christen, der dadurch in seinem eigenen religiösen Leben getröstet 
und ermutigt und zu neuem Eifer angefacht wird, und darüber hinaus • sagen wir es 
ruhig • die Schockierung der ungläubigen, zweifelnden, im Diesseits aufgehenden Welt. 

Wenn wir uns trotzdem hier noch nachträglich zu der inzwischen abgeklungenen, nicht im- 
mer sehr hochstehenden Diskussion um die Christus-Vision des Papstes äußern, so geschieht es 
nicht in erster Linie um des religiösen Ereignisses selbst willen, sondern um die positiven 
wie auch kritischen Stimmen, die dazu laut werden, einmal genauer zu betrachten. Sie sind 
in mancher Beziehung aufschlußreich und zeigen, wie hilflos die meisten heutigen (auch ge- 
bildeten) Menschen einer Sache, die in der Geschichte der christlichen Frömmigkeit häufig 
genug verzeichnet wird, gegenüberstehen. 

Am auffälligsten ist zunächst einmal das ungemein starke Echo, das die Papstvision in der 
ganzen Welt, der christlichen ebenso wie der nichtchristlichen, gefunden hat. Sie wurde in 
fast allen Zeitungen an bevorzugter Stelle gebracht und meist ohne eigenen Kommentar 
(dieser kam erst nachher) als ein •fact" gewertet, der der Weltöffentlichkeit bekanntgemacht 
zu werden ebenso wichtig erschien, wie ein bedeutendes politisches, wirtschaftliches oder litera- 
risches Ereignis. Wie hat die Leserschaft darauf reagiert? Äußerst sensibel, von schwärmeri- 
scher Zustimmung bis zu verärgerter, heftiger Ablehnung. Hans Zehrer knüpft an diese 
Tatsache in der Hamburger Tageszeitung •Die Welt" (vom 10. 12. 1955) eine hochinter- 
essante Reflexion an, in der er u. a. ausführt: •Man kann heute dem Menschen ungestraft die 
Wahrheit sagen, daß der Fortschrittsglaube am Ende ist und daß die nationalen, kapitalisti- 
schen und sozialistischen Ideologien und Utopien ihre überzeugende und bewegende Kraft 
verloren haben. Man kann ihm die Wahrheit sagen, daß wir am Ende der Neuzeit stehen 
und daß die Epoche der Aufklärung vorüber ist. Man kann ihm die Wahrheit sagen, daß 
man auf den Pfeilern der vergangenen Epoche, Besitz und Bildung, nicht mehr die Existenz 
des Menschen begründen kann. Man kann ihm sogar sagen, daß wir am Ende der Revolution 
stehen. Das alles akzeptiert die Mehrheit der Leserschaft und nimmt es als Bestätigung des 
Pessimismus und Nihilismus, der tiefen Unruhe und des verstohlenen Suchens, die heute 
allenthalben in den Menschen am Werke sind. Wenn aber die religiöse, wenn vor allem die 
christliche Frage gestellt wird, dann knistern die Funken, und zwar nach zwei Richtungen. 
Einmal zeigt sich, daß der diesseitige Affekt der Aufklärung, ein atheistischer und anti- 
christlicher Affekt, in den Menschen nur verkratzt und zugedeckt ist. Rührt man daran, so 
wird alles plötzlich leidenschaftlich wieder lebendig, von Voltaire bis Feuerbach, und zwar in 
einer aggressiven Form, die ihre eigene Schwäche nur schlecht verbergen kann. Weiterhin 



58 Im Spiegel der Zeit 

wird der konfessionelle Gegensatz zwischen Katholizismus und Protestantismus sofort in 
erstaunlicher Schärfe deutlich, so daß man sich in die Wirklichkeit Martin Luthers und 
Leos X. zurückversetzt glaubt. Die religiöse und christliche Frage stellt also einen neural- 
gischen Punkt in unserer Zeit dar, und der Chefredakteur, der wagt, sie genau so als realen 
,fact' zu behandeln, wie alle anderen ,facts', bekommt Ärger". Zehrer analysiert nun diese 
Reaktion seiner Leserschaft und stellt fest, daß der Durchschnittsmensch von heute trotz des 
zugegebenen offenkundigen Bankrotts der Grundlagen einer aufgeklärten und fortschritts- 
optimistischen Zeit der religiösen Entscheidung (in diesem Falle der Frage nach der Wahr- 
heit des auferstandenen und präsenten Herrn) ausweiche, daß derselbe Mensch, der •davon 
besessen sei, alle privaten Dinge vom Leben unserer Filmstars bis zumKinseyreport auszubrei- 
ten und in die geheimsten Ecken des menschlichen Innern hineinzuleuchten", im Falle der 
Christus-Vision des Papstes nicht alles so genau wissen wolle, weil es ihm offenbar unan- 
genehm sei, an transzendente Dinge und Mächte erinnert zu werden. Dennoch hält er dafür, 
•daß mit dem Bewußtmachen und Bewußtwerden dieser Ereignisse zugleich eine gewisse 
Veränderung in unserer Zeit offenbar geworden ist. Daß unsere Vorstellungswelt um ein 
Neues bereichert wurde. Daß etwas Ungewohntes und Ungewöhnliches in diese Welt einge- 
brochen ist, das vielleicht noch einiges nach sich ziehen kann. Und zwar aus einer Richtung, 
in die wir bislang kaum sehen, weil wir das Rouleau der Aufklärung vor unser Fenster 
gezogen haben". 

Wir halten Zehrers Deutung für sehr beachtlich und stimmen ihm ganz und gar darin zu, 
daß es •noch vor wenigen Jahrzehnten unmöglich gewesen wäre", •eine Meldung auf die 
erste Seite eines Blattes zu setzen, die allen Ansprüchen einer Meldung entspricht, weil sie 
von einem ,fact' berichtet". Gerade diese Tatsache zeigt ebenso wie die plötzliche an die 
Leidenschaft der Aufklärung erinnernde Reaktion der sonst nur noch müde und ironisch 
reagierenden Zeitgenossen (Zehrer), wie sehr die transzendente Welt durch alle Ritzen 
unseres Bewußtseins gedrungen ist und den Menschen treibt und beunruhigt. Das heim- 
liche und offene Interesse an allem Hintergründigen und Geheimnisvollen (zugleich mit der 
Furcht davor) ist tausendfältig belegbar. Es äußert sich als uneingestandene Angst, als Ärger 
und heftige Abwehr, aber auch als Schwärmertum und als Hinneigung zu psychologischen 
Methoden (Meditation, Versenkung, Yoga, Zen), die eine Anleitung dazu geben, die Schwelle 
des gewöhnlichen Bewußtseins zu überschreiten. Wie einfach ist demgegenüber der schlichte 
christliche Glaube • falls er nur realisiert wird •, für den die transzendente Welt eine 
selbstverständliche Gegebenheit ist und dem es daher gar nicht so verwunderlich vorkommt, 
wenn der Herr einem Menschen im Gebet erscheint. 

Ganz anders als die Ausführungen Zehrers und doch ebenso aufschlußreich ist ein zweiter 
Artikel in der gleichen Hamburger •Welt" (vom 24. 12. 1955) von dem Marburger Kirchen- 
historiker Ernst Benz, der aufgefordert worden war, die Papstvision historisch-theologisch zu 
deuten. Man weiß, daß sich Benz für alles Charismatische und Geistbegabte in der Geschichte 
der Kirche besonders interessiert; er kann darum mit genügend Material aufwarten. Aber es 
ist einigermaßen wahllos nebeneinandergereiht, ohne Ordnung und genügende Unterschei- 
dung zwischen Vision und Vision (so stellt Benz z. B. die Vision des Apostels Paulus vor 
Damaskus und diejenige des hl. Petrus in Joppe mehr oder weniger auf eine Linie mit 
der legendären Traumvision Innozenz III., betr. Franz von Assisi, und den Marienerschei- 
nungen von Lourdes und Fatima). Es werden auch einige wichtige Fragen aufgeworfen, 
wie die nach den psychologischen Voraussetzungen einer Vision, nach der Möglichkeit echter 
Transzendenzerfahrungen, aber alle werden nur eben angerührt und dann stehen gelassen. 
Was den Autor einzig interessiert • und das ist sein Apriori, mit dem er an die ganze Frage 
überhaupt herantritt •, ist dieses: Ausgehend von der für ihn feststehenden These, daß an 
großen Wendepunkten der Kirchengeschichte immer Visionen auftauchten, mit denen eine 
wichtige Maßnahme oder eine Neuerung in der Kirche gerechtfertigt wird, sucht er auch zu er- 
gründen, wozu wohl die Papstvision nun dienen könne, und er findet gleich mehrere Zwecke. 
Als erstes glaubt er feststellen zu müssen: •Die Christusvision erscheint theologisch als 
übernatürliche Beglaubigung der einzigartigen Machtstellung des Papstes in der Kirche". Sie 
ist für Benz sozusagen der Abschluß jahrhundertelanger Kämpfe und eine Ergänzung der 
•kirchenrechtlichen Legitimation" des Primates, wie sie auf dem Vaticanum •nur unter An- 



Im Spiegel der Zeit 59 

Wendung vieler taktischer Manöver gegen den starken Widerstand eines großen Teils des 
Episkopates" durchgesetzt worden war, durch eine •persönliche Legitimation" vonseiten des 
Herrn der Kirche selbst. Kommt dazu, daß durch die offizielle Bestätigung der Vision durch 
den Papst dieser eine Authentizität zukommt, die Gehorsam verlangt, •da jede echte Vision 
einen verpflichtenden Charakter ihrer Autorität hat und dementsprechend Gehorsam in der 
Durchführung ihrer Anweisung oder in der Anerkennung ihrer Erkenntnisse und Lehr- 
meinungen fordert". Und da in der vorliegenden Vision keine konkreten Anweisungen ge- 
geben wurden • denn Christus schwieg ja, als er dem Papst erschien •, so bestätigt sie in 
vollem Umfang die unbeschränkte Lehrautorität des Oberhauptes der katholischen Kirche. 
Das muß den Vertretern des Primates nach Benz gerade im letzten Augenblick willkommen 
sein. Denn je mehr sich das Papsttum in der Verkündigung der beiden Mariendogmen vom 
Boden der Hl. Schrift entfernt hatte, um so mehr bedarf es einer charismatischen Verklärung 
und einer unmittelbaren Assistenz durch Christus. Das ist nun geschehen. •Die bereits mit 
der Verkündigung des Dogmas von der päpstlichen Unfehlbarkeit begonnene Erhöhung der 
Gestalt des Papstes" wird •ins Übermenschliche" weiterentwickelt, und der Papst •zu der 
charismatischen Zentralfigur der gesamten Christenheit" erhoben. Die Vision ist zugleich 
das erste der für die kommende Kanonisation Pius XII. erforderten Wunder. 

Als Katholik kann man über solche Konstruktionen nur staunen. Aber für Benz kann es 
nicht anders sein, denn für ihn stand das Ergebnis von vornherein fest, und nur unter die- 
ser Voraussetzung werden die einzelnen Momente der Vision, die sich dem Schema des Kir- 
chenhistorikers einfügen muß, interpretiert. Im übrigen wimmelt diese Interpretation im ein- 
zelnen von Willkürlichkeiten und Irrtümern. Abgesehen davon, daß eine Vision gar kein 
Wunder im eigentlichen Sinn ist, kann sie niemals für eine Kanonisation herangezogen wer- 
den. Und weiter: Die Entscheidung des Vaticanums eine bloß •Virchenrechtliche Legitima- 
tion" zu nennen im Gegensatz zu einer charismatischen, verstößt gegen das erste Gesetz der 
Interpretation, das verlangt, daß man eine Sache zunächst aus sich selbst heraus versteht. 
Die auf dem Vaticanum versammelten Konzilsväter akzeptierten aber keineswegs das Dogma 
der protestantischen Kirchenhistorie vom Gegensatz zwischen Amt und Charisma; darum 
ist eine charismatische Erhöhung des Papsttums durch die Christus-Vision für den Katholiken 
höchst überflüssig; sie geht von einer falschen Voraussetzung aus. Diese Erhöhung wäre aber 
auch deswegen sehr fragwürdig, weil einer Privatoffenbarung (und eine Vision gehört dazu) 
nach katholischer Auffassung gar keine autoritative Bestätigungskraft gegenüber der einmal 
gegebenen Offenbarung in Christus und seinen Aposteln zukommt; sie bewegt sich lediglich 
innerhalb des apostolischen Glaubensgutes. Und letztlich: mit der Christus-Vision eines 
einzelnen Gläubigen als solcher (und auch der Papst bleibt immer Glied am Leibe der Kirche) 
ist für den Katholiken noch gar keine besondere Glaubensverpflichtung gegeben. Bleibt noch 
die Rechtfertigung der neueren Mariendogmen. Ober die (heologische Fundierung derselben 
im Offenbarungsgut wird man sich vorerst mit den Protestanten nicht einigen können. Aber 
ganz abgesehen von dieser Frage ist in der katholischen Kirche keinerlei Bedürfnis vorhan- 
den, die Glaubenssätze über die Unbefleckte Empfängnis Mariens und ihre Aufnahme in 
den Himmel ausgerechnet durch Visionen bestätigt zu sehen. Auf einen solchen Gedanken 
wäre ein Katholik wohl nie gekommen. Zusammenfassend kann man sagen, daß uns Ka- 
tholiken eine Kluft von Benz trennt. Es hat keinen Sinn, mit ihm über eine Ehrfurcht gebie- 
tende Erscheinung des Glaubenslebens zu disputieren, wenn die wesentlichen Grundlagen 
der jeweiligen Glaubensüberzeugung so grundverschieden sind. 

So viel selbstverständlicher nun von Katholiken die Möglichkeit einer erfahrbaren Christus- 
begegnung, wie sie in der Mystik geschieht, aufgenommen wird (eben weil mit dem Glauben 
an den unter uns gegenwärtigen Herrn Ernst gemacht wird), so sind doch auch hier die kon- 
kreten Vorstellungen von dem, was eine Vision ist, sehr vage. Leider haben sich in der statt- 
gefundenen Diskussion selbst Theologen nicht immer um genügende Exaktheit bemüht und 
dadurch hin und wieder Verwirrung angerichtet. Wir möchten als Beispiel dafür einen in 
vielem sehr inhaltsreichen und abgewogenen Aufsatz anführen, der zuerst in der •Deutschen 
Tagespost" (vom 5. 12. 1955) erschien und in sehr vielen Tageszeitungen und Wochenblättern 
auszugsweise abgedruckt wurde. Am meisten und mit Recht hat man sich an folgendem 
Passus gestoßen: •Der gewöhnliche Glaubensweg wird durch einen solchen außergewöhn- 



60 Im Spiegel der Zeit 

liehen (nämlich durch die Vision) gleichsam für Augenblicke unterbrochen: Der Mensch, der 
mit dem Licht des Glaubens sein Gnadenleben auf Erden lebt, wird von Gott selbst in eine 
Schau emporgehoben, die der ewigen Schau Gottes, wo wir ihn sehen werden mit dem Licht 
der Glorie, in etwa ähnlich ist, indes sich von ihr unterscheidet durch den Charakter des 
Vorübergehenden und des noch nicht mit gleicher Klarheit Wirkenden. Etwas ehrfurchtslos 
ausgedrückt, doch für unser irdisches Denken faßlicher, wäre hier die Prägung: Visionen und 
Erscheinungen sind gleichsam eine .Momentaufnahme von der Ewigkeit'". Das ist zuminde- 
stens mißverständlich. Zunächst einmal vollzieht sich alle mystische Begegnung und jede 
charismatische Berufung hier auf Erden innerhalb des Glaubens. Nur von zwei Menschen 
wird von den Theologen die Möglichkeit einer •Schau" (im Sinne der visio beatifica) ange- 
nommen, von Moses und von Paulus (hin und wieder findet man auch die Frage aufgeworfen, 
ob Maria nach der Auferstehung des Herrn die Gottesschau gehabt habe). Wenn man also 
nicht einmal von der höchsten Stufe der Mystik sagen kann, daß sie eine zeitliche Vor- 
wegnahme der Ewigkeit sei, dann noch viel weniger von einer Vision, die (ganz abgesehen 
von einer rein charismatischen Vision, die ihren Träger innerlich gar nicht heiligend zu 
berühren braucht, weil sie zu den gratiae gratis datae zählt, zu den Gnaden, die einem Men- 
schen für andere verliehen werden) ja nur das äußere Echo der inneren mystischen Begnadi- 
gung darstellt. Es ist also (vor allem für die Nichttheologen) eine Irreführung von einer 
•Momentaufnahme von der Ewigkeit" zu sprechen. Ebenso ist es unzulässig zu sagen, durch 
eine Vision werde der gewöhnliche Gnadenweg unterbrochen; denn alle von Gott verlie- 
hene Gnade baut auf der Grundgnade, der heiligmachenden Gnade auf und vollendet sie. • 
Auch zu den übrigen Ausführungen des Autors wäre noch einiges anzumerken: Für die Echt- 
heitsfrage einer Vision scheint der Verfasser nur die Alternative zu kennen: entweder ist 
der Zeuge glaubwürdig oder nicht. Diese Unterscheidung ist aber keineswegs vollständig, 
denn dazwischen liegen die außerordentlich vielen Fälle der psychologischen Täuschung, 
von denen die Mystiker selbst ganz offen reden. Weiterhin ist die Unterscheidung, die in dem 
Artikel zwischen Visionen und Erscheinungen gemacht wird, in der Geschichte der christlichen 
Mystik nicht gebräuchlich. Die beiden Begriffe werden meist gleichwertig gebraucht. Nach Jo- 
seph de Tonquedec (in: Diet, de Spirit. Bd. I, Sp. 801) ist die •Erscheinung" nichts anderes als 
eine Unterart der •Visionen", zu denen auch das Wahrnehmen durch Gehör (auch •Audition" 
genannt) gerechnet wird. Nach J. Forget (in: Diet, de Th. Cath. Bd. I, Sp. 1688) unterscheidet 
sich die Vision einzig dadufch von der Erscheinung, daß sie nicht notwendig die reale Exi- 
stenz des wahrgenommenen Gegenstandes voraussetzt; im übrigen gebraucht aber auch er 
beide Begriffe für die gleiche Sache. Die Visionen ihrerseits unterscheidet man seit Augustin 
(De gen. ad lit. XII, c. 4 ff.) in körperliche, einbildliche (die auf außergewöhnliche Weise 
dem inneren Sinn eingebildet werden) und rein geistige. Nach der Darstellung der Zeit- 
schrift •Oggi" ist die Vision des Heiligen Vaters entweder eine •körperliche" oder eine •ein- 
bildliche" gewesen. Irreführend im Hinblick auf die gewöhnliche Terminologie der mysti- 
schen Überlieferung ist es auch, wenn der Pariser Psychiater Jean Lkermitte, der das be- 
kannte Buch •Echte und falsche Mystiker" geschrieben hat, betont (in •Oggi" vom 1. 12. 1955), 
der Papst habe eine •Erscheinung", nicht eine •Vision" gehabt, mit der Begründung, er habe 
den Herrn in vollwachem Zustand vor sich gesehen, während in der Vision die Sinne einer 
Täuschung erliegen könnten. Dagegen ist zu sagen, daß man auch in der einbildlichen Vision 
bei klarem Bewußtsein den Gegenstand oder die Person im Raum vor sich sehen kann; nur 
sehr Geübte können dabei die einbildliche von der körperlichen Vision unterscheiden. 

Wichtiger als all diese terminologischen Fragen (die allerdings auch für die entsprechenden 
Sachprobleme von Bedeutung sind) ist das Wissen des Glaubens um die Möglichkeit, daß 
ein Mensch schon hier auf Erden Christus dem Herrn in einer erfahrbaren Weise begegnen 
kann, nicht um die ewige Seligkeit vorwegzunehmen, sondern um für eine Aufgabe in dieser 
Welt gerüstet zu werden, um im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe zu wachsen. 
Mögen die Christen und die Menschen alle auf diese Möglichkeit wieder einmal hingewiesen 
worden sein. Dann war die rege Diskussion über die Papstvision nicht umsonst. 

Friedrich Wulf S. ]. 




