EINUBUNG UND WEISUNG

»WuBtet ibr nicht, daB ich in dem sein mufl, was meines Vaters ist ?«

Betrachtung iiber den Gehorsam Jesu und Mariens

Seine Eltern pilgerten jedes Jahr zum Paschafest nach Jerusalem. Und als er zwilf
Jahre alt war und sie nadh der Festsitte hinaufzogen und die Tage vollendet hatten,
blieb der Knabe Jesus, wihrend sie heimkehrten, in Jerusalem, und seine Eltern
merkten es nicht. Da sie meinten, er befinde sich unter der Reisegesellschaft, reisten
sie eine Tagesstrecke weit und suchten ihn unter den Uerwandten und Bekannten. Als
sie ihn nicht fanden, kehrten sie nach Jerusalem zuriick und suchten ihn dort. Und
wirklick, nach drei Tagen fanden sie ikn im Tempel, mitten unter den Lehrern, ihnen
2uhérend und sie befragend. Alle aber, die ihn hirten, kamen aufler sich vor Staunen
iiber sein Uerstindnis und seine Antworten. Als (seine Eltern) ihn erblickten, erschra-
ken sie, und seine Mutter sprach zu ihm: Kind, warum hast du uns das angetan? Siehe,
dein Uater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht. Da sprach er zu ihnen: Warum
suchtet ihr mich denn? Wufltet thr nicht, dafl ich in dem sein mufl, was meines Uaters
ist? Und sie verstanden das Wort nicht, das er zu ihnen sagte. Und er zog mit ihnen
kinab und kam nach Nazareth und war thnen untertan. Und seine Mutter behielt all
diese Begebenheiten in ithrem Herzen. Und Jesus nakm zu an Weisheit und Wudhs
und ,Gnad bei Gott und den Menschen’. Lk 2, 41--52

1. Bildmeditation:

‘Wir schauen und héren, als wiren wir zugegen, uns selbst, unsere eigenen Interessen und
Anliegen vergessend. Wir sollen dabei das historische Geschehen nicht in allen Einzelheiten
zu rekonstruieren suchen. Es geniigen einige prignante Bilder, die dem Herzen leicht einge-
hen und die Hauptmomente des Ereignisses herausheben.

Am Ziel der Pilgerfahrt: In kleineren oder gréfieren Gruppen dringen sich die Menschen
auf den Straflen, die nach Jerusalem fithren. Die galildischen Pilger kommen von Samaria
her iiber die Hochebene oder von Jericho herauf. Es ist ein erregender Augenblick, wenn die
Heilige Stadt mit ihren hohen Mauern und goldenen Zinnen und dem alles iiberragenden
Heiligtum sichtbar wird. Das Ziel der Pilgerfahrt ist erreicht. Eine freudige Bewegung geht
durch die Menge. Mit orientalischer Lebhaftigkeit machen die Menschen ihrem Herzen Luft.

Was bewegt in dieser Stunde die drei Pilger aus Nazareth? Im Angesicht der Heiligen
Stadt mag Maria das innerste Geheimnis ihres Kindes geahnt haben. Sie weifl, dafl dieses
Geheimnis jetzt und in den kommenden Tagen machtvoll und innig angerithrt wird. So
ist in diesem ersten Bilde alles Freude und Erwartung.

Jdhes Leid: Nach der Festfeier — der Evangelist legt nahe, daf man volle acht Tage
blieb — brachen die galildischen Pilger wieder auf. Maria und Josef wihnten Jesus bei der
Karawane, bei Verwandten oder Bekannten. Wie sehr vertrauten sie doch ihrem Kind. Wie
selbstverstindlich konnten sie sich von ihm auch einmal trennen. Sie waren auf tiefere Weise
mit ihm verbunden, als dafl sie seiner sichtbaren Nihe stindig bedurft hitten. Was aber nun
geschah, jagt ihnen Schrecken ein, Sie haben dafiir keine Erklirung mehr. Eine grofie Dun-
kelheit und Angst iberfillt sie. Es waren schon so manche Ritsel um dieses Kind. Jetzt ist
ihnen, als stiirzten sie in einen Abgrund. Nicht nur um natiirlichen Mutterschmerz geht es
bei Maria, sondern um die Gruundlagen ihres Glaubens, um den Sinn ihres Lebens. Was be-
dentet ihr Leben ohne Jesus?

Staunen und Erschrecken: Von den Gesetzeslehrern heifit es, dafl sie aufler sich vor Stau-
nen waren, wegen der Fragen und Antworten Jesu, von Maria und Josef aber, dafl sie er-
schraken, als sie ihn erblickten. Wer immer an das Geheimnis Jesu riihrt, erfihrt das Aufler-
gewdhnliche seiner Person. Wie das Auflersichsein der Schrifigelehrien mehr ist als blofle
Verwunderung iiber die Klugheit eines jungen Menschen, so auch das Erschrecken der Eltern



62 Einiibung und Weisung

Jesu mehr als die freudige Erregung, ihn wiederzusehen. In beiden Fillen geht es um ein
Nicht-mehr-Begreifen. Der Mensch wird in bezug auf seine gewohnlichen Erfahrungen unsi-
cher, die Grundlagen des normalen Lebens verlieren an Tragfahigkeit.

Das im tiefsten Erschreckende war fiir Maria und Josef, dafl Jesus keinerlei Mitgefiihl mit
ihren Schmerzen zu haben schien und sein Fernbleiben, ohne vorher etwas davon gesagt zu ha-
ben, fiir das Selbstverstindlichste von der Welt hielt. Die Antwort Jesu auf die vorwurfsvolle
Frage seiner Mutter und auf ihre schmerzliche Bitte um Aufklirung nimmt dem Erschrecken
nichts, sondern vermehrt es noch. Und hier zeigt sich nun die Gréfle des Glaubens Mariens.
Sie gibt sich schweigend zufrieden, ohne den Sinn der Worte Jesu zu verstechen. Aber sie
bewahrt den ganzen Vorgang und die Antwort ihres Kindes in ihrem Herzen, nicht um
die Bitterkeit zn nihren, sondern um Gottes Weisheit und Wege ehrfiirchtig anzubeten, hof-
fend, daf sie sie eines Tages besser verstehen wiirde. Denn das stand ihr fest: Wenn wir
Gott nicht mehr verstehen, dann hat nicht Er sich zu dndern, sondern wir; dann liegt das an
unserer Schwiche und Armseligkeit.

Die Gewdihnlichkeit des Alltags: Was nun folgt, kann der Evangelist in zwei Sitze
zusammenfassen. Es iiberschreitet fiir die menschliche Erfahrung nirgends den Rahmen des
Gewdhnlichen. Jesus fiigt sich wieder der natiirlichen Ordnung ein. Es ist, als ob nun Natur
und Gnade in einem wunderbaren und harmonischen Zusammenspiel den Menschen Jesus
aufblithen lieflen. Wird darin nicht das urspriingliche Paradies wiederhergestellt und das
zukiinftige schon vorweggenommen? Es scheint, als sei das ritselhafte Verhalten Jesu beim
Tempelgang nur eine Episode seines Lebens gewesen. Und doch hat seine Eltern das Wissen
darum, dafl das Normale und Natiirliche jederzeit durchbrochen werden kann, nicht mehr
verlassen.

2. Eindringen in das Geheimnis:

‘Wenn man sich das Bild der Hl. Familie vergegenwirtigt, dann kénnte man tatsichlich an
eine Erneverung des Paradieses denken. Diese drei heiligen Menschen kennen keine Siinde.
Das ,Gott unter uns’ ist in ihrer Gemeinschaft zur sichtbaren und greifbaren Wirklichkeit ge-
worden. Was Wunder, wenn lauter Liebe ihr gegenseitiges Verhilinis beherrscht und die
Freude ihren Tag bestimmt. Zwar sind auch sie dem Leid und dem Schmerz und sogar dem
Tode ausgesetzt. Aber das gehort zu den Selbstverstindlichkeiten des menschlichen Daseins,
die hingenommen werden miissen und im ganzen des Lebens ihren Sinn haben. Das allein
wiirde die Harmonie ihres Familienlebens und die Erfiillung, die sie auf dieser Welt haben,
noch nicht zerstoren. Denn Gott selbst gehdort mit in diese Welt hinein, der gewaltige und
giitige, der anzubetende, liebenswerte und geheimnisvolle Gott, den auszuschépfen sie nie im-
stande sein werden und dem sie von vornherein alles hinzuschenken gewillt sind, wenn
er es verlangt. Kann es fiir diese Menschen noch irgendwelche letzten Ritselhaftigkeiten ge-
ben, die auch bei Gott keine Aufklirung finden und ihr Leben verdunkeln? Und doch kommt
auch iiber sie noch etwas ganz Neues, Unvorhergesehenes, Unberechenbares, fiir das es
ihnen — wenigstens Maria und Josef — bisher an Erfahrung fehlt.

Im Ausbleiben Jesu, in seinem freiwilligen und bewuflten Zuriidbleiben wird die Ord-
nung, die Gott selbst verfiigt hat — Du sollst Vater und Mutter ehren — scheinbar aufler
Kraft gesetzt. Eben das ist fiir Maria und Josef nicht mehr verstehbar. Das geht iber
ihre Fassungskraft. Gern hitten sie ihr Einverstindnis zu jedem Opfer gegeben. Aber warum
wird zwischen ihnen und ihrem Kind eine undurchdringliche Wand aufgerichtet? Kann es
einen grofBeren Schmersz fiir sie geben, als nicht nur duBerlich, sondern anch innerlich — nim-
lich durch das Sich-gegenseitig-nicht-mehr-Verstehen — von ihm getrennt zu sein? Wir be-
greifen darum die Klage und den uniiberhérbaren Vorwurf Mariens: Kind, warum hast du
uns das getan! Aber Jesus nimmt nichts zuriick. Seine Antwort ist klar und bestimmt, als
wisse er sie schon seit Ewigkeit: Mufte ich nicht in dem sein, was meines Vaters ist? In dieser
Antwort wird ein tiefes Geheimnis kund, dessen erschreckende Seligkeit Maria und Josef
hier zum ersten Mal mit vollem Bewuftsein erfahren.

Im Menschen Jesu ist Gott in diese Welt eingetreten und gleichsam — in der Annahme
ciner menschlichen Natur — ein Stiick von ihr geworden, Gott in dem innigsten Geheimnis
seines Lebens, in seinem ewigen, eingeborenen Sohn. Damit hat er selbst die kreatiirlichen



Einiibung und Weisung 63

Mafle von Welt und Mensch gesprengt. Diese unterliegen fortan einem gréfieren Gesetz,
dem Gesetz des gottlichen Lebens und seiner Unendlichkeit. Auch die heiligsten Verhalt-
nisse unter Menschen, der Ehegatten zueinander, der Eltern zu ihren Kindern und der Kin-
der zu ihren Eltern, miissen ihre ausschliefende Intimitit zugunsten des grofleren Got-
tes aufgeben, um in seinem Herzen auf eine neue und tiefere Weise Grund und Mitte zu
empfangen. Seitdem Gott in seinem Sohn personlich in dieser Welt anwesend ist, ruft er
die Menschen nicht nur mittelbar — durch die Ordnungen der Natur, durch das natiirliche
Sittengesetz —, sondern auch unmittelbar, durch die Erleuchtungen und Antriebe der Gnade.
Er ruft sie, wenn es seiner Liebe gefillt, ans ihren gewShnlichen Ordnungen und mitten aus
der Arbeit heraus. Er ruft Kinder von ihren Eltern fort und kann einen der beiden Ehe-
gatten so sehr begnaden oder zu einer Aufgabe bestimmen, daff der andere und alle Glieder
der Familie vor dem Geheimnis der gottlichen Berufung zuriickzutreten haben, immer
vorausgesetzt dafl es sich um eine echte Berufung handelt. Das Ziel solcher Berufungen ist
immer die Herrlichkeit des ewigen Lebens, das in der Gnade schon Wirklichkeit geworden
ist, ihr Weg die Nachfolge Christi, ihr Raum das Reich Gottes, die Kirche.

Das alles soll durch das Zuriickbleiben Jesu beispielhaft verdeutlicht werden. Er steht von
allen Menschen als erster und am meisten unter einem hoheren Gesetz, unter dem Anruf
seines himmlischen Vaters. Als er nach Jerusalem kommt, in den Tempel, zum Hauptfest sei-
nes Volkes, das zur Erinnerung an den Auszug aus Agypten, an die Befreiung von der
Knedhtschaft gefeiert wird, da tritt auf einmal das Geheimnis seines eigenen Lebens mit
grofer Eindringlichkeit in sein Bewufltsein. Alles in diesen Tagen, das Schlachten der Opfer-
tiere, das Essen des Osterlammes, die uniibersehbare Schar der Pilger, die Feierlichkeit der
Gesinge, erinnert ihn an das eigentliche Paschafest, das noch bevorsteht und auf das die
glaubige Menschheit voll Sehnsucht wartet. Beim Anblick und bei der Mitfeier all dieser
Vorbilder des grofien Tages der Erldsung mufl Jesus wohl von seinem Vater in besonderer
Weise gerufen worden sein, in die ihm vorbestimmte Aufgabe hinein und zwar so, daf} er sich
15sen sollte von allem, was ihn natiirlich gesehen hier auf Erden noch band, um ganz frei
zu sein fir die Ganzhingabe in der Opferung seines Lebens. Er sollte damit in geheim-
nisvoller Vorbereitung das Kreuzesopfer mit seiner ritselhaften Dunkelheit nnd seiner
schmerzlichen Einsamkeit dem Geiste und der Bereitschaft nach vorwegnehmen, und auch
seine Eltern (vor allem Maria) sollten tiefer in ihre Berufung, mitsithnend am Opfer ihres
Sohnes teilzunehmen, eingefiihrt werden. Ahnlich wie nun Maria vom Geheimnis der Ver-
kiindigungsstunde nicht selbst sprechen konnte, sondern es Gott iiberliefi, Josef darin einzu-
weihen, so kann nun auch Jesus iiber den an ihn ergangenen Ruf von sich aus nicht sprechen,
sondern mufl es dem Vater fiberlassen zu bestimmen, wann und auf welche Weise seine
Eltern daven erfahren. Er weifl ja, der Vater, der ihn gesandt hat, gibt auch Zeugnis von
ihm (Joh 5, 87; vgl. Joh 8, 18). Indem Josef und Maria ihr Kind mitten unter den Geset-
zeslehrern finden und seinen Ausruf des Staunens vernehmen, erkennen sie den Willen des
Vaters und beginnen zugleich das Gesetz der Gnade tiefer zu erfassen; von nun an sind sie
auf Uberraschungen in ihrem Leben gefafit.

In dieser Sicht gewinnt nun das Ereignis des Tempelganges iber seine Einmaligkeit hinaus
an Bedeutung. Es wirft ein neues Licht auf das Heil, das mit Christus gekommen ist. Es
macht in anschaulicher und erregender Weise klar, dafl die Welt in ihrer jetzigen Gestalt
und selbst die H1. Familie nicht der Raum ist, in dem das Paradies erneuert wird. Der Ein-
tritt Christi in diese Welt, die Seligkeit seines Kommens ist zugleich der Beginn seines Aus-
zoges aus dieser Welt hinauf zum Vater. Am Ende dieses Weges steht das Kreuz von Gol-
gotha. Jeder,der darum mit Christus in Berithrung kommt, nimmt nach demMaf der ihm ver-
lichenen Gnade und der Grofle seines tibernatiirlichen Auftrags an dem Gesetz teil, unter
dem Christi Leben steht. So muff anch Maria in dieser Stunde des Wiederfindens ihres Soh-
nes, in dem Nicht-Begreifen seiner Antwort, mit der Zwélfapostellehre sprechen: Es komme
deine Gnade, es gehe voriiber die Welt (10, 6).

3. Einiibung in den Gehorsam gegeniiber Gottes Rufen

Wir alle, die wir in der Taufe Gottes Leben empfangen und Christus angezogen haben,
erleben, wenn es uns ernst ist mit unserem Christsein, dieses: Gott ruft uns in wachsendem



64 Einiibung und Weisung

Mafle aus dieser Welt und ihren Ordnungen heraus an sein Herz, damit wir immer mehr
ihm und seinen Plinen mit der Welt zur Verfiigung stehen. Wir miissen darum als erstes auf
diese Rufe achten, damit wir sie iiberhaupt vernehmen. Wir miissen mit ihnen rechnen, auf
sie gefafit sein. Gott spricht nicht nur durch die Gebote, durch ausdriickliche Befehle zu uns.
Er verbirgt sein Wort oft durch Zufilligkeiten des Lebens, er erleuchtet uns, treibt uns an,
schafft in uns Neigungen, erfillt uns mit Trost, schenkt uns Geschmack an geistlichen Dingen.
In all dem miissen wir auf die Suche gehen nach dem, was Gott hier und jetzt von uns will;
wir miissen um Klarheit bitten, dafl wir seinen Willen besser erkennen und um Kraft, dafl
wir ihn ausfiihren und in seiner Ausfithrung nicht erlahmen. Herr, was willst du, daf ich
tun soll?

Und dann wieder wird es sein, daf wir miterleben, wie andere von Gott gerufen werden.
Wir diirfen ihnen keine Hindernisse in den Weg legen, dieser Berufung nachzukommen. Wir
diirfen sie nicht festhalten, wenn sie uns um Gottes und Christi willen verlassen. Wir miissen
ihnen vielmehr behilflich sein, sowoh]l den Willen Gottes zu erkennen wie auch ihn auszufiih-
ren. All das verlangt von uns, dafl wir unseren Eigenwillen im Verkehr mit anderen able-
gen, dafl wir auf andere verzichten, dafl wir alle selbstsiichtige Liebe, die blind macht fiir
das wirkliche Wohl des anderen, bekimpfen und iiberwinden. Herr, gib, dal ich nur noch
Dich suche und den anderen in Dir!

Ob wir Jesus oder Maria nachahmen, immer gilt nur noch das eine: in dem zu sein, was des
Vaters ist, im Gehorsam zu stehen gegeniiber seinen Rufen.

Reflexionen zur Zeit der Kraunkheit

Menschliche Ganzheit und Krankheit

Es sei hier versncht, nur einen einzigen Gedankengang, niamlich iiber die Einheit, die
Ganzheit des Menschen und die Krankheit zu entfalten.

Die dhristliche Theologie und Philosophie weiff um die Einheit des Menschen, um seine
Ganzheit. Zwar sagen wir Christen mit Recht: der Mensch besteht aus Leib und Seele. Der
Kranke méchte sogar meinen, dafl er diese Zweiheit nur allzudeutlich erfahre. Aber der
Mensch, also jene Wirklichkeit, der jeder von uns in seiner eigenen Erfahrung unniittelbar
begegnet, ist doch urspringlich einer, in einer Einheit, die nicht das blof nachtrigliche
Resultat einer zufilligen Zusammensetzung ist. Und darum: was wir als Seele erfahren, ist
zunichst das eine urspriingliche Ganze von innen; was wir unsern Leib nennen, ist zunichst
dasselbe erfahrene Ganze und Eine von auflen. Nicht als ob dieses Eine und Ganze, dem
wir in unserer lebendigen und konkreten Erfahrung begegnen, nicht zwei metempirische,
hinter der Erfahrung liegende Elemente hatte, die nicht vereinerleit werden diirfen. Aber
das, was wir wirklich unmittelbar antreffen, wenn wir uns in wirklicher Erfahrung begreifen,
ist immer das eine Ganze, ist immer der eine Mensch. Wir dringen mit dieser Erfahrung
nicht immer gleich tief in diese eine Wirklichkeit ein. Aber wir ergreifen bei diesem Be-
greifen auch nie blof} einen Bestandteil des Ganzen, der nicht schon den andern mitbrichte.

Wie die christliche Theologie und Philosophie in immer neuen Anliufen versucht hat,
diese urspriingliche Einheit des Menschen begrifflich auszusagen, wie sie das versucht hat,
ohne der Vereinerleiung des Materialismus oder eines abstrakten Spiritualismus zu ver-
fallen, das kann hier nicht berichtet werden. Jedenfalls aber ist fiir sie der Leib weder der
Kerker der Seele, noch ihr blofles Gefaf, sondern ein inneres Moment am einen Menschen,
und die Seele nicht ein Ding, das wie ein Maschinist eine Maschine, Leib genannt, steuert,
sondern ebenfalls ein inneres Moment am einen Mensclen, das, so konnte man sagen, auch
erst es selbst wird, indem es sich selbst verleiblicht und den Leib hat, ihn bildet als Vollzug
der eigenen seelischen Wirklichkeit. Leib ist nicht das Hinzugefiigte, sondern, als konkreter,
das aus der urspriinglichen Lebendigkeit der Seele in die vorgegebene Raunmzeitlichkeit
Herausgestellte, ist gewissermaflen dasjenige an der Seele, was sich in einer vorgehaltenen
Raumzeitlichkeit von ibr als ihr (bildlich gemeint) Aggregatzustand verdidhtet.





