
EINÜBUNG    UND   WEISUNG 

»Wußtet ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meines Vaters ist ?« 

Betrachtung über den Gehorsam Jesu und Mariens 

Seine Eltern pilgerten jedes Jahr zum Paschafest nach Jerusalem. Und als er zwölf 
Jahre alt war und sie nach der Festsitte hinaufzogen und die tage vollendet hatten, 
blieb der Knabe Jesus, während sie heimkehrten, in Jerusalem, und seine Eltern 
merkten es nicht. Da sie meinten, er befände sich unter der Reisegesellschaft, reisten 
sie eine Tagesstrecke weit und suchten ihn unter den Verwandten und Bekannten. Als 
sie ihn nicht fanden, kehrten sie nach Jerusalem zurück und suchten ihn dort. Und 
wirklich, nach drei Tagen fanden sie ihn im Tempel, mitten unter den Lehrern, ihnen 
zuhörend und sie befragend. Alle aber, die ihn hörten, kamen außer sich vor Staunen 
über sein Verständnis und seine Antworten. Als (seine Eltern) ihn erblickten, erschra- 
ken sie, und seine Mutter sprach zu ihm: Kind, warum hast du uns das angetan? Siehe, 
dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht. Da sprach er zu ihnen: Warum 
suchtet ihr mich denn? Wußtet ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meines Vaters 
ist? Und sie verslanden das Wort nicht, das er zu ihnen sagte. Und er zog mit ihnen 
hinab und kam nach Nazareth und war ihnen Untertan. Und seine Mutter behielt all 
diese Begebenheiten in ihrem Herzen. Und Jesus nahm zu an Weisheit und Wuchs 
und ,Gnad bei Gott und den Menschen'. Lk 2, 41•52 

1. Bildmeditation: 

Wir schauen und hören, als wären wir zugegen, uns selbst, unsere eigenen Interessen und 
Anliegen vergessend. Wir sollen dabei das historische Geschehen nicht in allen Einzelheiten 
zu rekonstruieren suchen. Es genügen einige prägnante Bilder, die dem Herzen leicht einge- 
hen und die Hauptmomente des Ereignisses herausheben. 

Am Ziel der Pilgerfahrt: In kleineren oder größeren Gruppen drängen sich die Menschen 
auf den Straßen, die nach Jerusalem führen. Die galiläischen Pilger kommen von Samaria 
her über die Hochebene oder von Jericho herauf. Es ist ein erregender Augenblick, wenn die 
Heilige Stadt mit ihren hohen Mauern und goldenen Zinnen und dem alles überragenden 
Heiligtum sichtbar wird. Das Ziel der Pilgerfahrt ist erreicht. Eine freudige Bewegung geht 
durch die Menge. Mit orientalischer Lebhaftigkeit machen die Menschen ihrem Herzen Luft. 

Was bewegt in dieser Stunde die drei Pilger aus Nazareth? Im Angesicht der Heiligen 
Stadt mag Maria das innerste Geheimnis ihres Kindes geahnt haben. Sie weiß, daß dieses 
Geheimnis jetzt und in den kommenden Tagen machtvoll und innig angerührt wird. So 
ist in diesem ersten Bilde alles Freude und Erwartung. 

Jähes Leid: Nach der Festfeier • der Evangelist legt nahe, daß man volle acht Tage 
blieb • brachen die galiläischen Pilger wieder auf. Maria und Josef wähnten Jesus bei der 
Karawane, bei Verwandten oder Bekannten. Wie sehr vertrauten sie doch ihrem Kind. Wie 
selbstverständlich konnten sie sich von ihm auch einmal trennen. Sie waren auf tiefere Weise 
mit ihm verbunden, als daß sie seiner sichtbaren Nähe ständig bedurft hätten. Was aber nun 
geschah, jagt ihnen Schrecken ein. Sie haben dafür keine Erklärung mehr. Eine große Dun- 
kelheit und Angst überfällt sie. Es waren schon so manche Rätsel um dieses Kind. Jetzt ist 
ihnen, als stürzten sie in einen Abgrund. Nicht nur um natürlichen Mutterschmerz geht es 
bei Maria, sondern um die Grundlagen ihres Glaubens, um den Sinn ihres Lebens. Was be- 
deutet ihr Leben ohne Jesus? 

Staunen und Erschrecken: Von den Gesetzeslehrern heißt es, daß sie außer sich vor Stau- 
nen waren, wegen der Fragen und Antworten Jesu, von Maria und Josef aber, daß sie er- 
schraken, als sie ihn erblickten. Wer immer an das Geheimnis Jesu rührt, erfährt das Außer- 
gewöhnliche seiner Person. Wie das Außersichsein der Schriftgelehrten mehr ist als bloße 
Verwunderung über die Klugheit eines jungen Menschen, so auch das Erschrecken der Eltern 



62 Einübung und Weisung 

Jesu mehr als die freudige Erregung, ihn wiederzusehen. In beiden Fällen geht es um ein 
Nicht-mehr-Begreifen. Der Mensch wird in bezug auf seine gewöhnlichen Erfahrungen unsi- 
cher, die Grundlagen des normalen Lebens verlieren an Tragfähigkeit. 

Das im tiefsten Erschreckende war für Maria und Josef, daß Jesus keinerlei Mitgefühl mit 
ihren Schmerzen zu haben schien und sein Fernbleiben, ohne vorher etwas davon gesagt zu ha- 
ben, für das Selbstverständlichste von der Welt hielt. Die Antwort Jesu auf die vorwurfsvolle 
Frage seiner Mutter und auf ihre schmerzliche Bitte um Aufklärung nimmt dem Erschrecken 
nichts, sondern vermehrt es noch. Und hier zeigt sich nun die Größe des Glaubens Mariens. 
Sie gibt sich schweigend zufrieden, ohne den Sinn der Worte Jesu zu verstehen. Aber sie 
bewahrt den ganzen Vorgang und die Antwort ihres Kindes in ihrem Herzen, nicht um 
die Bitterkeit zu nähren, sondern um Gottes Weisheit und Wege ehrfürchtig anzubeten, hof- 
fend, daß sie sie eines Tages besser verstehen würde. Denn das stand ihr fest: Wenn wir 
Gott nicht mehr verstehen, dann hat nicht Er sich zu ändern, sondern wir; dann liegt das an 
unserer Schwäche und Armseligkeit. 

Die Gewähnlichkeit des Alltags: Was nun folgt, kann der Evangelist in zwei Sätze 
zusammenfassen. Es überschreitet für die menschliche Erfahrung nirgends den Rahmen des 
Gewöhnlichen. Jesus fügt sich wieder der natürlichen Ordnung ein. Es ist, als ob nun Natur 
und Gnade in einem wunderbaren und harmonischen Zusammenspiel den Menschen Jesus 
aufblühen ließen. Wird darin nicht das ursprüngliche Paradies wiederhergestellt und das 
zukünftige schon vorweggenommen? Es scheint, als sei das rätselhafte Verhalten Jesu beim 
Tempelgang nur eine Episode seines Lebens gewesen. Und doch hat seine Eltern das Wissen 
darum, daß das Normale und Natürliche jederzeit durchbrochen werden kann, nicht mehr 
verlassen. 

2. Eindringen in das Geheimnis: 

Wenn man sich das Bild der Hl. Familie vergegenwärtigt, dann könnte man tatsächlich an 
eine Erneuerung des Paradieses denken. Diese drei heiligen- Menschen kennen keine Sünde. 
Das ,Gott unter uns' ist in ihrer Gemeinschaft zur sichtbaren und greifbaren Wirklichkeit ge- 
worden. Was Wunder, wenn lauter Liebe ihr gegenseitiges Verhältnis beherrscht und die 
Freude ihren Tag bestimmt. Zwar sind auch sie dem Leid und dem Schmerz und sogar dem 
Tode ausgesetzt. Aber das gehört zu den Selbstverständlichkeiten des menschlichen Daseins, 
die hingenommen werden müssen und im ganzen des Lebens ihren Sinn haben. Das allein 
würde die Harmonie ihres Familienlebens und die Erfüllung, die sie auf dieser Welt haben, 
noch nicht zerstören. Denn Gott selbst gehört mit in diese Welt hinein, der gewaltige und 
gütige, der anzubetende, liebenswerte und geheimnisvolle Gott, den auszuschöpfen sie nie im- 
stande sein werden und dem sie von vornherein alles hinzuschenken gewillt sind, wenn 
er es verlangt. Kann es für diese Menschen noch irgendwelche letzten Rätselhaftigkeiten ge- 
ben, die auch bei Gott keine Aufklärung finden und ihr Leben verdunkeln? Und doch kommt 
auch über sie noch etwas ganz Neues, Unvorhergesehenes, Unberechenbares, für das es 
ihnen • wenigstens Maria und Josef • bisher an Erfahrung fehlt. 

Im Ausbleiben Jesu, in seinem freiwilligen und bewußten Zurückbleiben wird die Ord- 
nung, die Gott selbst verfügt hat • Du sollst Vater und Mutter ehren • scheinbar außer 
Kraft gesetzt. Eben das ist für Maria und Josef nicht mehr verstehbar. Das geht über 
ihre Fassungskraft. Gern hätten sie ihr Einverständnis zu jedem Opfer gegeben. Aber warum 
wird zwischen ihnen und ihrem Kind eine undurchdringliche Wand aufgerichtet? Kann es 
einen größeren Schmerz für sie geben, als nicht nur äußerlich, sondern auch innerlich • näm- 
lich durch das Sich-gegenseitig-nicht-mehr-Verstehen • von ihm getrennt zu sein? Wir be- 
greifen darum die Klage und den unüberhörbaren Vorwurf Mariens: Kind, warum hast du 
uns das getan! Aber Jesus nimmt nichts zurück. Seine Antwort ist klar und bestimmt, als 
wisse er sie schon seit Ewigkeit: Mußte ich nicht in dem sein, was meines Vaters ist? In dieser 
Antwort wird ein tiefes Geheimnis kund, dessen erschreckende Seligkeit Maria und Josef 
hier zum ersten Mal mit vollem Bewußtsein erfahren. 

Im Menschen Jesu ist Gott in diese Welt eingetreten und gleichsam • in der Annahme 
einer menschlichen Natur • ein Stück von ihr geworden, Gott in dem innigsten Geheimnis 
seines Lebens, in seinem ewigen, eingeborenen Sohn. Damit hat er selbst die kreatürlichen 



Einübung und Weisung 63 

Maße von Welt und Mensch gesprengt. Diese unterliegen fortan einem größeren Gesetz, 
dem Gesetz des göttlichen Lebens und seiner Unendlichkeit. Auch die heiligsten Verhält- 
nisse unter Menschen, der Ehegatten zueinander, der Eltern zu ihren Kindern und der Kin- 
der zu ihren Eltern, müssen ihre ausschließende Intimität zugunsten des größeren Got- 
tes aufgeben, um in seinem Herzen auf eine neue und tiefere Weise Grund und Mitte zu 
empfangen. Seitdem Gott in seinem Sohn persönlich in dieser Welt anwesend ist, ruft er 
die Menschen nicht nur mittelbar • durch die Ordnungen der Natur, durch das natürliche 
Sittengesetz •, sondern auch unmittelbar, durch die Erleuchtungen und Antriebe der Gnade. 
Er ruft sie, wenn es seiner Liebe gefällt, aus ihren gewöhnlichen Ordnungen und mitten aus 
der Arbeit heraus. Er ruft Kinder von ihren Eltern fort und kann einen der beiden Ehe- 
gatten so sehr begnaden oder zu einer Aufgabe bestimmen, daß der andere und alle Glieder 
der Familie vor dem Geheimnis der göttlichen Berufung zurückzutreten haben, immer 
vorausgesetzt, daß es sich um eine echte Berufung handelt. Das Ziel solcher Berufungen ist 
immer die Herrlichkeit des ewigen Lebens, das in der Gnade schon Wirklichkeit geworden 
ist, ihr Weg die Nachfolge Christi, ihr Raum das Reich Gottes, die Kirche. 

Das alles soll durch das Zurückbleiben Jesu beispielhaft verdeutlicht werden. Er steht von 
allen Menschen als erster und am meisten unter einem höheren Gesetz, unter dem Anruf 
seines himmlischen Vaters. Als er nach Jerusalem kommt, in den Tempel, zum Hauptfest sei- 
nes Volkes, das zur Erinnerung an den Auszug aus Ägypten, an die Befreiung von der 
Knechtschaft gefeiert wird, da tritt auf einmal das Geheimnis seines eigenen Lebens mit 
großer Eindringlichkeit in sein Bewußtsein. Alles in diesen Tagen, das Schlachten der Opfer- 
tiere, das Essen des Osterlammes, die unübersehbare Schar der Pilger, die Feierlichkeit der 
Gesänge, erinnert ihn an das eigentliche Paschafest, das noch bevorsteht und auf das die 
gläubige Menschheit voll Sehnsucht wartet. Beim Anblick und bei der Mitfeier all dieser 
Vorbilder des großen Tages der Erlösung muß Jesus wohl von seinem Vater in besonderer 
Weise gerufen worden sein, in die ihm vorbestimmte Aufgabe hinein und zwar so, daß er sich 
lösen sollte von allem, was ihn natürlich gesehen hier auf Erden noch band, um ganz frei 
zu sein für die Ganzhingabe in der Opferung seines Lebens. Er sollte damit in geheim- 
nisvoller Vorbereitung das Kreuzesopfer mit seiner rätselhaften Dunkelheit und seiner 
schmerzlichen Einsamkeit dem Geiste und der Bereitschaft nach vorwegnehmen, und auch 
seine Eltern (vor allem Maria) sollten tiefer in ihre Berufung, mitsühnend am Opfer ihres 
Sohnes teilzunehmen, eingeführt werden. Ähnlich wie nun Maria vom Geheimnis der Ver- 
kündigungsstunde nicht selbst sprechen konnte, sondern es Gott überließ, Josef darin einzu- 
weihen, so kann nun auch Jesus über den an ihn ergangenen Ruf von sich aus nicht sprechen, 
sondern muß es dem Vater überlassen zu bestimmen, wann und auf welche Weise seine 
Eltern davon erfahren. Er weiß ja, der Vater, der ihn gesandt hat, gibt auch Zeugnis von 
ihm (Joh 5,37; vgl. Joh 8,18). Indem Josef und Maria ihr Kind mitten unter den Geset- 
zeslehrern finden und seinen Ausruf des Staunens vernehmen, erkennen sie den Willen des 
Vaters und beginnen zugleich das Gesetz der Gnade tiefer zu erfassen; von nun an sind sie 
auf Überraschungen in ihrem Leben gefaßt. 

In dieser Sicht gewinnt nun das Ereignis des Tempelganges über seine Einmaligkeit hinaus 
an Bedeutung. Es wirft ein neues Licht auf das Heil, das mit Christus gekommen ist. Es 
macht in anschaulicher und erregender Weise klar, daß die Welt in ihrer jetzigen Gestalt 
und selbst die Hl. Familie nicht der Raum ist, in dem das Paradies erneuert wird. Der Ein- 
tritt Christi in diese Welt, die Seligkeit seines Kommens ist zugleich der Beginn seines Aus- 
zuges aus dieser Welt hinauf zum Vater. Am Ende dieses Weges steht das Kreuz von Gol- 
gotha. Jeder, der darum mit Christus in Berührung kommt, nimmt nach dem Maß der ihm ver- 
liehenen Gnade und der Größe seines übernatürlichen Auftrags an dem Gesetz teil, unter 
dem Christi Leben steht. So muß auch Maria in dieser Stunde des Wiederfindens ihres Soh- 
nes, in dem Nicht-Begreifen seiner Antwort, mit der Zwölfapostellehre sprechen: Es komme 
deine Gnade, es gehe vorüber die Welt (10, 6). 

3. Einübung in den Gehorsam gegenüber Gottes Rufen 

Wir alle, die wir in der Taufe Gottes Leben empfangen und Christus angezogen haben, 
erleben, wenn es uns ernst ist mit unserem Christsein, dieses: Gott ruft uns in wachsendem 



64 Einübung und Weisung 

Maße aus dieser Welt und ihren Ordnungen heraus an sein Herz, damit wir immer mehr 
ihm und seinen Plänen mit der Welt zur Verfügung stehen. Wir müssen darum als erstes auf 
diese Rufe achten, damit wir sie überhaupt vernehmen. Wir müssen mit ihnen rechnen, auf 
sie gefaßt sein. Gott spricht nicht nur durch die Gebote, durch ausdrückliche Befehle zu uns. 
Er verbirgt sein Wort oft durch Zufälligkeiten des Lebens, er erleuchtet uns, treibt uns an, 
schafft in uns Neigungen, erfüllt uns mit Trost, schenkt uns Geschmack an geistlichen Dingen. 
In all dem müssen wir auf die Suche gehen nach dem, was Gott hier und jetzt von uns will; 
wir müssen um Klarheit bitten, daß wir seinen Willen besser erkennen und um Kraft, daß 
wir ihn ausführen und in seiner Ausführung nicht erlahmen. Herr, was willst du, daß ich 
tun soll? 

Und dann wieder wird es sein, daß wir miterleben, wie andere von Gott gerufen werden. 
Wir dürfen ihnen keine Hindernisse in den Weg legen, dieser Berufung nachzukommen. Wir 
dürfen sie nicht festhalten, wenn sie uns um Gottes und Christi willen verlassen. Wir müssen 
ihnen vielmehr behilflich sein, sowohl den Willen Gottes zu erkennen wie auch ihn auszufüh- 
ren. All das verlangt von uns, daß wir unseren Eigenwillen im Verkehr mit anderen able- 
gen, daß wir auf andere verzichten, daß wir alle selbstsüchtige Liebe, die blind macht für 
das wirkliche Wohl des anderen, bekämpfen und überwinden. Herr, gib, daß ich nur noch 
Dich suche und den anderen in Dir! 

Ob wir Jesus oder Maria nachahmen, immer gilt nur noch das eine: in dem zu sein, was des 
Vaters ist, im Gehorsam zu stehen gegenüber seinen Rufen. 

Reflexionen zur Zeit der Krankheit 

Menschliche Ganzheit und Krankheit 

Es sei hier versucht, nur einen einzigen Gedankengang, nämlich über die Einheit, die 
Ganzheit des Menschen und die Krankheit   zu entfalten. 

Die christliche Theologie und Philosophie weiß um die Einheit des Menschen, um seine 
Ganzheit. Zwar sagen wir Christen mit Recht: der Mensch besteht aus Leib und Seele. Der 
Kranke möchte sogar meinen, daß er diese Zweiheit nur allzudeutlich erfahre. Aber der 
Mensch, also jene Wirklichkeit, der jeder von uns in seiner eigenen Erfahrung unmittelbar 
begegnet, ist doch ursprünglich einer, in einer Einheit, die nicht das bloß nachträgliche 
Resultat einer zufälligen Zusammensetzung ist. Und darum: was wir als Seele erfahren, ist 
zunächst das eine ursprüngliche Ganze von innen; was wir unsern Leib nennen, ist zunächst 
dasselbe erfahrene Ganze und Eine von außen. Nicht als ob dieses Eine und Ganze, dem 
wir in unserer lebendigen und konkreten Erfahrung begegnen, nicht zwei metempirische, 
hinter der Erfahrung liegende Elemente hätte, die nicht vereinerleit werden dürfen. Aber 
das, was wir wirklich unmittelbar antreffen, wenn wir uns in wirklicher Erfahrung begreifen, 
ist immer das eine Ganze, ist immer der eine Mensch. Wir dringen mit dieser Erfahrung 
nicht immer gleich tief in diese eine Wirklichkeit ein. Aber wir ergreifen bei diesem Be- 
greifen auch nie bloß einen Bestandteil des Ganzen, der nicht schon den andern mitbrächte. 

Wie die christliche Theologie und Philosophie in immer neuen Anläufen versucht hat, 
diese ursprüngliche Einheit des Menschen begrifflich auszusagen, wie sie das versucht hat, 
ohne der Vereinerleiung des Materialismus oder eines abstrakten Spiritualismus zu ver- 
fallen, das kann hier nicht berichtet werden. Jedenfalls aber ist für sie der Leib weder der 
Kerker der Seele, noch ihr bloßes Gefäß, sondern ein inneres Moment am einen Menschen, 
und die Seele nicht ein Ding, das wie ein Maschinist eine Maschine, Leib genannt, steuert, 
sondern ebenfalls ein inneres Moment am einen Mensdien, das, so könnte man sagen, auch 
erst es selbst wird, indem es sich selbst verleiblicht und den Leib hat, ihn bildet als Vollzug 
der eigenen seelischen Wirklichkeit. Leib ist nicht das Hinzugefügte, sondern, als konkreter, 
das aus der ursprünglichen Lebendigkeit der Seele in die vorgegebene Raumzeitlichkeit 
Herausgestellte, ist gewissermaßen dasjenige an der Seele, was sich in einer vorgehaltenen 
Raumzeitlichkeit von ihr als ihr (bildlich gemeint) Aggregatzustand verdichtet. 




