64 Einiibung und Weisung

Mafle aus dieser Welt und ihren Ordnungen heraus an sein Herz, damit wir immer mehr
ihm und seinen Plinen mit der Welt zur Verfiigung stehen. Wir miissen darum als erstes auf
diese Rufe achten, damit wir sie iiberhaupt vernehmen. Wir miissen mit ihnen rechnen, auf
sie gefafit sein. Gott spricht nicht nur durch die Gebote, durch ausdriickliche Befehle zu uns.
Er verbirgt sein Wort oft durch Zufilligkeiten des Lebens, er erleuchtet uns, treibt uns an,
schafft in uns Neigungen, erfillt uns mit Trost, schenkt uns Geschmack an geistlichen Dingen.
In all dem miissen wir auf die Suche gehen nach dem, was Gott hier und jetzt von uns will;
wir miissen um Klarheit bitten, dafl wir seinen Willen besser erkennen und um Kraft, dafl
wir ihn ausfiihren und in seiner Ausfithrung nicht erlahmen. Herr, was willst du, daf ich
tun soll?

Und dann wieder wird es sein, daf wir miterleben, wie andere von Gott gerufen werden.
Wir diirfen ihnen keine Hindernisse in den Weg legen, dieser Berufung nachzukommen. Wir
diirfen sie nicht festhalten, wenn sie uns um Gottes und Christi willen verlassen. Wir miissen
ihnen vielmehr behilflich sein, sowoh]l den Willen Gottes zu erkennen wie auch ihn auszufiih-
ren. All das verlangt von uns, dafl wir unseren Eigenwillen im Verkehr mit anderen able-
gen, dafl wir auf andere verzichten, dafl wir alle selbstsiichtige Liebe, die blind macht fiir
das wirkliche Wohl des anderen, bekimpfen und iiberwinden. Herr, gib, dal ich nur noch
Dich suche und den anderen in Dir!

Ob wir Jesus oder Maria nachahmen, immer gilt nur noch das eine: in dem zu sein, was des
Vaters ist, im Gehorsam zu stehen gegeniiber seinen Rufen.

Reflexionen zur Zeit der Kraunkheit

Menschliche Ganzheit und Krankheit

Es sei hier versncht, nur einen einzigen Gedankengang, niamlich iiber die Einheit, die
Ganzheit des Menschen und die Krankheit zu entfalten.

Die dhristliche Theologie und Philosophie weiff um die Einheit des Menschen, um seine
Ganzheit. Zwar sagen wir Christen mit Recht: der Mensch besteht aus Leib und Seele. Der
Kranke méchte sogar meinen, dafl er diese Zweiheit nur allzudeutlich erfahre. Aber der
Mensch, also jene Wirklichkeit, der jeder von uns in seiner eigenen Erfahrung unniittelbar
begegnet, ist doch urspringlich einer, in einer Einheit, die nicht das blof nachtrigliche
Resultat einer zufilligen Zusammensetzung ist. Und darum: was wir als Seele erfahren, ist
zunichst das eine urspriingliche Ganze von innen; was wir unsern Leib nennen, ist zunichst
dasselbe erfahrene Ganze und Eine von auflen. Nicht als ob dieses Eine und Ganze, dem
wir in unserer lebendigen und konkreten Erfahrung begegnen, nicht zwei metempirische,
hinter der Erfahrung liegende Elemente hatte, die nicht vereinerleit werden diirfen. Aber
das, was wir wirklich unmittelbar antreffen, wenn wir uns in wirklicher Erfahrung begreifen,
ist immer das eine Ganze, ist immer der eine Mensch. Wir dringen mit dieser Erfahrung
nicht immer gleich tief in diese eine Wirklichkeit ein. Aber wir ergreifen bei diesem Be-
greifen auch nie blof} einen Bestandteil des Ganzen, der nicht schon den andern mitbrichte.

Wie die christliche Theologie und Philosophie in immer neuen Anliufen versucht hat,
diese urspriingliche Einheit des Menschen begrifflich auszusagen, wie sie das versucht hat,
ohne der Vereinerleiung des Materialismus oder eines abstrakten Spiritualismus zu ver-
fallen, das kann hier nicht berichtet werden. Jedenfalls aber ist fiir sie der Leib weder der
Kerker der Seele, noch ihr blofles Gefaf, sondern ein inneres Moment am einen Menschen,
und die Seele nicht ein Ding, das wie ein Maschinist eine Maschine, Leib genannt, steuert,
sondern ebenfalls ein inneres Moment am einen Mensclen, das, so konnte man sagen, auch
erst es selbst wird, indem es sich selbst verleiblicht und den Leib hat, ihn bildet als Vollzug
der eigenen seelischen Wirklichkeit. Leib ist nicht das Hinzugefiigte, sondern, als konkreter,
das aus der urspriinglichen Lebendigkeit der Seele in die vorgegebene Raunmzeitlichkeit
Herausgestellte, ist gewissermaflen dasjenige an der Seele, was sich in einer vorgehaltenen
Raumzeitlichkeit von ibr als ihr (bildlich gemeint) Aggregatzustand verdidhtet.



Einiibung und Weisung 65

Darnm redet der Christ, wenn er die Vollendung des ganzen Menschen bekennen will,
von der Auferstehung des Fleisches, darum wissen wir uns erldst durch den leiblichen Tod
des Herrn, durch sein Blut, weil eben die unbegreiflich hohe Tat des Gehorsams und der
Liebe des Herrn nur im Geschick des Fleisches sie wirklich selber sein konnte; darum ge-
schieht auch sonst die Geschichte des Heiles unserer Seele greifbar, leibhaftig, im mensch-
lichen Wort, in der geschichtlich greifbaren Gemeinschaft der Kirche, in den Gesten der
Sakramente, die den Leib beriihren.

Was bedeutet das alles fiir die Krankheit und den Kranken? So wie der erlebte Mensch
die immer schon vollzogene Einheit, die urspriingliche Ganzheit ist, die sich in Leib und
Seele (in dem, was wir so nennen und erfahren) eher aus sich selbst entfaltet und auslegt,
als dafl sie aus diesen beiden zusammengesetzt wire, so ist auch ein solches menschliches
Vorkommnis wie die Krankheit, christlich gedeutet, immer nur antreffbar als ein leibseelisches
in ciner gedanklich zwar abstrakt unterscheidbaren, aber real immer unauflsbaren Einheit.

Auch die Erfahrung der sogenannt leiblichen Krankheit enthilt (wenn oft auch nur schwer
verstindlich) eine Aussage vom Kranken als freier Geistperson, von seinen schon bewaltigten
oder schon verfehlten Aufgaben, die ihm die Krankheit stellt, von den Aufgaben der Tap-
ferkeit, der Ehrlichkeit gegen sich selbst, der Geduld, der religisen Bewiltigung des Er-
fahrenen, der schon gelungenen oder mifilungenen Integrierung des Einbruchs von auflen,
Krankheit genannt, in die eine nnd totale Sinnsetzung fiir das ganze Dasein. Man begegnet
immer der Krankheit, zu der man schon Stellung genommen, und diese Stellungnahme ist
ein inneres Moment an der Krankheit selbst.

Freilich, und das ist die andere Seite an dieser unaufloslichen Einheit im Menschen und
seiner Krankheit: man begegnet in der Krankheit in keinem ihrer Momente nur sich als
geistiger Person. Auch das scheinbar blofl Seelische an einer Krankheit kann das sehr Leib-
haftige, das Personfremde, das von auflen Eingebrochene sein. Es kann sein, dafl die hoff-
nungslose Niedergeschlagenheit eines Kranken nicht so sehr der Reflex seiner personalen
Einstellung, sondern des erlittenen Stofles von auflen, die Spiegelung von etwas sehr Aufler~
lichem, Personfremdem ist. Und es kann sein, daf} im selben Menschen, der ,seelisch® in so
wenig erfreulichem Zustand zu sein scheint, seine scheinbar blof vitale, materielle Wider-
standskraft leiblicher Art zum guten Teil nur die Verleiblichung einer Seele ist, die so ist
wie sie sein soll, eins mit sich und auch mit dem ihr Auferlegten, weil im Frieden mit Gott.

Es kann also sein, dal der Leib mehr von der Seele und die Seele mehr vom Leib aus-
sagen als je von sich selbst. Wir kdnnen beides nie eindeutig und sicher scheiden in dem,
was wir als die konkrete Krankheit erleben; wir konnen nie sicher sagen: das eine kommt
von auflen und ist mein Geschick, das angenommen und getragen werden mufi; das andere
an der Krankheit bin ich selber, ist das von mir frei Getane, das ich selbst verantworten
mufl. So sehr eine scheidende Diagnose vorsichtiger Art zwischen Seelischem und Leib-
lichem an ciner Krankheit erlaubt und therapeutisch notwendig ist, so haben wir, was das
letzte Urteil angeht, nie eine absolute Sicherheit dariiber, was an dem erlebten Erlittenen
der Krankheit das von auflen einbrechende Geschidk, was die freie Tat der Person ist.

So aber kommt der Kranke in einem intensiven Sinn in die Situation des Menschen iiber-
haupt: in ein Wissen der Erfahrung von sich selbst, dessen letzte Deutung ihm selber dunkel
bleibt. Der Mensch erfahrt sich als Geheimnis, als eine Frage, auf die er keine Antwort hat.
Er erfdhrt das eigene Dasein als dunkel und antwortarm, nicht weil es wirklichkeitsleer
wire, weil nichts dahinter wire, sondern weil sein Gehalt den Fragenden iibersteigt.

Wenn der Mensch aber sich als Geheimnis erfihrt, wenn er dieses Geheimnis schweigend
annimmt und gelassen darin gerade gelten 14ft, worin er iberfragt ist, wenn er diese
antwortlose Frage annimmt nicht als das Sinnleere und Finstere, sondern als das blendende
Licht, das einem andern, dem andern, den wir Gott nennen, aufbewahrt ist, dann ist der
Kranke fromm. Denn er hat sich Gott iiberantwortet, demjenigen, in dessen Hut die un-
scheidbare Einheit von Leid nnd Tat, Geschick und Leistung in der Krankheit anvertraut
bleiben muff, damit uns die Krankheit vertraut sein kdénne, auch wenn sie e¢in Geheimnis
bleibt.

In der Krankheit ist sich der Mensch besonders nahe, er hat sich, auf sich selbst verein-
samt. Und er weifl doch nicht genau, was das ist, was er so hat: ob er sich als Verfiigenden



66 Einiibung und Weisung

oder als Verfiigten hat. Aber er merkt: das iber ihn Verfiigte soll in seiner Ergebung das
von ihm selbst Verfiigte werden, und was er als seine eigene verfiigende Tat wei}, von
dem erfihrt er in seiner Krankheit, dal es nochmals von einer andern, ihm selbst entzogenen,
schweigend waltenden Verfiigung umfafit ist.

Wenn der Mensch so die Krankheit beides in der urspriinglichen Einheit sein 148t, wie er
selbst in der Einheit von Leib und Seele, Offenheit fiir das Fremde und Selbstverfiigung
einer ist, wenn er die Krankheit annimmt im Geheimnis der unserer Verfiigung entzogenen
Einheit von Tat und Leiden, dann ist die Krankheit und der Kranke in ithr in Gottes Hand.
Dann ist die Krankheit erldst.

Uon der Geduld

Diese kleine Besinnung fiir die Zeit der Krankheit méchte versuchen, etwas iiber die
Geduld zu sagen. So sehr dies wobl ein Thema ist, das fiir den Kranken paflt, so soll doch
nicht so sehr vom Kranken und seiner Geduld geredet werden. Denn davon sollen die
Gesunden nicht viel reden.

Wenn man von dem Thema ,Geduld® beginnt, dann fillt einem jener Anfang ein, mit
dem Cyprian von Karthago vor 1700 Jahren seinen Traktat iiber die Geduld einleitete: der
Zuhdrer miisse schon haben, was zu erwerben der Redner empfehlen wolle, die Geduld
namlich, ohne die er ja gar nicht zuhdren wiirde. In der Tat: hitte man die Geduld in gar
keiner Weise, konnte man sie auch nicht erwerben, weil man zu ihrem Erwerb ja auch
wieder ausdauernde Geduld braucht. Geduld in irgendeinem Mafle muf also zu den Grund-
haltungen des Menschen gehoren, die tief mit seinem Wesen verbunden sind, wenn sie sich
gewissermafien selber trdgt, wenn sie schon dasein muf, damit sie gerufen — schon gefunden
_sein muf, damit sie kénne gesucht werden.

Die Geduld entspringt dem innersten Wesen des Menschen, seiner Zeitlichkeit nimlich als
einer geistig-personalen. Wesen der Ewigkeit bediirfen der Geduld nicht. Es steht fiir sie
ja nichts aus; sie warten auf nichts, weil sie in ihrer einfachen Ewigkeit schon immer ihr
Wesen in reiner Fillle in Besitz genommen haben. Wesen ungeistiger Art branchen keine
Geduld, weil sie, obzwar in der Bewegung dauernden Getriebenwerdens, immer im Augen-
blick verloren sind, und gerade so nichts vom stetigen Ubergang als solchem, vom Abschied
und der Erwartung wissen.

Wir aber sind die wissend Zeitlichen. Wir haben noch, was wir hinter uns lassen, wir
greifen schon wissend vor auf das noch Ausstdndige. Wir leben die Bewegung als solche
selbst, wir sind die Erfahrung des Ineinanders von Vergangenheit und Zukunft. Wir
konnen nicht nur nicht verweilen, wir kénnen nns auch nicht verbergen, dafl wir es nicht
konnen. Die nicht abre¢ifende Einheit der Bewegtheit unseres Daseins, die um sich weiff, der
gewuflite Zusammenhalt des Weitermiissens unserer Existenz ist die Geduld des Daseins, das,
seine Bewegung duldend, sich in seiner Einheit durchhilt. Aber, was wir unweigerlich sind
und haben, das ist auch noch einmal das uns Aufgegebene, das Verfehlbare, dasjenige, was
in Treue und Tapferkeit, im Mut zum eigenen Wesen getan werden muff. Denn die Struk-
turen der geistigen und freien Person sind zugleich das Selbstverstindliche nnd Unverlier-
bare und die geheimnisvolle, der Freiheit iberantwortete Aufgabe.

Wenn der Mensch also frei sich mit jener Eigentimlichkeit seines Wesens ins Einverstind-
nis setzt, durch die er das wissende Wesen der sich durchhaltenden, ziclhaften Bewegung ist,
wenn er diese Bewegung nicht abreifien 148t, wenn er weder im Erreichten beharren noch
das noch Ausstindige vorzeitig an sich reiflen will, wenn er also die Bewegtheit seines
Daseins als solche und sinnvoll gezielte duldet, dann ist er geduldig.

Man erkennt: der Mensch duldet urspriinglich in seiner Geduld nicht irgendwas, was da
und dort einmal unangenehm sich bemerkbar macht als sinnloses, von auflen aufgeladenes
Geschick. Er duldet in seiner Geduld vielmehr zunichst und zutiefst sich selber als den, der
unterwegs ist, der weder stehenbleiben und verweilen darf, noch meinen darf, er laufe ins
leere Ungewisse, in dem kein Ankommen sei. Unsere Ungeduld gegeniiber den Miihsalen des
Alltags ist nur ein Zeichen davon, daf wir in einer tieferen Schicht unseres Lebens die Ge-
duld des Daseins nicht zu unserer freien Tugend gemacht haben.

Wer den Zustand des eben vergehenden Augenblicks, sein Behagen und seinen Erfolg,



Einiibung und Weisung ‘ 67

seine scheinbare Selbstverstindlichkeit festhalten will, wer das Gestrige nicht loslassen kann,
bevor das Morgige sich als harmlos und trdstend ausgewiesen hat, wer nicht ins Schwerere
und Leerere, ins Dunkle und Fremdverfiigte gelassen hineinschreiten kann, wer sich firchtet
vor der schweigenden Verfiigung, die iiber uns waltet und die Gottes ist, der allein Anfang
und Ende unseres bewegten Daseins weifl und wirkt, der kann nicht die Geduld des Daseina
als seine Tugend haben, und der verrit, dafl er diese nicht hat, durch die Ungeduld im all-
taglichen Verstand bei den Unzulidnglichkeiten, den Schmerzen und Mihen des Daseins und
des banalen Alltags.

Von da aus verstehen wir auch, in welch tieferem Sinn die Krankheit eine ausgezeichnete
Situation der Geduld ist. Die Krankheit ist eine Situation, in der sich, weil die Ge-
duld des Alltags in héherem Mafle herausgefordert wird, enthiillt, ob wir die wahre Geduld
des Daseins als Tugend besitzen oder nicht, ob wir (bescheidener und besser gesagt) sie be-
sitzen wollen.

Man kénnte ja meinen, die Krankheit sei eine Pause und Verzégerung der eigentlichen
Daseinshewegung, es geschihe nichts, man werde zur Ohnmacht verurteilt, schwach und
drmer, und darum sei die Krankheit ein Leid, das nicht sein solle, mit dem man hdchstens,
damit es nicht noch schlimmer werde, in Geduld sich leidlich abfinden miisse. Aber die Be-
wegung des Daseins geht gerade in der Krankheit weiter: fort von dem, was man als gleich-
mafig Fillendes und Erfillendes, immer Richtiges, also als Bleibendes betrachtet hatte, fort
von der Arbeit, die das Opinm der geheimen Dascinsangst von heute ist, fort vom Betrieb
des Alltags, von der selbstverstindlichen Gesundheit; es geht weiter hinein in etwas, was
zweifellos nur Ubergang und nicht das Bleibende ist, in den Schmerz, die Ohnmadht, die
Verfiigtheit durch das unerkannt Fremde. Die wirkliche Bewegung des Daseins also be-
schleunigt sich in der Krankheit. Die Frage, ob dieses Ausgetricbenwerden aus einer nur
vermeintlich bleibenden Statte das Anzeichen einer letzten Ziellosigkeit und des kommenden
Absturzes ins Leere sei oder die Verheifflung seliger Verfiigtheit, wird unitberhérbarer. Und
darin wird die Frage nach der Tugend der Geduld des Daseins unausweichlicher.

Man kann natiirlich diesen Ruf der Geduld als Wesenseigentimlichkeit des Daseins nach
der Geduld als Tugend beantworten durch Verzweiflung, die sich auch in einen allzu billigen
Optimismus am falschen Platz tarnen kann. Man kann sich auch die Frage selbst ersparen,
indem man sie blof durch die Méglichkeiten der Chemie zum Schweigen bringt. Aber man hat
dann diese Frage nach der glaubend getrosteten Tugend der Geduld in beiden Fillen falsch
beantwortet. Die Ungeduld in der Krankheit wird zum Eingestindnis und zur Enthillung,
dafl die tiefe Geduld des Dascins, die durchhaltende Einheit der vertrauenden Lebensbe-
wegung hinein in das Geheimnis der Verfiigung durch den unbegreiflichen und gerade als
solchen liehend angenommenen Gott fehlt.

Natiirlich gibt es eine Ungeduld des Kranken, die den Zustand der Nerven, nicht aber die
Verfassung des innersten Herzens des Kranken enthiillt. Und niemand kann genau sagen,
wann und inwieweit die bittere Unrast des Kranken von dem einen, wann und wieweit sie
von dem andern Zustand spricht. Nicht einmal fiir den Kranken selbst ist seine Ungeduld
eindeutig in dem einen oder anderen Sinn deutbar. Auch unsere Geduld und unsere Unge-
duld kann im letzten nur Gott richten. Aber eines kdnnen und miissen wir doch tun: uns von
der Ungeduld anf der Oberfliche unseres kranken Alltagsdaseins fragen lassen, wie es mit
unserer eigentlichen Geduld stehe, anrufen lassen zu dieser eigentlichen Geduld, zu jenem
sanften und leisen (und darum gnadenvoll heiligen) Einverstindnis mit der stillen Stetig-
keit und unabreiflbaren Einbeit der Bewegung, in der unser Leben in milder Unerbittlichkeit
und in gelassenem Vertrauen lassend und abschiedgebend weitergeht auf das Ende zu, das
die Vollendung sein kann, das die Vollendung seliger Fiille ist, wenn die Geduld des Da-
seins zur Geduld der Tugend, d. h. zur wissenden und in Glaube und Liebe angenommenen
Duldung dieser Bewegung wird.

Die freie Erduldung von uns selbst als dem Geschdpf des ewigen Gottes, das in der Zeit
um sich wissend erst noch auf seine Vollendung sich hinbewegt ohne Verharren im schon
Gegebenen und ohne Angst vor dem noch Kommenden, das ist die Tugend gewordene
Geduld des Daseins. Von ibr sollte die Geduld des Alltags und die Geduld in der Krankheit
Zeugnis ablegen. Jene sollte an dieser wachsen und sich bewahren. Karl Rahner S. ].





