»Ich bin der rechte Hirt«
Von Dr. Johannes B. M et z, Innsbruck

1. Der Hirt — ein Urbild

Lafit uns erst ein wenig von der Welt des Bildes sprechen, ehe wir nach-
sinnen iiber das Bild vom Hirten. Es gibt doch wohl elementare Bilder, fast
mochte man sagen erdentspringende Bilder, unmittelbare Bilder, Bilder,
die wir finden und nicht erfinden, die uns anblicken, ehe wir sie in uns ent-
worfen haben, als prasentierte sich in ihnen die Wahrheit selbst, Bilder, die
uns mit threm Leuchten beriihren, ehe wir sie erkannt haben: uralte Bilder,
Bilder, die bleiben; die aus allen Untergiangen neu erstehen, die durch kein
menschliches Vergessen vollig versinken kénnen, die nicht hinabrollen wie das
Gerdll des Tages die unsichtbaren Héange der Zeit, urtiimliche Bilder, zu
denen die Gedanken des Menschen immer wieder zuriickkehren in stets
neuem definierendem Bemiihen. Solche Bilder sind die Briicke iiber den Fluf},
vielleicht der sdende Bauer, das Kind in den Armen der Mutter, der dim-
mernde Abend, das Gestade am Meer u. a. Es sind innige Bilder, die eine
ganze Welt in sich versammeln, Bilder mit einer inneren Geriumigkeit und
Tiefe, die sichtbar sich in ihnen verborgen hilt. Und das macht das Bewegende
und Erregende, das leise Rufende und Gemahnende in ihnen aus. Sie verlan-
gen nach Deutung.

Ein solches elementares, innig versammelndes Bild ist das Bild vom Hirten.
‘Wir sagen: Der Hirt weidet. Was ist es aber, das er weidet, das er in seine
Hut nimmt? Weidet er wirklich nur die Herde oder behiitet er mehr? Auch
den Weg? Und die Erde? Und den Himmel iiber der Erde? Oder alles zusam-
men mit seinen alles iiberschauenden und alles in die Geborgenheit seines
Blickes rufenden Augen? Wer vermochte es zu sagen, wer vermochte dieses
Bild auszudeuten, auszuloten? Wer vermochte ihm das Ritsel zu nehmen und
ihm doch den Glanz des Groflen und Einen zu belassen, das man nicht zer-
stiicken kann, wenn man’s nicht zerstoren will —? Wer vermochte es zuy be-
freien aus seiner Andeutung, wer ithm einen Namen zu geben: den Namen,
den es sich selbst nicht geben kann, den es wie eine Ahnung in seinen Ziigen
tragt, so wie der dimmernde Morgen die Ahnung des neuen Tages in sich
birgt —? Wer gibt ihm einen Namen?

11. ,1ch bin der Weg* (Joh 14, 6)
Christus. Er hat diesem Bild einen Namen gegeben. Er, das ,Bild des un-
bekannten Gottes“ (Kol 1, 15), das ,Abbild“ des Vaters (2 Kor 4, 4), das wahre

Urbild hat diesem uralten Bild der Menschen, in das hinein sich all die Sehn-
sucht und Erfahrung ihrer Herzen und ihrer Jahre gesammelt hat, seinen



82 Johannes B. Metz

Namen gegeben. Er deutet auf sich selbst, wenn er dieses Bild deutet: ,Ich
bin der rechte Hirt; ich kenne die Meinen und die Meinen kennen mich —
auf Grund dessen, dafl (wie Wikenhauser xadag hier iibersetzt) mich der Va-
ter kennt und ich den Vater kenne“ (Joh 10, 14). Christus deutet auf sich: Ich
bin der Hirte. Er, der Sohn der Menschen mitten unter Menschen weif$, dafl
der Himmel allein den Menschen nicht hiitet, dafl die Weiden des Himmels
viel zu hoch, zu fern, zu schicksallos, zu sublim sind f{iir den Menschen, den
Irrenden, den Dunklen, den Sterblichen, der ,,durch finstere Schluchten voll
Todesgefahr (Ps 23) zieht. Der Mensch braucht Erde, Boden unter den
FiRen, irdisches Geleit, Hinde, die ihn ans Herz nehmen konnen, wenn er
in die Dornen gerannt ist. Was helfen ihm die reinen himmlischen Hohen?
Was sind sie fiir seinen kleinen engen Geist, in dem gerade noch genug Ferne
entworfen ist, um den Himmel selbst in seinem unendlichen Abstand schmerz-
lich ermessen zu konnen. Wie ein unbestiegener Olymp erscheint ihm dieser
Himmel, von seiner Sehnsucht geahnt und doch nie erreicht, iiber tausend
irdische Straflen gesucht und doch nie gefunden, in vielen Nachten erhofft
und erweint und doch nie besessen. Er selbst bleibt je das Kind der Erde,
der Verlorene, der Lichtlose, der hilflos unverstanden Irrende auf den weide-
losen Wegen dieser Welt — tief unten bei den Tieren, nur wissender als sie
{mit den Fernen des Himmels namlich im Gewissen) und darum leidender,
sterblicher, irrender auf seinen Wegen, Was hilft ihm da die Wacht der rei-
nen schicksallosen Sterne des Himmels, wenn ithm doch keiner ins finstere
unerkannte Herz fallen kann? Er braucht einen Hirten seiner eigenen Wege,
seiner menschlichen Wege.

Das weifl Christus, das weifl seine Liebe, die uns hiiten und bergen will wie
ein wahrer Hirt. Und darum sagt sie uns: ,Ich bin der Weg“ (Joh 14, 6), euer
Weg, Weg in euren eigenen Schluchten und Verliefen, Weg auf eurer eigenen
Erde. Christus selbst will kein wegloser Hirte sein, der uns weidet wie ein
schicksalloser Stern iiber unseren abgriindigen Strafien; nein: er will uns
weiden auf unseren irdischen Auen, wo Gefahr wachst unter den Grasern des
Frithlings und die Wolfe im Winde heulen. ,Ich bin der Weg*, sagt er uns
und sagt darin: ich habe selbst euer Schicksal erlebt, ich kenne euch. Ich weif,
was ein Hirte sein mufi, denn ich weif}, was ,Weg*“ ist — sich nur finden und
besitzen konnen im Unterwegs, seine eigene Wahrheit, sein eigenes Licht und
Leben, seinen eigenen Himmel erwandern, erlaufen missen im Schicksal zwi-
schen Abend und Morgen, zwischen Dornen und Disteln, zwischen Irre und
Herberge, zwischen Leben und Tod. Homo Viator, ich kenne dich. Und mit
diesem innigen Erkennen hiite und weide ich dich deine eigenen Wege. —
So sagt er uns und er halt uns hin sein Kreuz, sein zerschlagenes Haupt, sein
eigenes Scheitern und Vergehen — diese Stigmata des Weges unserer bitteren
Erde. Ecce: der Hirt, erschlagen fiir uns auf unserer eigenen Weide.



»1ch bin der rechte Hirt« 83

Kann ich da noch langer bangen, dafl er der Hirt meiner Wege sei, meiner
irdischen Wege? Ist er nicht bei mir geblieben bis zum Letzten, bis zum
auflersten Auflen der einsamen Nacht des Todes? Hat er mich nicht erkannt,
mich, den Menschen mit dem sterblichen Herzen? Ist er nicht meine Wege mit
mir zu Ende gegangen, er, der getreue Hirt?

Aber wo endet mein Weg? Wo endet des Menschen Weg? Im Tod? Aber
ist der Tod noch Erde, letztes Wegstiick dieses Lebens, oder ist er nicht jene
hirtenlose Nacht zwischen Himmel und Erde, die alles zerstreut, den treuesten
Hiter schlagt, jede bergende Nahe des anderen Sterblichen verwehrt? Ist der
Tod nicht die unheimliche Nahe jener unermessenen Ferne, die in inneren
unsichtbaren Rdumen meines Herzens alle meine Wege begleitet (und die
alle meine Schritte so klein und doch so uniiberblickbar macht) und in die
hinein schliefllich ungehalten mein ganzes Dasein stiirzt? Ist das der Tod?
Und ist dieser Sturz noch Weg, Weg der Sterbenden? Er ist Weg und doch
nicht Weg, letzter einziger Schritt, in dem geheimnisvoll mein ganzes Schrei-
ten sich versammelt, letzte einzige Ferne zwischen Himmel und Erde, in die
alle geahnten und doch nie durchmessenen Fernen meines Daseins fallen.

Wer hiitet mich da? Wer kennt mich da? Wer ist mein Hirt in der letzten
Not dieses letzten einzigen Schrittes, dieser letzten einzigen Ferne eines letz-
ten einzigen Weges? Ist er da bei mir gewesen, der fur mich starb, der selbst
im Wunder seiner Liebe sterblich sein wollte, der selbst ein Weg sein wollte,
um alle mein Wege zu hiiten? Oder ist er nicht selbst zu frih, (fast mochte
man sagen) zu menschlich, zu irdisch, zu dies-seitig gestorben? Hat sein Auge
den Tod, dieses Zerstreutsein zwischen Himmel und Erde noch einmal be-
wacht, hoch einmal hell gemacht, noch einmal zusammengenommen und heim-
geleitet in eine letzte Geborgenheit, oder ist es nicht selbst gebrochen, ver-
gangen — weil auch er starb wie Menschen sterben, dies-seits, vor jener

weg- und weidelosen Ferne, die im Tode sich 6ffnet, und sind wir selbst nun -

nicht doch die Unbehiiteten, die hirtenlos zerstreuten in jener einzigen Nacht
eines einsamen, unerkannten, unverstandenen, todlichen Lebens, hirtenlose
Herde zwischen Himmel und Erde? Ach, wer kennt uns schon, wer hiitet uns
schon? Der Himmel ist viel zu ferne fiir uns und die Sterbenden sind viel zu
nahe fiir uns, fiir die im letzten Schritt noch eine Ferne bleibt, die uns unend-
lich tibersteigt. Wer hiitet uns? Wer hat uns erkannt in jenem letzten reinen
Ausgespanntsein zwischen Himmel und Erde? Wer gibt uns Licht fir diesen
Gang, darin wir selbst der reine Weg sind und die reine Ferne der einzige
Boden unter uns ist?

I11. ,Ich bin das Wort*
Wieder lesen wir in der Schrift: Ich bin der Hirt. Wieder blicken wir auf

Christus. Er aber schweigt. Er sagt nichts mehr. In diesem Schweigen aber
redet das einzige Wort, das er selbst ist, das Geheimnis seines eigenen ,Ich

-



84 Johannes B. Metz

bin —“; sein ,Sein“ redet selbst, denn es ist das fleischgewordene ewige
»Wort“, Es redet in jener Innigkeit, in der allein, wenn je ein Geheimnis,
das Geheimnis des Hirten ruhen mufl. Und in dieser beredten, von dem
einen Wort beredten Stille, darin Christus ganz und einzig er selbst und so
die offenbare Tiefe seines Geheimnisses ist, beginnt unser Herz langsam zu
verstehen, beginnt es ahnend zu erfassen, wie sehr es selbst hineingeborgen
ist in dieses einzige , Wort“, das man nur hort, wenn man schon urspriinglicher
zu ihm gehért (vgl. Joh 19,87: ,Jeder, der aus der Wabhrheit ist, hort aufl
meine Stimme*). Denn in ihm ist mitgesagt Gott und Mensch, Himmel und
Erde, Nihe und Ferne, und in ihm ist ausgelotet, ewig erkannt und ewig er-
hellt, ewig uberbriickt und ewig durchwandert der Abgrund zwischen beiden.
Das , Wort* hiltet, weidet in sich selbst diesen Abgrund. Und der Mensch, der
Wanderer, der Homo Viator zwischen Himmel und Erde ,geht nicht mehr
durch ein anderes zu einem anderen® (Augustinus), hirtenlos, geleitlos, weide-
los zwischen Himmel und Erde, Nihe und Ferne, im Ubergang verlassen von
beiden (denn beide sind hier plotzlich ,die anderen® und nirgends ist ein
heimischer Boden fiir diesen Ubergang), sondern er selbst, der Mensch und -
darum sein Weg zwischen Himmel und Erde, zwischen fern und nah (darin
er sich selbst sein Menschsein erwandert), ist hineingesagt in das ewige Licht
und Leben des einen Wortes, in dem der Vater die letzten unsagbaren Tiefen
seines gottlichen Wesens aussagt. In diesem Worte selbst ist der Mensch ent-
worfen und so in diesen innergdttlichen Entwurf hineingeborgen. Denn in
dem Aussagen des ewigen Wortes durch den ewigen Vater ist — als ewig
unbegreifliches Liebesgeheimnis — jenes Aus-sagen, jenes Heraus-sagen
Gottes aus sich selbst, sein Ausgang, seine Entduflerung ins Auflen des Nicht-
gottlichen mitgesagt; und in dieses Liebeswort der Entduflerung ist wiederum
der Mensch selbst mit hineingesagt, weil er jenes Wesen der reinen offenen
(ihn selbst unendlich iibersteigenden) Ferne zu Gott ist, das Gott sich selbst
ewig sagen mufl, wenn er sich schon in verschwenderischer Liebe im Worte
seiner innergottlichen Selbstaussage zugleich aus sich heraussagt!.

Der Mensch selbst also ist hineingesprochen und so hineingeborgen in das
ewige Wort, Und darum gehort jene letzte, nie verblassende Helle des

A Zu diesem Gedanken vergl. Karl Rahner, Gott in Fleisch und Blut: Wort
und Wahrheit 10 (1955) 887—893.— Zum theologiegerechten Verstindnis dieses Ge-
dankens (vom innertrinitarischen Entwurf des Menschen) mochte ich darauf hin-
weisen, dafl die Formulierung ,In der innergéttlichen Selbstaussage vom Vater ins
Wort sagt sich Gott zugleich aus sich selbst heraus (und sagt damit wiederum zugleich
den Menschen)® nicht heifit, daf Gott sich aus sich selbst heraussagt, dadurch daff
(dicendo) der Vater das ewige Wort sagt, sondern indem (dicens) er es sagt (sagt
Gott sich liebend aus sich selbst heraus . ..). — Uberdies bleibt zu beachten: dadurch,
daf der Mensch von sciner Geborgenheit in das trinitarische Geheimnis allein aus
der freien Selbstoffenbarung Gottes weifl und auch wissen kann, folgt nicht, dal

diese faktische Geborgenheit seines Wesens blofl duflerlich dekretistisch und nicht
auch sachlich innertrinitarisch begriindet sein konnte.




slch bin der rechte Hirt« 85

gegenseitigen Erkennens von Vater und Sohn in das menschliche Dasein hin-
ein: Ich selbst, der Mensch, bin der von Ewigkeit her Erkennbare und Er-
kannte, der im Lichte des ewigen Wortes Gehiitete; ich, der ich aus dem unbe-
greiflichen Geheimnis der gottlichen Liebe selbst zum Wort gehore, bin von
der bergenden Nihe dieses Wortes umfangen. Das Wort, der Logos selbst ist
mein Hirte (wie die Alten oft gesagt haben). ,Ich kenne dich®, sagt mir das
Wort, ,auf Grund dessen, das der Vater mich kennt und ich den Vater kenne®.
Darin bin ich erkannt — ins Herz hinein, in jene Tiefe, da ich in mir selbst die
Ferne zwischen Himmel und Erde bin. Und die Helle dieses Erkanntseins
bleibt bei mir, geleitet mich durch alle Fernen, durch alle Unterginge, in
allen Ubergdngen meines sterblichen Lebens im Tode, denn es birgt in sich
selbst jenes Weggenommensein in ein unendliche Ferne, in dem jedes mensch-
liche Dasein lebt. Es ist in seiner eigenen Helle die nahe Ferne und die ferne
Nihe, der Bogen, die Briicke, der Weg, ,der Inbegriff von allem, was im
Himmel und auf Erden ist“ (Eph 1, 10). So ist das Wort der grofle Hirte, in
sich selbst seine Menschenherde umfangend und sie iibersteigend in ihren
eigenen Himmel; so ist es unser ,Friede“ (Eph 2, 14) unser Geleit, in ihm
haben wir ,Zutritt zum Vater . . ., nicht als Fremdlinge und Giste, sondern
als Hausgenossen® (Eph 2,18 f).

IV. Bild und Wahrheit

Lasset uns zum Schlufl noch einmal zuriickblicken auf das Bild vom Hirten,
von dem wir unseren Ausgang nahmen. Sehen wir besser seine innere Ge-
rdumigkeit und Tiefe? Horen wir es deutlich sprechen? Der Hirt weidet die
Herde, und er weidet den Himmel und die Erde iiber ihr: erst so ist er der
verlaflliche Hirt, der bergend die Herde in seinen Schutz nimmt, so ist in ihm
innig alles beisammen im Geheimnis einer letzten Geborgenheit. Ist das aber
nicht wie ein fernes (aus sich selbst villig undeutbares) Echo, fast (wenn man
so sagen kann) wie ein Bildsakrament fiir jenes vielleicht letztlich innig-ein-
zige Geheimnis der Schrift: nicht allein im Jenseits des Himmels noch in der
Solidaritit der Erde, sondern einzig in jener Himmel und Erde bergenden
Wabhrheit des fleischgewordenen Wortes ist der Mensch wahrhaft um- .
hiitet —?2 Darum aber werden wir auch dieses Bild nicht verlieren. Alle Tech-
nik von Stadt und Land wird es uns nicht nehmen kénnen. Es war mit uns und

2 Man kdnnte einwenden, wir hitten mit all diesen Gedanken weit iiber das Bild
bei Johannes hinausgedacht. Das scheint uns nicht so. Bei Johannes haben alle Bilder
zumeist {auch) eine grofle innere Gerdumigkeit und umgreifende Transparenz.
(Vergl. ,Die johanneischen Bildreden® bei Wikenhauser, Das Evangelium
nach Johannes, Regensburg 1948, 111 {.). Sie beschworen immer das Eine und Ent-
scheidende, immer kommt bei Johannes irgendwie das Ganze ins Spiel (,Ichbin—*);
Paulus ist ihm darin verwandt {vergl. etwa Kol 1, 15—22; Eph 1,4f.; 1 Tim 3,
16 w. a.).



86 Jokannes B. Metz

es wird bei uns sein, bis wir keine Bilder mehr brauchen, sondern von An-
gesicht zu Angesicht erkennen, dafl der Logos unser wahrer Hirt ist, der uns
von Anbeginn gesammelt und geleitet hat in die ewige Weide des Vaters, da-
mit schlieflich ,Gott sei alles in allem“ (1 Kor 15, 28). ,Den Sohn habe ich
als Hirten erkannt®, betet ein alter Hymnus, ,,und so habe ich jetzt die Weide
des Vaters erhalten. Die furchtbaren Michte werde ich durchwandern, ohne
Schaden von ihnen zu leiden. Dank Dir werde ich gliicklicher Dich anblickend
den Hinterlistigen entfliehen. Lieder werde ich Dir dann anstimmen und mit
den heiligen Choren tanzen. O Logos des unerforschlichen Vaters, Dir sei
Ehre und Macht in Ewigkeit!“3,

3 Entnommen aus: Th. K. Kempf, Christus der Hirt (Rom 1942) 195,

Laus tibi sit,
o fidelis deus,

Qui numquam confundis
' in te confidentes,
sed eos magis glorificas.

Tu propugnaculum
adversus hostiles
incursatus et insidias,

Pastor noster
disruptor laquei,

Tu conservas qui timent te,
valde magnam dulcedinem,
deus indulgens.

Preis sei dir, du treuer Gott,

Der du niemals trigst die auf dich vertrauen, nein vielmehr sie verklarest!
Du bist die Bastei wider feindlichen Einbruch und Hinterhalt.

Du unser Hirte, Zerreifler des Strickes,

Dubewahrest die dich firchten, und gar grofie Sufligkeit, Gott, vergonnest du.

Analecta Hymnica, Bd. LIII, n. 58. Stropheneinteilung und Ubersetzung nach: Wolfram
von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt. Editionsband, Bern 1948,
S. 46/47.





