
»Ich bin der rechte Hirt« 

Von Dr. Johannes B. M e t z , Innsbruck 

/. Der Hirt • ein Urbild 

Laßt uns erst ein wenig von der Welt des Bildes sprechen, ehe wir nach- 
sinnen über das Bild vom Hirten. Es gibt doch wohl elementare Bilder, fast 
möchte man sagen erdentspringende Bilder, unmittelbare Bilder, Bilder, 
die wir finden und nicht erfinden, die uns anblicken, ehe wir sie in uns ent- 
worfen haben, als präsentierte sich in ihnen die Wahrheit selbst, Bilder, die 
uns mit ihrem Leuchten berühren, ehe wir sie erkannt haben; uralte Bilder, 
Bilder, die bleiben; die aus allen Untergängen neu erstehen, die durch kein 
menschliches Vergessen völlig versinken können, die nicht hinabrollen wie das 
Geröll des Tages die unsichtbaren Hänge der Zeit, urtümliche Bilder, zu 
denen die Gedanken des Menschen immer wieder zurückkehren in stets 
neuem definierendem Bemühen. Solche Bilder sind die Brücke über den Fluß, 
vielleicht der säende Bauer, das Kind in den Armen der Mutter, der däm- 
mernde Abend, das Gestade am Meer u. a. Es sind innige Bilder, die eine 
ganze Welt in sich versammeln, Bilder mit einer inneren Geräumigkeit und 
Tiefe, die sichtbar sich in ihnen verborgen hält. Und das macht das Bewegende 
und Erregende, das leise Rufende und Gemahnende in ihnen aus. Sie verlan- 
gen nach Deutung. 

Ein solches elementares, innig versammelndes Bild ist das Bild vom Hirten. 
Wir sagen: Der Hirt weidet. Was ist es aber, das er weidet, das er in seine 
Hut nimmt? Weidet er wirklich nur die Herde oder behütet er mehr? Auch 
den Weg? Und die Erde? Und den Himmel über der Erde? Oder alles zusam- 
men mit seinen alles überschauenden und alles in die Geborgenheit seines 
Blickes rufenden Augen? Wer vermöchte es zu sagen, wer vermöchte dieses 
Bild auszudeuten, auszuloten? Wer vermöchte ihm das Rätsel zu nehmen und 
ihm doch den Glanz des Großen und Einen zu belassen, das man nicht zer- 
stücken kann, wenn man's nicht zerstören will •? Wer vermöchte es zu be- 
freien aus seiner Andeutung, wer ihm einen Namen zu geben: den Namen, 
den es sich selbst nicht geben kann, den es wie eine Ahnung in seinen Zügen 
trägt, so wie der dämmernde Morgen die Ahnung des neuen Tages in sich 
birgt •? Wer gibt ihm einen Namen? 

//. •Ich bin der Weg" (Joh 14, 6) 

Christus. Er hat diesem Bild einen Namen gegeben. Er, das •Bild des un- 
bekannten Gottes" (Kol 1,15), das •Abbild" des Vaters (2 Kor 4,4),das wahre 
Urbild hat diesem uralten Bild der Menschen, in das hinein sich all die Sehn- 
sucht und Erfahrung ihrer Herzen und ihrer Jahre gesammelt hat, seinen 



82 Johannes B. Metz 

Namen gegeben. Er deutet auf sich selbst, wenn er dieses Bild deutet: •Ich 
bin der rechte Hirt; ich kenne die Meinen und die Meinen kennen mich • 
auf Grund dessen, daß (wie Wikenhauser möwg hier übersetzt) mich der Va- 
ter kennt und ich den Vater kenne" (Joh 10, 14). Christus deutet auf sich: Ich 
bin der Hirte. Er, der Sohn der Menschen mitten unter Menschen weiß, daß 
der Himmel allein den Menschen nicht hütet, daß die Weiden des Himmels 
viel zu hoch, zu fern, zu schicksallos, zu sublim sind für den Menschen, den 
Irrenden, den Dunklen, den Sterblichen, der •durch finstere Schluchten voll 
Todesgefahr" (Ps 23) zieht. Der Mensch braucht Erde, Boden unter den 
Füßen, irdisches Geleit, Hände, die ihn ans Herz nehmen können, wenn er 
in die Dornen gerannt ist. Was helfen ihm die reinen himmlischen Höhen? 
Was sind sie für seinen kleinen engen Geist, in dem gerade noch genug Ferne 
entworfen ist, um den Himmel selbst in seinem unendlichen Abstand schmerz- 
lich ermessen zu können. Wie ein unbestiegener Olymp erscheint ihm dieser 
Himmel, von seiner Sehnsucht geahnt und doch nie erreicht, über tausend 
irdische Straßen gesucht und doch nie gefunden, in vielen Nächten erhofft 
und erweint und doch nie besessen. Er selbst bleibt je das Kind der Erde, 
der Verlorene, der Lichtlose, der hilflos unverstanden Irrende auf den weide- 
losen Wegen dieser Welt • tief unten bei den Tieren, nur wissender als sie 
(mit den Fernen des Himmels nämlich im Gewissen) und darum leidender, 
sterblicher, irrender auf seinen Wegen. Was hilft ihm da die Wacht der rei- 
nen schicksallosen Sterne des Himmels, wenn ihm doch keiner ins finstere 
unerkannte Herz fallen kann? Er braucht einen Hirten seiner eigenen Wege, 
seiner menschlichen Wege. 

Das weiß Christus, das weiß seine Liebe, die uns hüten und bergen will wie 
ein wahrer Hirt. Und darum sagt sie uns: •Ich bin der Weg" (Joh 14, 6), euer 
Weg, Weg in euren eigenen Schluchten und Verließen, Weg auf eurer eigenen 
Erde. Christus selbst will kein wegloser Hirte sein, der uns weidet wie ein 
schicksalloser Stern über unseren abgründigen Straßen; nein: er will uns 
weiden auf unseren irdischen Auen, wo Gefahr wächst unter den Gräsern des 
Frühlings und die Wölfe im Winde heulen. •Ich bin der Weg", sagt er uns 
und sagt darin: ich habe selbst euer Schicksal erlebt, ich kenne euch. Ich weiß, 
was ein Hirte sein muß, denn ich weiß, was •Weg" ist • sich nur finden und 
besitzen können im Unterwegs, seine eigene Wahrheit, sein eigenes Licht und 
Leben, seinen eigenen Himmel erwandern, erlaufen müssen im Schicksal zwi- 
schen Abend und Morgen, zwischen Dornen und Disteln, zwischen Irre und 
Herberge, zwischen Leben und Tod. Homo Viator, ich kenne dich. Und mit 
diesem innigen Erkennen hüte und weide ich dich deine eigenen Wege. • 
So sagt er uns und er hält uns hin sein Kreuz, sein zerschlagenes Haupt, sein 
eigenes Scheitern und Vergehen • diese Stigmata des Weges unserer bitteren 
Erde. Ecce: der Hirt, erschlagen für uns auf unserer eigenen Weide. 



»Ich bin der rechte Hirt« 83 

Kann ich da noch länger bangen, daß er der Hirt meiner Wege sei, meiner 
irdischen Wege? Ist er nicht bei mir geblieben bis zum Letzten, bis zum 
äußersten Außen der einsamen Nacht des Todes? Hat er mich nicht erkannt, 
mich, den Menschen mit dem sterblichen Herzen? Ist er nicht meine Wege mit 
mir zu Ende gegangen, er, der getreue Hirt? 

Aber wo endet mein Weg? Wo endet des Menschen Weg? Im Tod? Aber 
ist der Tod noch Erde, letztes Wegstück dieses Lebens, oder ist er nicht jene 
hirtenlose Nacht zwischen Himmel und Erde, die alles zerstreut, den treuesten 
Hüter schlägt, jede bergende Nähe des anderen Sterblichen verwehrt? Ist der 
Tod nicht die unheimliche Nähe jener unermessenen Ferne, die in inneren 
unsichtbaren Räumen meines Herzens alle meine Wege begleitet (und die 
alle meine Schritte so klein und doch so unüberblickbar macht) und in die 
hinein schließlich ungehalten mein ganzes Dasein stürzt? Ist das der Tod? 
Und ist dieser Sturz noch Weg, Weg der Sterbenden? Er ist Weg und doch 
nicht Weg, letzter einziger Schritt, in dem geheimnisvoll mein ganzes Schrei- 
ten sich versammelt, letzte einzige Ferne zwischen Himmel und Erde, in die 
alle geahnten und doch nie durchmessenen Fernen meines Daseins fallen. 

Wer hütet mich da? Wer kennt mich da? Wer ist mein Hirt in der letzten 
Not dieses letzten einzigen Schrittes, dieser letzten einzigen Ferne eines letz- 
ten einzigen Weges? Ist er da bei mir gewesen, der für mich starb, der selbst 
im Wunder seiner Liebe sterblich sein wollte, der selbst ein Weg sein wollte, 
um alle mein Wege zu hüten? Oder ist er nicht selbst zu früh, (fast möchte 
man sagen) zu menschlich, zu irdisch, zu dies-seitig gestorben? Hat sein Auge 
den Tod, dieses Zerstreutsein zwischen Himmel und Erde noch einmal be- 
wacht, hoch einmal hell gemacht, noch einmal zusammengenommen und heim- 
geleitet in eine letzte Geborgenheit, oder ist es nicht selbst gebrochen, ver- 
gangen • weil auch er starb wie Menschen sterben, dies-seits, vor jener 
weg- und weidelosen Ferne, die im Tode sich öffnet, und sind wir selbst nun 
nicht doch die Unbehüteten, die hirtenlos zerstreuten in jener einzigen Nacht 
eines einsamen, unerkannten, unverstandenen, tödlichen Lebens, hirtenlose 
Herde zwischen Himmel und Erde? Ach, wer kennt uns schon, wer hütet uns 
schon? Der Himmel ist viel zu ferne für uns und die Sterbenden sind viel zu 
nahe für uns, für die im letzten Schritt noch eine Ferne bleibt, die uns unend- 
lich übersteigt. Wer hütet uns? Wer hat uns erkannt in jenem letzten reinen 
Ausgespanntsein zwischen Himmel und Erde? Wer gibt uns Licht für diesen 
Gang, darin wir selbst der reine Weg sind und die reine Ferne der einzige 
Boden unter uns ist? 

///. •Ich bin das Wort" 

Wieder lesen wir in der Schrift: Ich bin der Hirt. Wieder blicken wir auf 
Christus. Er aber schweigt. Er sagt nichts mehr. In diesem Schweigen aber 
redet das einzige Wort, das er selbst ist, das Geheimnis seines eigenen •Ich 



84 Johannes B. Metz 

bin •"; sein •Sein" redet selbst, denn es ist das fleischgewordene ewige 
•Wort". Es redet in jener Innigkeit, in der allein, wenn je ein Geheimnis, 
das Geheimnis des Hirten ruhen muß. Und in dieser beredten, von dem 
einen Wort beredten Stille, darin Christus ganz und einzig er selbst und so 
die offenbare Tiefe seines Geheimnisses ist, beginnt unser Herz langsam zu 
verstehen, beginnt es ahnend zu erfassen, wie sehr es selbst hineingeborgen 
ist in dieses einzige •Wort", das man nur hört, wenn man schon ursprünglicher 
zu ihm gehört (vgl. Joh 19,37: •Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört auf 
meine Stimme"). Denn in ihm ist mitgesagt Gott und Mensch, Himmel und 
Erde, Nähe und Ferne, und in ihm ist ausgelotet, ewig erkannt und ewig er- 
bellt, ewig überbrückt und ewig durchwandert der Abgrund zwischen beiden. 
Das •Wort" hütet, weidet in sich selbst diesen Abgrund. Und der Mensch, der 
Wanderer, der Homo Viator zwischen Himmel und Erde •geht nicht mehr 
durch ein anderes zu einem anderen" (Augustinus), hirtenlos, geleitlos, weide- 
los zwischen Himmel und Erde, Nähe und Ferne, im Übergang verlassen von 
beiden (denn beide sind hier plötzlich •die anderen" und nirgends ist ein 
heimischer Boden für diesen Übergang), sondern er selbst, der Mensch und 
darum sein Weg zwischen Himmel und Erde, zwischen fern und nah (darin 
er sich selbst sein Menschsein erwandert), ist hineingesagt in das ewige Licht 
und Leben des einen Wortes, in dem der Vater die letzten unsagbaren Tiefen 
seines göttlichen Wesens aussagt. In diesem Worte selbst ist der Mensch ent- 
worfen und so in diesen innergöttlichen Entwurf hineingeborgen. Denn in 
dem Aussagen des ewigen Wortes durch den ewigen Vater ist • als ewig 
unbegreifliches Liebesgeheimnis • jenes Aus-sagen, jenes Heraus-sagen 
Gottes aus sich selbst, sein Ausgang, seine Entäußerung ins Außen des Nicht- 
göttlichen mitgesagt; und in dieses Liebeswort der Entäußerung ist wiederum 
der Mensch selbst mit hineingesagt, weil er jenes Wesen der reinen offenen 
(ihn selbst unendlich übersteigenden) Ferne zu Gott ist, das Gott sich selbst 
ewig sagen muß, wenn er sich schon in verschwenderischer Liebe im Worte 
seiner innergöttlichen Selbstaussage zugleich aus sich heraussagt1. 

Der Mensch selbst also ist hineingesprochen und so hineingeborgen in das 
ewige Wort. Und darum gehört jene letzte,  nie  verblassende Helle des 

1 Zu diesem Gedanken vergl. Karl Rahner, Gott in fleisch und Blut: Wort 
und Wahrheit 10 (1955) 887•893. •Zum theologiegerechten Verständnis dieses Ge- 
dankens (vom innertrinitarischen Entwurf des Menschen) möchte ich darauf hin- 
weisen, daß die Formulierung •In der innergöttlichen Selbstaussage vom Vater ins 
Wort sagt sich Gott zugleich aus sich selbst heraus (und sagt damit wiederum zugleich 
den Menschen)" nicht heißt, daß Gott sich aus sich selbst heraussagt, dadurch daß 
(dicendo) der Vater das ewige Wort sagt, sondern indem (dicens) er es sagt (sagt 
Gott sich liebend aus sich selbst heraus ...). • Überdies bleibt zu beachten: dadurch, 
daß der Mensch von seiner Geborgenheit in das trinitarische Geheimnis allein aus 
der freien Selbstoffenbarung Gottes weiß und auch wissen kann, folgt nicht, daß 
diese faktische Geborgenheit seines Wesens bloß äußerlich dekretistisch und nicht 
auch sachlich innertrinitarisch begründet sein könnte. 



»Ick bin der rechte Hirt* 85 

gegenseitigen Erkennens von Vater und Sohn in das menschliche Dasein hin- 
ein: Ich selbst, der Mensch, bin der von Ewigkeit her Erkennbare und Er- 
kannte, der im Lichte des ewigen Wortes Gehütete; ich, der ich aus dem unbe- 
greiflichen Geheimnis der göttlichen Liebe selbst zum Wort gehöre, bin von 
der bergenden Nähe dieses Wortes umfangen. Das Wort, der Logos selbst ist 
mein Hirte (wie die Alten oft gesagt haben). •Ich kenne dich", sagt mir das 
Wort, •auf Grund dessen, das der Vater mich kennt und ich den Vater kenne". 
Darin bin ich erkannt • ins Herz hinein, in jene Tiefe, da ich in mir selbst die 
Ferne zwischen Himmel und Erde bin. Und die Helle dieses Erkanntseins 
bleibt bei mir, geleitet mich durch alle Fernen, durch alle Untergänge, in 
allen Übergängen meines sterblichen Lebens im Tode, denn es birgt in sich 
selbst jenes Weggenommensein in ein unendliche Ferne, in dem jedes mensch- 
liche Dasein lebt. Es ist in seiner eigenen Helle die nahe Ferne und die ferne 
Nähe, der Bogen, die Brücke, der Weg, •der Inbegriff von allem, was im 
Himmel und auf Erden ist" (Eph 1, 10). So ist das Wort der große Hirte, in 
sich selbst seine Menschenherde umfangend und sie übersteigend in ihren 
eigenen Himmel; so ist es unser •Friede" (Eph 2,14) unser Geleit, in ihm 
haben wir •Zutritt zum Vater ..., nicht als Fremdlinge und Gäste, sondern 
als Hausgenossen" (Eph 2,18 f). 

IV. Bild und Wahrheit 

Lasset uns zum Schluß noch einmal zurückblicken auf das Bild vom Hirten, 
von dem wir unseren Ausgang nahmen. Sehen wir besser seine innere Ge- 
räumigkeit und Tiefe? Hören wir es deutlich sprechen? Der Hirt weidet die 
Herde, und er weidet den Himmel und die Erde über ihr; erst so ist er der 
verläßliche Hirt, der bergend die Herde in seinen Schutz nimmt, so ist in ihm 
innig alles beisammen im Geheimnis einer letzten Geborgenheit. Ist das aber 
nicht wie ein fernes (aus sich selbst völlig undeutbares) Echo, fast (wenn man 
so sagen kann) wie ein Bildsakrament für jenes vielleicht letztlich innig-ein- 
zige Geheimnis der Schrift: nicht allein im Jenseits des Himmels noch in der 
Solidarität der Erde, sondern einzig in jener Himmel und Erde bergenden 
Wahrheit des fleischgewordenen Wortes ist der Mensch wahrhaft um- 
hütet •?2 Darum aber werden wir auch dieses Bild nicht verlieren. Alle Tech- 
nik von Stadt und Land wird es uns nicht nehmen können. Es war mit uns und 

2 Man könnte einwenden, wir hätten mit all diesen Gedanken weit über das Bild 
bei Johannes hinausgedacht. Das scheint uns nicht so. Bei Johannes haben alle Bilder 
zumeist (auch) eine große innere Geräumigkeit und umgreifende Transparenz. 
(Vergl. •Die johanneisdien Bildredena bei Wikenhauser, Das Evangelium 
nach Johannes, Regensburg 1948, 111 f.). Sie beschwören immer das Eine und Ent- 
scheidende, immer kommt bei Johannes irgendwie das Ganze insSpiel (•Ichbin•"); 
Paulus ist ihm darin verwandt (vergl. etwa Kol 1,15•22; Eph 1, 4 f.; 1 Tim 3, 
16 u.a.). 



86 Johannes B. Metz 

es wird bei uns sein, bis wir keine Bilder mehr brauchen, sondern von An- 
gesicht zu Angesicht erkennen, daß der Logos unser wahrer Hirt ist, der uns 
von Anbeginn gesammelt und geleitet hat in die ewige Weide des Vaters, da- 
mit schließlich •Gott sei alles in allem" (1 Kor 15, 28). •Den Sohn habe ich 
als Hirten erkannt", betet ein alter Hymnus, •und so habe ich jetzt die Weide 
des Vaters erhalten. Die furchtbaren Mächte werde ich durchwandern, ohne 
Schaden von ihnen zu leiden. Dank Dir werde ich glücklicher Dich anblickend 
den Hinterlistigen entfliehen. Lieder werde ich Dir dann anstimmen und mit 
den heiligen Chören tanzen. O Logos des unerforschlichen Vaters, Dir sei 
Ehre und Macht in Ewigkeit!"3. 

s Entnommen aus: Th. K. K e m p f , Christus der Hirt (Rom 1942) 195. 

Laus tibi sit, 
o fidelis deus, 

Qui numquam confundis 
in te confidentes, 

sed eos magis glorificas. 

Tu propugnaculum 
adversus hostiles 

incursatus et insidias. 

Pastor noster 
disruptor laquei, 

Tu conservas qui timent te, 
valde magnam dulcedinem, 

deus indulgens. 

Preis sei dir, du treuer Gott, 

Der du niemals trügst die auf dich vertrauen, nein vielmehr sie verklärest! 
Du bist die Bastei wider feindlichen Einbruch und Hinterhalt. 

Du unser Hirte, Zerreißer des Strickes, 

Du bewahrest die dich fürchten, und gar große Süßigkeit, Gott, vergönnest du. 

Analecta Hymnica, Bd. LIII, n. 58. Stropheneinteilung und Obersetzung nach: Wolfram 
von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt. Editionsband, Bern 1948, 
S. 46/47. 




