
Zeugen seiner Auferstehung 

Von August B r u n n e r S. J., München 

Gestehen wir es ein: die Auferstehungsberichte der Evangelien erscheinen uns 
enttäuschend. Wir hätten so gern gelesen, wie die Auferstehung vor sich ging. Aber 
davon erzählen die Evangelien nichts. Die Tatsache der Auferstehung wird klar 
und eindeutig verkündet: ja sie ist die Grundlage der Predigt der Apostel. Aber 
nie, auch nicht in den andern Schriften des Neuen Testamentes, wird eine Beschrei- 
bung des Vorgangs auch nur versucht. 

Zurückhaltend sind die gleichen Schriften auch in der Darstellung des Auf- 
erstandenen. Sie gehen nicht auf Einzelheiten ein, wie sie es etwa noch in ihrem 
Bericht über die Verklärung taten. Es wird offenbar nur das gesagt, was notwendig 
war, um die Apostel und durch sie uns von der Wirklichkeit des verklärten Herrn 
und von seiner Gegenwart in den Erscheinungen zu überzeugen. Dazu überliefern 
sie noch einiges, wie das plötzliche Dastehen und Verschwinden, das Eintreten bei 
verschlossenen Türen, das uns auf die neue Seinsweise des Auferstandenen, die nicht 
mehr den Bedingungen des irdischen Lebens unterworfen ist, hinweist. 

Und noch ein zweites: Der Herr erschien nur wenigen, •den von Gott im voraus 
erwählten Zeugen" (Apg 10,41), wie sie im Korintherbrief Kapitel 15 aufgezählt 
sind. Warum geschah dies so? Wäre es nicht überzeugender gewesen, der Herr 
hätte sich öffentlich gezeigt und dadurch sogar seine Feinde gezwungen, einzuge- 
stehen, daß sie ihm nichts hatten anhaben können und "daß er gegen sie im Recht 
war? Welch ein Triumph für den Herrn, und welch eine Strahlkraft für die Aus- 
breitung des Christentums! Statt dessen ruht unser Glaube auf dem Zeugnis der 
kleinen Schar derer, die allein den Auferstandenen selbst gesehen haben. Wieviel 
wirksamer, so meinen wir, wäre der andere Weg gewesen, der sich unmittelbar an 
die große Zahl gewandt hätte! 

Aber überlegen wir einmal, was die Auferstehung war und worin ihr eigent- 
licher Sinn lag. Dann werden wir auch wohl auf diese Fragen Antwort erhalten. 

1. 

Auferstehungsleib und Bild 

Mit der Auferstehung ist der Herr in eine völlig neue Seinsweise eingetreten. Die 
Auferstehung bedeutet nicht die Rückkehr ins bisherige irdische Leben. Das Grund- 
legende an ihr ist, daß die enge Verbindung Christi mit seinem Vater, die immer be- 
standen hat, sich nun auch auf den Zustand seiner Menschheit vollkommen auswirkt. 
Bis dahin war diese Auswirkung um der Erlösung willen aufgehalten gewesen. Der 
Herr hatte auf die Glorie verzichtet, die auch seiner Menschheit schon allein auf 
Grund ihrer Annahme durch die zweite Person der Dreifaltigkeit zustand. Er hatte 
diese Herrlichkeit nicht als einen Raub erachtet, an den er sich anklammern müßte 
(Phil 2, 6). Aus Liebe zu den Menschen wollte er vielmehr unter den Bedingungen 
sein Werk der Erlösung vollbringen, unter denen auch seine Brüder ihre Aufgabe 



88 August Brunner 

auf Erden lösen müssen. Sie aber hatten den göttlichen Glanz durch die Erbsünde 
verloren (Rom 3, 23). Darum verzichtete auch der Herr auf den viel herrlicheren 
Glanz, der ihm von Rechts wegen als Gottmensch zustand. 

Das Wesentliche an der Auferstehung ist somit die Verbindung der Menschheit 
Christi mit Gott in allen ihren Wirkungen. Die leibliche Auferstehung und Ver- 
klärung ist nur die Auswirkung davon. Der so mit Gott Verbundene war nicht von 
Natur zum Tod verurteilt. Freiwillig gab er sein Leben für seine Schafe hin, um es 
in der Auferstehung wieder an sich zu nehmen (Joh 10, 17). Aber jene Verbindung 
mit Gott ist für uns, die wir so fern von Gott sind und eine so unvollkommene Vor- 
stellung von ihm haben, ebenso unbegreiflich wie Gott selbst. Die Verklärung des 
Leibes ist uns näher, weil sie sich irgendwie noch mit bildlichen Vorstellungen ver- 
einen und darstellen läßt. Aber selbst der neue Zustand seines Leibes übersteigt 
alle unsere Vorstellungskraft doch so weit, daß die Heilige Schrift sich in keuscher 
Zurückhaltung zu keiner eigentlichen Beschreibung herbeiläßt. Was sich in Bildern, 
die dem irdischen Leben entnommen sind, doch nicht eigentlich darstellen läßt, das 
wollte sie dem Vorstellungsvermögen der einzelnen Menschen, der verschiedenen 
Zeiten und Kulturen überlassen, die sich nach Kräften bemühen würden, das Un- 
vorstellbare sich irgendwie vorzustellen, und die gerade in ihrem Versagen die 
Überschwenglichkeit des neuen Zustandes am eindringlichsten verspüren würden. 
Hätte die Heilige Schrift dagegen Einzelheiten des verklärten Leibes mitgeteilt, so 
hätte sie die Kirche für alle Zeiten auf etwas festgelegt, was dem Auszusprechen- 
den doch weit unterlegen geblieben wäre. Wenn schon von der Begnadung des Men- 
schen das Wort des hl. Paulus gilt: •Kein Auge hat es gesehen und kein Ohr ge- 
hört und in keines Menschen Herz ist es gedrungen, was Gott denen bereitet hat, 
die ihn lieben" (1 Kor 2, 9), um wieviel mehr von dem Erstgeborenen unter den 
Toten, dessen verklärter Zustand das Vorbild ist für den Zustand aller Erlösten im 
Himmel, der ja in nichts anderem besteht als in der innigsten Teilnahme an seiner 
Herrlichkeit. Tönt durch die scheinbar rein verneinenden und darum inhaltsleeren 
Worte des Apostels nicht etwas Neues hindurch und wird gerade in seiner Unsag- 
barkeit deutlicher und mächtiger ausgesagt als durch jeden Versuch einer eigentli- 
chen Beschreibung? So ist das Schweigen der Heiligen Schrift gleichsam der leere 
Raum, der sich für den Leser mit dem Ganz-Anderen des göttlichen Glanzes erfüllt. 

Man könnte dagegen sagen, das, was die Dogmen uns über das unsagbare Geheim- 
nis Gottes mitteilen, bleibe ebenfalls himmelweit hinter der Wirklichkeit zurück, die 
sie meinen. Also hätte es auch nichts ausgemacht, wenn die Auferstehung in unzu- 
länglichen Bildern beschrieben worden wäre. Aber die beiden Fälle sind ihrer Na- 
tur nach nicht gleich. Dem Bild sind sehr enge Grenzen gezogen; darum ist auch 
die Bindung durch das Bild sehr stark. Gewiß ist das Erfassen eines Bildes kein 
bloßes physikalisches Geschehen, sondern beruht auf einem Hinausgehen des Be- 
trachtenden über das bloße Stoffliche der Darstellung. Aber dieses Hinausgehen 
ist durch das Stoffliche gebunden und eingeengt. Das Geistige hingegen, wie es in den 
Dogmen befaßt wird, ist darin wohl so eingegrenzt, definiert, daß sich außerhalb der 
Definition die Wahrheit nicht findet. Aber der Raum innerhalb der Definition läßt 
sich bis ins Unendliche vertiefen. Man kann den Sinn und die Bedeutung eines Dog-' 



Zeugen seiner Auferstehung 89 

mas, ohne etwas an ihm zu ändern, immer besser begreifen, weil das Wort, die 
Sprache von allen sinnlichen Stützen, die unser Denken immer benötigt und die wir 
nie entbehren können, die geschmeidigste und dem Geistigen nächste ist. 

Das allein würde aber das Schweigen der Evangelisten noch nicht genügend er- 
klären. Viel wichtiger ist, daß die Heilige Schrift auf das äußere Bild des Herrn 
überhaupt keinen Wert legt. Nicht nur der Auferstandene wird nicht beschrieben; 
auch von Christus in seinem Erdenleben werden keine Angaben über sein Aussehen, 
seine Größe, den Klang seiner Stimme, die Farbe seiner Haare und ähnliches ge- 
macht. An sich hätte sich eine solche Beschreibung leicht geben lassen. Aber der 
Schwerpunkt des Geheimnisses Christi liegt nicht in diesen äußeren Dingen. War 
Gottes Sohn einmal Mensch geworden, so mußte er gewiß auch in seiner äußeren 
Erscheinung als ein Mensch erfunden werden (Phil 2,7). Aber das Entscheidende 
war doch, was sich in der Erscheinung und durch sie hindurch kundgab, seine mensch- 
liche Geistigkeit und das durch sie durchbrechende und zugleich sich verhüllende 
Geheimnis seiner Gottheit. 

Schon bei einem gewöhnlichen Menschen bleiben wir nicht beim Äußeren stehen, 
sondern sehen, ohne daß wir es merken, mehr oder weniger klar im Äußeren das 
Innere, das eigentlich Menschliche durchschimmern. Das Durchschimmernde macht 
erst das Eigentliche eines Menschen, seinen Charakter und seinen Wert aus und 
bestimmt unsere Stellungnahme zu ihm. Noch mehr war dies bei Christus der Fall. 
Die einmalige und unbeschreibliche Hoheit in Demut, die aus seiner ganzen Gestalt, 
aus ihrem Benehmen, aus ihren Worten und Taten durchleuchtete, war es, worauf 
es ankam. Dies sollte durch die Evangelien für alle Zeiten übermittelt werden und 
durfte nie in Vergessenheit geraten. Die Mitteilung vieler Einzelheiten hätte sich 
aber der Weitergabe des Wesentlichen eher hindernd in den Weg gestellt. Man 
hätte sich an diese Äußerlichkeiten gehängt und darüber leicht das Eigentliche ver- 
nachlässigt. Auf jeden Fall war es nicht sehr wichtig und sogar entbehrlich. Gewiß, 
die Menschwerdung hatte auch zum Ziel, das Göttliche ins Menschliche zu über- 
setzen, das Ganz-Andere für uns durch eine menschliche Gestalt irgendwie verständ- 
lich zu machen. Aber dafür genügte das Wissen um die Wahrheit und Wirklichkeit 
der menschlichen Natur Christi, wie sie im Evangelium Christi lebendig vor uns 
hintritt. Sie war da. um gleichsam auf seine Gottheit hin durchsichtig zu sein, weil 
unsere Augen für reine Geistigkeit stumpf sind. Sie sollte uns helfen, uns in das 
göttliche Geheimnis hineinnehmen und von ihm verwandeln zu lassen. Worauf es 
also an der menschlichen Gestalt Christi für uns ankommt, ist das, was seine mensch- 
liche Geistigkeit und durch sie seine Gottheit anzeigt und sichtbar macht, also seine 
Worte und Taten, sein Verhalten in den verschiedenen Lebenslagen. Gerade dar- 
über aber berichten die Evangelien, während sie über solche Einzelheiten der äuße- 
ren Erscheinung Christi, die nichts Menschlich-Geistiges ausstrahlen wie Größe, 
Farbe der Augen usw., einfach schweigen. Welche Vorstellungen vom Äußeren 
Christi das umwandelnde und heiligende Geschehen an uns begleiten, wird un- 
wichtig, so lange sie dieses weder hindern noch verfälschen. Am meisten gilt dies vom 
verklärten Christus, da, wie gesagt, noch die Unmöglichkeit hinzukommt, den neuen, 
unweltlichen Zustand überhaupt in Wort und Bild auch nur annähernd auszu- 
sprechen. 



90 August Brunner 

2. 

Die Umwandlung des Menschen 

Damit sind aber auch die Voraussetzungen geschaffen, um die zweite, schwierigere 
Frage zu beantworten, warum Gott für die Erlösung der Menschen den Weg über 
nur wenige Zeugen und über den Glauben gewählt hat, statt durch eine öffentliche 
und feierliche Kundgebung des Auferstandenen, die doch nach unserem menschlichen 
Urteil viel schneller und wirksamer zum Ziel geführt hätte, alle Welt von der 
Wahrheit seiner Lehre und seiner Göttlichkeit zu überzeugen. 

In Wirklichkeit wußte Gott, daß auf diesem Wege das Ziel nur verfehlt werden 
konnte. Gott sucht keinen Triumph, so wie unsere Rachsucht und unsere Recht- 
haberei ihn verlangen. Er braucht keine Selbstbestätigung durch seine Geschöpfe. 
Er ruht ewig unerschüttert in seinem eigenen Sein und in der vollkommenen Aner- 
kennung jeder der drei göttlichen Personen durch die beiden andern. Darum hat 
der Herr in seinem irdischen Leben die Versuchung des Teufels, durch äußeres 
Gepränge zu wirken, abgewiesen. 

Die Auferstehung ist eben keine bloße physikalische Tatsache. Sie ist viel mehr. 
Sie ist ein Heilsgeschehen. Unsretwillen ist der Herr Mensch geworden; darum ist 
er auch unsretwillen •zu unserer Rechtfertigung" (Rom 4,25), von den Toten auf- 
erstanden. Diese Rechtfertigung ist etwas, was den Menschen in seinem Innersten 
ergreifen und umwandeln soll, und zwar mit seiner freien Zustimmung; denn ohne 
die freie Zustimmung bliebe gerade dieses Innerste, der Kern seines Wesens, von 
der Umwandlung ausgeschlossen, und diese verfehlte ihren Sinn. Darum wollte 
Gott keine gewaltsame Unterwerfung, die den Gegner niederschlägt, ihn der Be- 
sinnung und der Freiheit beraubt. 

Eine innere Umwandlung muß der Freiheit Raum lassen. Schon die Wunder Jesu 
haben nicht alle Zuschauer bekehrt. Und der Herr selbst läßt im Gleichnis vom 
reichen Prasser und dem armen Lazarus Abraham sagen, daß, wer Moses und den 
Propheten keinen Glauben schenkt, sich auch dann nicht bekehren würde, wenn einer 
von den Toten auferstände (Lk 16,31). 

Die Erlösung, das eigentliche Werk Christi, mußte auf andere Weise am Men- 
schen vollzogen werden. Das Wesentliche daran war, daß er wie der Gottmensch 
wieder in eine innige Verbindung mit Gott käme. Die einstige Verklärung auch des 
Leibes würde dann ebenfalls die Auswirkung der neuen, übernatürlichen Gemein- 
schaft mit Gott sein. Gemeinschaft aber erfließt, das wissen wir aus dem Verkehr mit 
den Menschen, aus dem Einvernehmen, aus der persönlichen Hingabe. Mit Dingen 
kann man umgehen, ohne sich selbst einzusetzen. Es genügt, daß man ihre Natur 
so genau wie möglich kennt und sich in seinem Verhalten danach richtet. Dar- 
über hinaus ist die Gesinnung ohne Einfluß auf diesen Umgang. Das Ding kann ja 
davon gar nichts wissen. Sobald man aber Menschen nahe kommen will, tritt die 
Gesinnung, die Gemeinschaft des Denkens, Urteilens, Handelns und Fühlens, also 
Menschlich-Geistiges, in den Vordergrund. Und je inniger die Gemeinschaft wird, 
um so vorbehaltloser muß auch die Hingabe seiner selbst aus Liebe werden. So 
kommen wir auch Gott, der ja unendlich vollkommener personhaft ist als der 
Mensch, nur auf dem Wege dieser Hingabe nahe. Gerade dies sollte uns die Mensch- 



Zeugen seiner Auferstehung 91 

werdung offenbaren. Dazu sollte uns am Leben des Gottmenschen kund werden, 
mit welchen Gesinnungen wir uns Gott nahen müssen, um hoffen zu können, mit ihm 
in Übereinstimmung zu stehen, seinem Herzen nahe zu sein. Bis dahin hatte die 
Menschheit in diesem Punkt in den gröbsten Irrtümern gelebt, und kaum einer 
außerhalb der geoffenbarten Religion hatte geahnt, daß nur die selbstlose Hin- 
gabe des eigenen Herzens den Weg zu Gott eröffne. 

Und noch ein weiteres: die Hingabe des Herzens an Gott ist durch den in 
Menschengestalt erschienenen Sohn Gottes leichter geworden. Einem unsichtbaren 
Gott von ganzem Herzen entgegenzustreben und sich selbst über dieser Liebe zu 
vergessen, ging über die Kräfte des sündigen Menschen und seiner stumpf gewor- 
denen Geistigkeit. In Christus konnte er aber Gott auf echt menschliche Weise lieb- 
gewinnen und von ganzem Herzen angehören. In dieser durch die Gnade möglich 
gewordenen Hingabe verwirklicht sich die innere Umwandlung des Menschen, die 
dereinst auch die Verklärung des Leibes zur Folge haben wird. 

Wenn die Erlösung aber eine solche Kraft ist, die den Menschen in seinem Inner- 
sten verwandelt, dann kann sie auch nur auf dem gleichen Wege weitergegeben 
werden und durch alle Jahrhunderte hindurch zur Wirkung kommen, auf dem sie 
im Gottmenschen zu uns kam, d. h. die Erlösung mußte nach dem Beispiel Christi 
durch Menschen an die Menschen herangetragen werden. Wie aus seiner heiligen 
Menschheit die verhüllte Herrlichkeit Gottes erstrahlte und die Menschen erfaßte, 
so sollte und konnte diese Herrlichkeit fortan nur von solchen Menschen in die Welt 
hineinstrahlen, die ganz von der Liebe Gottes erfaßt, nur für ihn und aus ihm leben 
und so gleichsam zu einem zweiten Christus geworden sind. Nur sie konnten Trä- 
ger der göttlichen Kraft werden, die eine lebendige Kraft ist und nicht eine tote 
wie in den Dingen. An ihnen, an ihrem Tun und Handeln und Verzichten würde 
die unsichtbare Gotteskraft der Erlösung in der Welt sichtbar, durch Menschen, die 
mit umgewandelten Herzen der Welt gegenübertreten und die aus Beweggründen 
handeln, welche der natürliche Mensch nicht versteht. Nur so wird dieser aufmerk- 
sam und fragt sich, welche Macht da wohl am Werke sei, daß dieser Mensch ver- 
schmähen kann, wonach die ganze Welt giert, und daß er mit Freuden erträgt, 
wovor alle Welt die Flucht ergreift. Schon früh ist diese Erfahrung in dem Satz aus- 
gesprochen worden: Sanguis martyrum, semen Christianorum, das Blut der Mär- 
tyrer wirkt als Samen für neue Christen. Märtyrer, das heißt aber in der Ur- 
bedeutung: Zeuge. Die innere Verwandlung durch den Anschluß an Christus wird 
nirgendwo so sichtbar wie in dem Opfer des Lebens rein um der Wahrheit und um 
der Liebe willen, da, wo alle weltlichen Beweggründe zur Verleugnung raten. 

So erfassen wir langsam den Weg der göttlichen Ratschläge. Nur durch seine 
unsterbliche Seele reicht der Mensch, und hier auf Erden der Mensch allein, bis an 
jene unsichtbaren Bereiche heran, wo das Heilsgeschehen seiner Natur nach be- 
heimatet ist, wo auch das Wesentliche der Auferstehung sich abspielt, wo Christus 
ist, der Verklärte, der ewig lebt, um für uns einzutreten (Hebr 7,25). Nur durch 
Gemeinschaft mit ihm werden wir des Heils teilhaftig. 

Die Macht der Auferstandenen ist eine geistig-göttliche. Darum trifft sie auch 
im Menschen zuerst das Personhaft-Geistige und strahlt von da aus in seinen Leib 
und durch ihn hindurch in die Welt aus. Der Geist aber wird durch Geist ange- 



92 August Brunner 

sprochen. Also normalerweise durch einen Menschen, der durch seine lebendige 
Überzeugung geistige Kraft ausstrahlt und mitteilt. Durch die Menschwerdung sei- 
nes Sohnes hat sich auch Gott • bis auf wunderbare Ausnahmefälle, die immer in 
seiner Macht bleiben • an diesen menschlichen Weg gebunden. Selbst die Erlösung 
und die endgültige Offenbarung sollten von einem Menschen ausgehen, eben vom 
Gottmenschen. Und so bleibt es bis an das Ende der Welt. Nur überzeugte und 
verwandelte Menschen konnten und können kraft ihrer Vereinigung mit Christus, 
als Glieder seines mystischen Leibes, den Glauben an seine Auferstehung durch die 
Jahrhunderte weitertragen, so daß Auferstehung und Erlösung nicht zu bloßen 
geschichtlichen Tatsachen herabsinken, die endgültig vorbei und tot sind, sondern 
eine lebendige und jederzeit gegenwärtige Kraft der Verwandlung bleiben. 

Damit wird aber der Glaube an die Auferstehung zu etwas anderem als zu einem 
kalten und uninteressierten Fürwahrhalten. Er ist mehr und fordert darum mehr 
und ist deswegen auch schwerer. Wir wundern uns zuweilen über die Langsamkeit 
der Jünger, an die Auferstehung zu glauben. Wir können ihre Zweifel und Schwie- 
rigkeiten kaum verstehen. Nach all dem, was sie zusammen mit Christus erlebt 
hatten, so meinen wir, hätte ihnen die Auferstehung als selbstverständlich, zum 
mindesten aber als glaubhaft vorkommen müssen. Wir begreifen nicht, daß sie den 
gewaltigsten Einbruch der göttlichen Macht in diese Welt erlebt haben, einen Ein- 
bruch, wie er seit der Schöpfung nie geschehen war, noch sich bis zum Ende der Welt 
wiederholen wird. Die Wirklichkeit eines solchen Geschehens bejahen und anneh- 
men, bedeutete für die Jünger die Umkehrung des Grundlegendsten, das Umlernen 
nämlich der Erfahrung, was es heißt, daß etwas wirklich ist. Für gewöhnlich gilt 
uns als eigentlich und wahrhaft wirklich, was wir sehen und mit Händen greifen 
können. Danach richten wir uns in unserem Verhalten, wenn auch unsere Worte 
anders klingen. Nun aber war diese Wirklichkeit durchbrochen von einer geheim- 
nisvollen Macht, für die jene Schranke, die für alle irdischen Mächte unübersteig- 
bar ist, kein Hindernis bedeutet. Hier enthüllte sich eine Wirklichkeit, an der ge- 
messen alles Innerweltliche gespenstisch unwirklich wird. Die Wertmaßstäbe des 
natürlichen Menschen waren umgeworfen. Vor den Jüngern stand der, welcher als 
erster die Schwelle des Todes überschritten hatte, den aber der Tod nicht wie alle 
andern hatte festhalten können. Er, den sie noch vor ein paar Tagen am Kreuz 
hatten sterben sehen, war zurückgekehrt, nicht um wieder für kurze Zeit in das 
gleiche irdische Leben und seine Bedingungen einzutreten, sondern erfüllt von 
einem andern, geheimnisvollen Leben. 

Im Geist und im Gemüt der Jünger mußte eine Erschütterung vor sich gehen, die 
sich nur mit den Wirkungen eines Erdbebens vergleichen läßt. Was bisher das 
Festeste und Zuverlässigste gewesen war • eben dies, daß, wer tot ist, tot ist und 
fertig •, das war wie der Erdboden plötzlich in Bewegung geraten. Nicht umsonst 
kommen uns die Jünger nach den Berichten der Evangelien über die Auferstehung 
zunächst wie verstört vor. Sie brauchten Zeit, sie brauchten vor allem die wieder- 
holten Erscheinungen des Auferstandenen, um einigermaßen die Fassung wiederzu- 
gewinnen und dem Ungeheuren gewachsen zu sein. Eine Macht hatte sich da er- 
wiesen, •die Macht seiner Auferstehung" (Phil 3,10), die in scheinbarer Ohnmacht 
allen andern Mächten, auch der furchtbaren und unüberwindlichen Macht des Todes 



Zeugen seiner Auferstehung 93 

überlegen war. Das Wort des Herrn: •Seid voller Zuversidit! Ich habe die Welt 
besiegt!"( Joh 16,33), hatte sich auf eine ganz unerwartete Weise in Herrlichkeit 
bewährt. Angesichts dieses Ereignisses mußte sich die ganze Welt der Jünger ver- 
wandeln. Die scheinbar so furchtbaren Weltmächte waren in ihrer Ohnmacht ent- 
larvt. Die Macht Gottes aber, die in der Welt so wenig beachtet wird und kaum 
zählt, hatte sich als die einzige wirkliche Macht bewährt. Die Macht aller irdischen 
Mächte erlischt an der Schwelle des Todes. Die Macht Gottes aber zeigt sich erst 
jenseits dieser Schwelle in ihrem vollen Glanz. 

Wer dies erlebt hat, für den ist die Welt nicht mehr, was sie bisher gewesen war, 
darf es nicht mehr sein. Er steht anders als die andern Menschen vor der Wirklichkeit 
und mißt sie mit andern Maßstäben. An der Neuheit dieser Einstellung und des Ver- 
haltens erkennt die Welt, daß eine geheimnisvolle Macht von jenseits der Welt her 
am Wirken ist. Wahrhaft von der Tatsache der Auferstehung überzeugt sein, be- 
deutet also, einem Ungeheuerlichen und Aufwühlenden Einlaß in das eigene Leben 
gewähren. Es wird verlangt, daß man die Weltmächte nicht mehr fürchtet, und daß 
man die Forderungen des neuen Lebens über alle irdischen Güter setzt und dafür zu 
jedem Opfer, auch dem Opfer des Lebens, bereit sei. Es wird dem Menschen zuge- 
mutet, aus dieser Überzeugung Tag um Tag der Welt zu begegnen und sich anders 
als sie zu entscheiden, so daß man in ihren Augen zum Toren wird, der an etwas 
glaubt, was kein Mensch sieht noch ergreifen kann. Gegen allen Augenschein muß 
die Kraft und die Herrlichkeit des Auferstandenen für den Gläubigen so wirklich 
werden wie die Dinge, die die Welt allein für wirklich hält. Wie sollte da das 
gebrechliche Gefäß, das der Mensch ist, nicht erzittern, wenn an ihn der Anruf er- 
geht, den Überschwang der göttlichen Macht in die Welt hineinzutragen! Aber im 
Mißverhältnis wird erst sichtbar, daß die Kraft von Gott kommt und nicht von 
uns (2 Kor 4,7). 

Wer so glaubt, der ist ein wahrer Zeuge der Auferstehung. Und nur auf diese 
Weise kann das menschlich Unglaubhafte der göttlichen Tat glaubhaft werden, in 
der Umwandlung, die sie am Menschen vollzieht. Darum kann die Auferstehung 
nur durch Menschen in alle Jahrhunderte hineinwirken, durch Menschen, die von 
ihrer Macht erfaßt, zu neuen Menschen wurden. Nur so ist und bleibt die Auf- 
erstehung eine gegenwärtige und lebendige Tatsache, lebendig und gegenwärtig 
wie Gott selbst. Christ sein und Zeuge der Auferstehung sein, ist ein und dasselbe. 
Wie sollte auch das ungeheuerste Ereignis der Geschichte um einen geringeren 
Preis der Welt glaubhaft dargestellt werden? Wenn die Auferstehung das ist, was 
die christliche Lehre von ihr behauptet, der Einbruch des Ewigen in diese Weltzeit, 
dann mußte sie sich bewähren nicht in den scheinbaren Großtaten von Schaustel- 
lungen in der Natur, sondern am Schwierigsten was es gibt, in der Verwandlung 
des Menschen. 

E* liegt also in der Natur der Sache, daß Gott das Werk seines Sohnes wenigen 
Zeugen anvertraut hat, Menschen, die von der Wahrheit der Auferstehung ganz 
erfüllt, ihre Kraft weiterstrahlen in andere und diese wiederum zu Zeugen des 
Geheimnisses machen. Immer wieder muß sich durch das Leben der im Glauben an 
den Auferstandenen Umgewandelten die Überlegenheit der scheinbaren Ohnmacht 
des Göttlichen über die scheinbare Übermacht des Innerweltlichen bewähren. Das 



94 Karl Rahner 

ruft den Menschen ganz, von seiner innersten Mitte her, an, und bedarf aller seiner 
Kräfte, ja mehr als der Kräfte, die er aus sich selbst besitzt. 

Da es Christus nur auf diese erlösende Umwandlung der Menschen ankam, da sie 
allein der Sinn seines Lebens und seiner Auferstehung war, darum beschritt er zur 
Erhaltung und Förderung seines Werkes den Weg des Zeugnisses und des Glau- 
bens. Es lag ihm nicht daran, seine Feinde durch einen irdischen Triumph bloßzu- 
stellen. Er wollte aus der Auferstehung keine Schaustellung für die große Menge 
machen. Er wandte sich vielmehr an jeden einzelnen persönlich, an seine Freiheit 
und an seine Hingabefähigkeit. 

Durch Zeugen wirkt die Auferstehung weiter bis an das Ende der Weltzeit. Aber 
sie wirkt nicht wie der Bericht von einem Ereignis, das der Vergangenheit angehört 
und das man durch möglichst farbige Beschreibungen der Einzelheiten zu einem 
dürftigen Leben für einen Augenblick zu erwecken sucht. Sie wirkt durch den Erweis 
von Geist und Kraft (1 Kor 2,4). Dieser Erweis ist der Christ als Zeuge. 

Die Kirche als Ort der Geistsendung 

Von Karl R a h n e r   S. J., Innsbruck 

Ostern und Pfingsten sind die beiden Feste unseres Kirchenjahres, die in aposto- 
lische Zeiten zurückreichen, wie und weil sie schon zum Synagogenjahr gehörten, 
dort allerdings mit einem andern Inhalt. Ostern und Pfingsten waren in den ur- 
kirchlichen Zeiten nicht eigentlich zwei Feste oder gar zwei •Festkreise" getrennt 
für sich, sondern Pfingsten ist das Ende von Ostern. Ostern ist die doxa des Erlösers 
Christi, die Herrlichkeit, die seine Erhöhung an das Kreuz und an die Rechte des 
Vaters in einer Einheit umgreift. Pfingsten ist die Erscheinung jener Tatsache, von 
der der Herr bei Johannes spricht: •Wenn einer dürstet, der komme zu mir; und 
es trinke, wer glaubet an mich. Denn so spricht die Schrift: Ströme lebendigen Was- 
sers werden aus seinem (des Messias) Innern strömen." Und Johannes fügt hinzu: 
•Noch war kein Geist, weil Jesus noch nicht verherrlicht war." Und ein andermal: 
•Es ist gut, daß ich hingehe, denn wenn ich nicht hinginge, kann der Beistand nicht 
kommen." Aus Tod und Auferstehung, die den Herrn aus der Welt hinweggehen 
lassen, stammt also der Geist; er ist nicht, wenn Jesus nicht verherrlicht ist. Er wird 
nur ausgegossen, wenn Jesus durch seinen Tod die Welt und ihren Fürsten über- 
wunden hat. Am Kreuz fließen aus seiner durchbohrten Seite Wasser und Blut zum 
Zeichen dafür, daß das lebendige Wasser des Geistes, das emporspringt zum ewi- 
gen Leben und als Strom aus dem Innern des Messias fließen soll, nur aus dem •Ver- 
herrlichten", Gekreuzigten stammt, nur in Wasser und Blut kommt. Weil Ostern, 
d. h. Tod und Auferstehung war, darum ist Pfingsten, und Pfingsten ist nur das 
Ereignis, auf das alle Osterereignisse mit innerer Teleologie hinstreben, um in ihm 
ihre Erfüllung zu finden. 




