Zeugen seiner Auferstehung

Von August Brunner S. J., Miinchen

Gestehen wir es ein: die Auferstehungsberichte der Evangelien erscheinen uns
enttauschend. Wir hétten so gern gelesen, wie die Auferstehung vor sich ging. Aber
davon erzihlen die Evangelien nichts. Die Tatsache der Auferstehung wird klar
und eindeutig verkiindet: ja sie ist die Grundlage der Predigt der Apostel. Aber
nie, auch nicht in den andern Schriften des Neuen Testamentes, wird eine Beschrei-
bung des Vorgangs auch nur versucht.

Zuriickhaltend sind die gleichen Schriften auch in der Darstellung des Auf-
erstandenen. Sie gehen nicht auf Einzelheiten ein, wie sie es etwa noch in ihrem
Bericht iiber die Verklidrung taten. Es wird offenbar nur das gesagt, was notwendig
war, um die Apostel und durch sie uns von der Wirklichkeit des verkliarten Herrn
und von seiner Gegenwart in den Erscheinungen zu iiberzeugen. Dazu iiberliefern
sie noch einiges, wie das plétzliche Dastehen und Verschwinden, das Eintreten bei
verschlossenen Tiiren, das uns auf die neue Seinsweise des Auferstandenen, die nicht
mehr den Bedingungen des irdischen Lebens unterworfen ist, hinweist.

Und noch ein zweites: Der Herr erschien nur wenigen, ,den von Gott im voraus
erwahlten Zeugen® (Apg 10, 41), wie sie im Korintherbrief Kapitel 15 aufgezihlt
sind. Warum geschah dies so? Wire es nicht ilberzeugender gewesen, der Herr
hatte sich 6ffentlich gezeigt und dadurch sogar seine Feinde gezwungen, einzuge-
stehen, daf sie ihm nichts hatten anhaben kénnen und dal er gegen sie im Recht
war? Welch ein Triumph fir den Herrn, und welch eine Strahlkraft fiir die Aus-
breitung des Christentums! Statt dessen ruht unser Glaube auf dem Zeugnis der
kleinen Schar derer, die allein den Auferstandenen selbst gesehen haben. Wieviel
wirksamer, so meinen wir, wire der andere Weg gewesen, der sich unmittelbar an
die grofle Zahl gewandt hitte!

Aber iberlegen wir einmal, was die Auferstehung war und worin ihr eigent-
licher Sinn lag. Dann werden wir auch wohl auf diese Fragen Antwort erhalten.

1.
Auferstehungsleib und Bild

Mit der Auferstehung ist der Herr in eine véllig neue Seinsweise eingetreten. Die
Auferstehung bedeutet nicht die Riickkehr ins bisherige irdische Leben. Das Grund-
legende an ihr ist, dafl die enge Verbindung Christi mit seinem Vater, die immer be-
standen hat, sich nun auch auf den Zustand seiner Menschheit vollkommen auswirkt.
Bis dahin war diese Auswirkung um der Erlésung willen aufgehalten gewesen. Der
Herr hatte auf die Glorie verzichtet, die auch seiner Menschheit schon allein auf
Grund ihrer Annahme durch die zweite Person der Dreifaltigkeit zustand. Er hatte
diese Herrlichkeit nicht als einen Raub erachtet, an den er sich anklammern miifite
(Phil 2, 6). Aus Liebe zu den Menschen wollte er vielmehr unter den Bedingungen
sein Werk der Erlésung vollbringen, unter denen auch seine Briider ihre Aufgabe



88 August Brunner

auf Erden 1sen miissen. Sie aber hatten den gottlichen Glanz durch die Erbsiinde
verloren (R6m 3, 23). Darum verzichtete auch der Herr auf den viel herrlicheren
Glanz, der ihm von Rechts wegen als Gottmensch zustand.

Das Wesentliche an der Auferstehung ist somit die Verbindung der Menschheit
Christi mit Gott in allen ihren Wirkungen. Die leibliche Auferstehung und Ver-
klarung ist nur die Auswirkung davon. Der so mit Gott Verbundene war nicht von
Natur zum Tod verurteilt. Freiwillig gab er sein Leben fiir seine Schafe hin, um es
in der Auferstehung wieder an sich zu nehmen (Joh 10, 17). Aber jene Verbindung
mit Gott ist fiir uns, die wir so fern von Gott sind und eine so unvollkommene Vor-
stellung von ihm haben, ebenso unbegreiflich wie Gott selbst. Die Verklarung des
Leibes ist uns ndher, weil sie sich irgendwie noch mit bildlichen Vorstellungen ver-
einen und darstellen 148t. Aber selbst der neue Zustand seines Leibes tibersteigt
alle unsere Vorstellungskraft doch so weit, dafl die Heilige Schrift sich in keuscher
Zuriickhaltung zu keiner eigentlichen Beschreibung herbeilafit. Was sich in Bildern,
die dem irdischen Leben entnommen sind, doch nicht eigentlich darstellen 14fit, das
wollte sie dem Vorstellungsvermigen der einzelnen Menschen, der verschiedenen
Zeiten und Kulturen iberlassen, die sich nach Kriften bemiithen wiirden, das Un-
vorstellbare sich irgendwie vorzustellen, und die gerade in ihrem Versagen die
Uberschwenglichkeit des neuen Zustandes am eindringlichsten verspiiren wiirden.
Hatte die Heilige Schrift dagegen Einzelheiten des verklirten Leibes mitgeteilt, so
hitte sie die Kirche fiir alle Zeiten auf etwas festgelegt, was dem Auszusprechen-
den doch weit unterlegen geblieben wire. Wenn schon von der Begnadung des Men-
schen das Wort des hl. Paulus gilt: ,Kein Auge hat es gesehen und kein Ohr ge-
hort und in keines Menschen Herz ist es gedrungen, was Gott denen bereitet hat,
die ihn lieben“ (1 Kor 2, 9), um wieviel mehr von dem Erstgeborenen unter den
Toten, dessen verkldrter Zustand das Vorbild ist fiir den Zustand aller Erlésten im
Himmel, der ja in nichts anderem besteht als in der innigsten Teilnahme an seiner
Herrlichkeit. Tont durch die scheinbar rein verneinenden und darum inhaltsleeren
Worte des Apostels nicht etwas Neues hindurch und wird gerade in seiner Unsag-
barkeit deutlicher und machtiger ausgesagt als durch jeden Versuch einer eigentli-
chen Beschreibung? So ist das Schweigen der Heiligen Schrift gleichsam der leere
Raum, der sich fir den Leser mit dem Ganz-Anderen des gottlichen Glanzes erfillt,

Man konnte dagegen sagen, das, was die Dogmen uns iiber das unsagbare Geheim-
nis Gottes mitteilen, bleibe ebenfalls himmelweit hinter der Wirklichkeit zuriick, die
sie meinen. Also hétte es auch nichts ausgemacht, wenn die Auferstehung in unzu-
langlichen Bildern beschrieben worden wire. Aber die beiden Fille sind ihrer Na-
tur nach nicht gleich. Dem Bild sind sehr enge Grenzen gezogen; darum ist auch
die Bindung durch das Bild sehr stark. Gewif} ist das Erfassen eines Bildes kein
blofles physikalisches Geschehen, sondern beruht auf einem Hinausgehen des Be-
trachtenden iiber das blofle Stoffliche der Darstellung. Aber dieses Hinausgehen
ist durch das Stoffliche gebunden und eingeengt. Das Geistige hingegen, wie es in den
Dogmen befafit wird, ist darin wohl so eingegrenzt, definiert, daff sich aufierhalb der
Definition die Wahrheit nicht findet. Aber der Raum innerhalb der Definition 1aft
sich bis ins Unendliche vertiefen. Man kann den Sinn und die Bedeutung eines Dog-



Zeugen seiner Auferstehung 89

mas, ohne etwas an ihm zu dndern, immer besser begreifen, weil das Wort, die
Sprache von allen sinnlichen Stiitzen, die unser Denken immer benétigt und die wir
nie entbehren kénnen, die geschmeidigste und dem Geistigen nichste ist.

" Das allein wiirde aber das Schweigen der Evangelisten noch nicht geniigend er-
kliren. Viel wichtiger ist, daf die Heilige Schrift auf das duflere Bild des Herrn
iberhaupt keinen Wert legt. Nicht nur der Auferstandene wird nicht beschrieben;
auch von Christus in seinem Erdenleben werden keine Angaben iiber sein Aussehen,
seine Grofle, den Klang seiner Stimme, die Farbe seiner Haare und ahnliches ge-
macht. An sich hitte sich eine solche Beschreibung leicht geben lassen. Aber der
Schwerpunkt des Geheimnisses Christi liegt nicht in diesen dufleren Dingen. War
Gottes Sohn einmal Mensch geworden, so mufite er gewifl auch in seiner dufleren
Erscheinung als ein Mensch erfunden werden (Phil 2,7). Aber das Entscheidende
war doch, was sich in der Erscheinung und durch sie hindurch kundgab, seine mensch-
liche Geistigkeit und das durch sie durchbrechende und zugleich sich verhiillende
Geheimnis seiner Gottheit.

Schon bei einem gewohnlichen Menschen bleiben wir nicht beim Auvfleren stehen,
sondern sehen, ohne dafl wir es merken, mehr oder weniger klar im Aufleren das
Innere, das eigentlich Menschliche durchschimmern. Das Durchschimmernde macht
erst das Eigentliche eines Menschen, seinen Charakter und seinen Wert aus und
bestimmt unsere Stellungnahme zu ihm. Noch mehr war dies bei Christus der Fall.
Die einmalige und unbeschreibliche Hoheit in Demut, die aus seiner ganzen Gestalt,
ans ihrem Benchmen, aus ihren Worten und Taten durchleuchtete, war es, worauf
es ankam. Dies sollte durch die Evangelien fiir alle Zeiten iibermittelt werden und
durfte nie in Vergessenheit geraten. Die Mitteilung vieler Einzelheiten hitte sich
aber der Weitergabe des Wesentlichen eber hindernd in den Weg gestellt. Man
hitte sich an diese Aufierlichkeiten gehdngt und dariiber leicht das Eigentliche ver-
nachlissigt. Auf jeden Fall war es nicht sehr wichtig und sogar entbehrlich. Gewif,
die Menschwerdung hatte auch zum Ziel, das Géttliche ins Menschliche zu iiber-
setzen, das Ganz-Andere fiir uns durch eine menschliche Gestalt irgendwie verstidnd-
lich zu machen. Aber dafiir geniigte das Wissen num die Wahrheit und Wirklichkeit
der menschlichen Natur Christi, wie sie im Evangelium Christi lebendig vor uns
hintritt. Sie war da. um gleichsam auf seine Gottheit hin durchsichtig zu sein, weil
unsere Augen fiir reine Geistigkeit stumpf sind. Sie sollte uns helfen, uns in das
gottliche Geheimnis hineinnehmen und von ihm verwandeln zu lassen. Worauf es
also an der menschlichen Gestalt Christi fiir uns ankommt, ist das, was seine mensch-
liche Geistigkeit und durch sie seine Gottheit anzeigt und sichtbar macht, also seine
Worte und Taten, sein Verhalten in den verschiedenen Lebenslagen. Gerade dar-
iiber aber berichten die Evangelien, wihrend sie tiber solche Einzelheiten der dufie-
ren Erscheinung Christi, die nichts Menschlich-Geistiges ausstrahlen wie Grofle,
Farbe der Augen usw., einfach schweigen. Welche Vorstellungen vom Aufleren
Christi das umwandelnde und heiligende Geschehen an uns begleiten, wird un-
wichtig, so lange sie dieses weder hindern noch verfalschen. Am meisten gilt dies vom
verklarten Christus, da, wie gesagt, noch die Unméglichkeit hinzukommt, den neuen,
unweltlichen Zustand iberhaupt in Wort und Bild auch nur anndhernd auszu-
sprechen.



90 August Brunner

2. ,
Die Umwandlung des Menschen

Damit sind aber auch die Voraussetzungen geschaffen, um die zweite, schwierigere
Frage zu beantworten, warum Gott fiir die Erlosung der Menschen den Weg iiber
nur wenige Zecugen und iiber den Glauben gewihlt hat, statt durch eine 6ffentliche
und feierliche Kundgebung des Auferstandenen, die doch nach unserem menschlichen
Urteil viel schneller und wirksamer zum Ziel gefiihrt hitte, alle Welt von der
Wahrheit seiner Lehre und seiner Géttlichkeit zu iiberzeugen.

In Wirklichkeit wufite Gott, daf} auf diesem Wege das Ziel nur verfehlt werden
konnte. Gott sucht keinen Triumph, so wie unsere Rachsucht und unsere Recht-
baberei ihn verlangen. Er braucht keine Selbstbestitigung durch seine Geschépfe.
Er rubt ewig unerschiittert in seinem eigenen Sein und in der vollkommenen Aner-
kennung jeder der drei géttlichen Personen durch die beiden andern. Darum hat
der Herr in seinem irdischen Leben die Versuchung des Teufels, durch dufleres
Geprange zu wirken, abgewiesen.

Die Auferstehung ist eben keine blofRe physikalische Tatsache. Sie ist viel mehr.
Sie ist ein Heilsgeschehen. Unsretwillen ist der Herr Mensch geworden; darum ist
er auch unsretwillen ,zu unserer Rechtfertigung® (Rom 4,25), von den Toten auf-
erstanden. Diese Rechtfertigung ist etwas, was den Menschen in seinem Inmersten
ergreifen und umwandeln soll, und zwar mit seiner freien Zustimmung; denn ohne
die freie Zustimmung bliebe gerade dieses Innerste, der Kern seines Wesens, von
der Umwandlung ausgeschlossen, und diese verfehlte ihren Sinn. Darum wollte
Gott keine gewaltsame Unterwerfung, die den Gegner niederschligt, ihn der Be-
sinnung und der Freiheit beraubt.

Eine innere Umwandlung muf} der Freibeit Raum lassen. Schon die Wunder Jesu
haben nicht alle Zuschauer bekehrt. Und der Herr selbst 1488t im Gleichnis vom
reichen Prasser und dem armen Lazarus Abraham sagen, daf}, wer Moses und den
Propheten keinen Glauben schenkt, sich auch dann nicht bekehren wiirde, wenn einer
von den Toten auferstinde (Lk 16,31).

Die Erlosung, das eigentliche Werk Christi, muflte auf andere Weise am Men-
schen vollzogen werden. Das Wesentliche daran war, daf er wie der Gottmensch
wieder in eine innige Verbindung mit Gott kime. Die einstige Verklirung auch des
Leibes wiirde dann ebenfalls die Auswirkung der neuen, iibernatiirlichen Gemein-
schaft mit Gott sein. Gemeinschaft aber erflieft, das wissen wir aus dem Verkehr mit
den Menschen, aus dem Einvernehmen, aus der persénlichen Hingabe. Mit Dingen
kann man umgehen, ohne sich selbst einzusetzen. Es geniigt, dafl man thre Natur
so genau wie moglich kennt und sich in seinem Verhalten danach richtet. Dar-
tiber hinaus ist die Gesinnung ohne Einflufl auf diesen Umgang. Das Ding kann ja
davon gar nichts wissen. Sobald man aber Menschen nahe kommen will, tritt die
Gesinnung, die Gemeinschaft des Denkens, Urteilens, Handelns und Fiihlens, also
Menschlich-Geistiges, in den Vordergrund. Und je inniger die Gemeinschaft wird,
um so vorbehaltloser mufl auch die Hingabe seiner selbst aus Liche werden. So
kommen wir auch Gott, der ja unendlich vollkommener personhaft ist als der
Mensch, nur auf dem Wege dieser Hingabe nahe. Gerade dies sollte uns die Mensch-



Zeugen seiner Auferstehung 91

werdung offenbaren. Dazu sollte uns am Leben des Gottmenschen kund werden,
mit welchen Gesinnungen wir uns Gott nahen miissen, um hoffen zu kénnen, mit ihm
in Ubereinstimmung zu stehen, seinem Herzen nahe zu sein. Bis dahin hatte die
Menschheit in diesem Punkt in den grobsten Irrtimern gelebt, und kaum einer
auflerhalb der geoffenbarten Religion hatte geahnt, daf nur die selbstlose Hin-
gabe des eigenen Herzens den Weg zu Gott erdffne.

Und noch ein weiteres: die Hingabe des Herzens an Gott ist durch den in
Menschengestalt erschienenen Sohn Gottes leichter geworden. Einem unsichtbaren
Gott von ganzem Herzen entgegenzustreben und sich selbst iiber dieser Liebe zu
vergessen, ging iiber die Krifte des siindigen Menschen und seiner stumpf gewor-
denen Geistigkeit. In Christus konnte er aber Gott auf echt menschliche Weise lieb-
gewinnen und von ganzem Herzen angehoren. In dieser durch die Gnade moglich
gewordenen Hingabe verwirklicht sich die innere Umwandlung des Menschen, die
dereinst auch die Verklarung des Leibes zur Folge haben wird.

Wenn die Erlésung aber eine solche Kraft ist, die den Menschen in seinem Inner-
sten verwandelt, dann kann sie auch nur auf dem gleichen Wege weitergegeben
werden und durch alle Jahrhunderte hindurch zur Wirkung kommen, auf dem sie
im Gottmenschen zu uns kam, d. h. die Erlosung muflte nach dem Beispiel Christi
durch Menschen an die Menschen herangetragen werden. Wie aus seiner heiligen
Menschheit die verhiillte Herrlichkeit Gottes erstrahlte und die Menschen erfafite,
so sollte und konnte diese Herrlichkeit fortan nur von solchen Menschen in die Welt
hineinstrahlen, die ganz von der Liebe Gottes erfafit, nur firr ihn und aus ihm leben
und so gleichsam zu einem zweiten Christus geworden sind. Nur sie konnten Tra-
ger der gottlichen Kraft werden, die eine lebendige Kraft ist und nicht eine tote
wie in den Dingen. An ihnen, an ihrem Tun und Handeln und Verzichten wiirde
dic unsichtbare Gotteskraft der Erlosung in der Welt sichtbar, durch Menschen, die
mit umgewandelten Herzen der Welt gegeniibertreten und die aus Beweggriinden
handeln, welche der natirliche Mensch nicht versteht. Nur so wird dieser aufmerk-
sam und fragt sich, welche Macht da wohl am Werke sei, dafl dieser Mensch ver-
schmdhen kann, wonach die ganze Welt giert, und dafl er mit Freuden ertrigt,
wovor alle Welt die Flucht ergreiff. Schon frith ist diese Erfahrung in dem Satz aus-
gesprochen worden: Sanguis martyrum, semen Christianorum, das Blut der Mar-
tyrer wirkt als Samen fir neue Christen. Martyrer, das heifit aber in der Ur-
bedeutung: Zeuge. Die innere Verwandlung durch den Anschlufl an Christus wird
nirgendwo so sichtbar wie in dem Opfer des Lebens rein um der Wahrheit und um
der Liebe willen, da, wo alle weltlichen Beweggrinde zur Verleugnung raten.

So erfassen wir langsam den Weg der gottlichen Ratschlidge. Nur durch seine
unsterbliche Seele reicht der Mensch, und hier auf Erden der Mensch allein, bis an
jene unsichtbaren Bereiche heran, wo das Heilsgeschehen seiner Natur nach be-
heimatet ist, wo auch das Wesentliche der Auferstehung sich abspielt, wo Christus
ist, der Verklirte, der ewig lebt, um fiir uns einzutreten (Hebr 7,25). Nur durch
Gemeinschaft mit ihm werden wir des Heils teilhaftig.

Die Macht der Auferstandenen ist eine geistig-gottliche. Darum trifft sie auch
im Menschen zuerst das Personhaft-Geistige und strahlt von da aus in seinen Leib
und durch ihn hindurch in die Welt ans. Der Geist aber wird durch Geist ange-



92 August Brunner

sprochen. Also normalerweise durch einen Menschen, der durch seine lebendige
Uberzeugung geistige Kraft ausstrahlt und mitteilt. Durch die Menschwerdung sei-
nes Sohnes hat sich auch Gott — bis auf wunderbare Ausnahmefille, die immer in
seiner Macht bleiben — an diesen menschlichen Weg gebunden. Selbst die Erlosung
und die endgiiltige Offenbarung sollten von einem Menschen ausgehen, eben vom
Gottmenschen. Und so bleibt es bis an das Ende der Welt. Nur iiberzeugte und
verwandelte Menschen konnten und kénnen kraft ihrer Vereinigung mit Christus,
als Glieder seines mystischen Leibes, den Glauben an seine Auferstehung durch die
Jahrhunderte weitertragen, so dafl Auferstehung und Erl6sung nicht zu bloflen
geschichtlichen Tatsachen herabsinken, die endgiiltig vorbei und tot sind, sondern
eine lebendige und jederzeit gegenwirtige Kraft der Verwandlung bleiben.

Damit wird aber der Glaube an die Auferstechung zu etwas anderem als zu einem
kalten und uninteressierten Fiirwahrhalten. Er ist mehr und fordert darnm mehr
und ist deswegen auch schwerer. Wir wundern uns zuweilen iiber die Langsamkeit
der Jiinger, an die Auferstehung zu glauben. Wir konnen ihre Zweifel und Schwie-
rigkeiten kaum verstehen. Nach all dem, was sie zusammen mit Christus erlebt
batten, so meinen wir, hitte ihnen die Auferstchung als selbstverstindlich, zum
mindesten aber als glaubhaft vorkommen miissen. Wir begreifen nicht, daf sie den
gewaltigsten Einbruch der géttlichen Macht in diese Welt erlebt haben, einen Ein-
bruch, wie er seit der Schépfung nie geschehen war, noch sich bis zum Ende der Welt
wiederholen wird. Die Wirklichkeit eines solchen Geschehens bejahen und anneh-
men, bedeutete fiir die Jinger die Umkehrung des Grundlegendsten, das Umlernen
nimlich der Erfahrung, was es heiflt, dafl etwas wirklich ist. Fiir gewohnlich gilt
uns als eigentlich und wahrhaft wirklich, was wir sehen und mit Hinden greifen
konnen. Danach richten wir uns in unserem Verhalten, wenn auch unsere Worte
anders klingen. Nun aber war diese Wirklichkeit durchbrochen von einer geheim-
nisvollen Macht, fiir die jene Schranke, die fiir alle irdischen Méchte uniibersteig-
bar ist, kein Hindernis bedeutet. Hier enthiillte sich eine Wirklichkeit, an der ge-
messen alles Innerweltliche gespenstisch unwirklich wird. Die Wertmafistabe des
natiirlichen Menschen waren umgeworfen. Vor den Jiingern stand der, welcher als
erster die Schwelle des Todes tiberschritten hatte, den aber der Tod nicht wie alle
andern hatte festhalten kénnen. Er, den sie noch vor ein paar Tagen am Kreuz
hatten sterben sehen, war zuriickgekehrt, nicht um wieder fir kurze Zeit in das
gleiche irdische Leben und seine Bedingungen einzutreten, sondern erfallt von
einem andern, geheimnisvollen Leben.

Im Geist und im Gemiit der Jinger mufite eine Erschiitterung vor sich gehen, die
sich nur mit den Wirkungen eines Erdbebens vergleichen lafit. Was bisher das
Festeste und Zuverlissigste gewesen war — eben dies, daf}, wer tot ist, tot ist und
fertig —, das war wie der Erdboden plétzlich in Bewegung geraten. Nicht umsonst
kommen uns die Jlinger nach den Berichten der Evangelien iiber die Auferstehung
zunachst wie verstort vor. Sie brauchten Zeit, sie brauchten vor allem die wieder-
holten Erscheinungen des Auferstandenen, um einigermafien die Fassung wiederzu-
gewinnen und dem Ungeheuren gewachsen zu sein. Eine Macht hatte sich da er-
wiesen, ,die Macht seiner Auferstehung® (Phil 3,10), die in scheinbarer Ohnmacht
allen andern Machten, auch der furchtbaren und uniiberwindlichen Macht des Todes



Zeugen seiner Auferstehung 93

iiberlegen war. Das Wort des Herrn: ,Seid voller Zuversicht! Ich habe die Welt
besiegt!“( Joh 16, 33), hatte sich auf eine ganz unerwartete Weise in Herrlichkeit
bewihrt. Angesichts dieses Ereignisses mufite sich die ganze Welt der Jinger ver-
wandeln. Die scheinbar so furchtbaren Weltmichte waren in ihrer Ohnmacht ent-
larvt. Die Macht Gottes aber, die in der Welt so wenig beachtet wird und kaum
zihlt, hatte sich als die einzige wirkliche Macht bewihrt. Die Madcht aller irdischen
Midhte erlischt an der Schwelle des Todes. Die Macht Gottes aber zeigt sich erst
jenseits dieser Schwelle in ihrem vollen Glanz.

Wer dies erlebt hat, fiir den ist die Welt nicht mehr, was sie bisher gewesen war,
darf es nicht mehr sein. Er steht anders als die andern Menschen vor der Wirklichkeit
und mif}t sie mit andern Mafistiben. An der Neuheit dieser Einstellung und des Ver-
haltens erkennt die Welt, dafl eine geheimnisvolle Macht von jenseits der Welt her
am Wirken ist. Wahrhaft von der Tatsache der Auferstehung iiberzeugt sein, be-
deutet also, einem Ungeheuerlichen und Aufwithlenden Einlaf in das eigene Leben
gewihren. Es wird verlangt, dafl man die Weltméichte nicht mehr firchtet, und dafl
man die Forderungen des neuen Lebens iiber alle irdischen Giter setzt und dafiir zu
jedem Opfer, auch dem Opfer des Lebens, bereit sei. Es wird dem Menschen zuge-
mutet, aus dieser Uberzeugung Tag um Tag der Welt zu begegnen und sich anders
als sie zn entscheiden, so dafl man in ihren Augen zum Toren wird, der an etwas
glaubt, was kein Mensch sieht noch ergreifen kann. Gegen allen Augenschein muft
die Kraft und die Herrlichkeit des Avferstandenen fiir den Glaubigen so wirklich
werden wie die Dinge, die die Welt allein fir wirklich hilt. Wie sollte da das
gebrechliche Gefafl, das der Mensch ist, nicht erzittern, wenn an ihn der Anruf er-
geht, den Uberschwang der gottlichen Macht in die Welt hineinzutragen! Aber im
Miflverhiltnis wird erst sichtbar, dafl die Kraft von Gott kommt und nicht von

. uns (2 Kor 4,7).

Wer so glaubt, der ist ein wahrer Zeuge der Aunferstehung. Und nur auf diese
Weise kann das menschlich Unglaubhafte der géttlichen Tat glaubhaft werden, in
der Umwandlung, die sie am Menschen vollzieht. Darum kann die Auferstehung
nur durch Menschen in alle Jahrhunderte hineinwirken, durch Menschen, die von
ihrer Macht erfaflt, zu neuen Menschen wurden. Nur so ist und bleibt die Auf-
erstehung eine gegenwirtige und lebendige Tatsache, lebendig und gegenwirtig
wie Gott selbst. Christ sein und Zeuge der Auferstehung sein, ist ein und dasselbe,
Wie sollte auch das ungeheuerste Ereignis der Geschichte um einen geringeren
Preis der Welt glaubhaft dargestellt werden? Wenn die Auferstehung das ist, was
die christliche Lehre von ihr behauptet, der Einbruch des Ewigen in diese Weltzeit,
dann mufite sie sich bewédhren nicht in den scheinbaren Grofitaten von Schaustel-
lungen in der Natur, sondern am Schwierigsten was es gibt, in der Verwandlung
des Menschen.

Es liegt also in der Natur der Sache, dafl Gott das Werk seines Sohnes wenigen
Zeugen anvertraut hat, Menschen, die von der Wahrheit der Auferstehung ganz
erfiillt, ihre Kraft weiterstrahlen in andere und diese wiederum zu Zeugen des
Geheimnisses machen. Immer wieder muf} sich durch das Leben der im Glauben an
den Auferstandenen Umgewandelten die Uberlegenheit der scheinbaren Ohnmacht
des Gottlichen iiber die scheinbare Ubermacht des Innerweltlichen bewahren. Das



94 Karl Rahner

ruft den Menschen ganz, von seiner innersten Mitte her, an, und bedarf aller seiner
Krifte, ja mehr als der Krifte, die er aus sich selbst besitzt.

Da es Christus nur auf diese erlosende Umwandlung der Menschen ankam, da sie
allein der Sinn seines Lebens und seiner Auferstehung war, darum beschritt er zur
Erhaltung und Forderung seines Werkes den Weg des Zeugnisses und des Glau-
bens. Es lag ihm nicht daran, seine Feinde durch einen irdischen Triumph blofizu-
stellen. Er wollte aus der Aunferstehung keine Schaustellung fiir die grofie Menge
machen. Er wandte sich vielmehr an jeden einzelnen persénlich, an seine Freiheit
und an seine Hingabefdhigkeit.

Durch Zeugen wirkt die Auferstehung weiter bis an das Ende der Weltzeit. Aber
sie wirkt nicht wie der Bericht von einein Ereignis, das der Vergangenheit angehort
und das man durch moglichst farbige Beschreibungen der Einzelheiten zu einem
diirftigen Leben fir einen Augenblick zu erwecken sucht. Sie wirkt durch den Erweis
von Geist und Kraft (1 Kor 2,4). Dieser Erweis ist der Christ als Zeuge.

Die Kirche als Ort der Geistsendung

Von Karl Rahner S.J., Innsbruck

Ostern und Pfingsten sind die beiden Feste unseres Kirchenjahres, die in aposto-
lische Zeiten zuriickreichen, wie und weil sie schon zum Synagogenjahr gehorten,
dort allerdings mit einem andern Inhalt. Ostern und Pfingsten waren in den ur-
kirchlichen Zeiten nicht eigentlich zwei Feste oder gar zwei ,Festkreise“ getrennt
fur sich, sondern Pfingsten ist das Ende von Ostern. Ostern ist die doxa des Erldsers
Christi, die Herrlichkeit, die seine Erhohung an das Kreuz und an die Rechte des
Vaters in einer Einheit umgreift. Pfingsten ist die Erscheinung jener Tatsache, von
der der Herr bei Johannes spricht: ,Wenn einer dirstet, der komme zn mir; und
es trinke, wer glaubet an mich. Denn so spricht die Schrift: Strome lebendigen Was-
sers werden aus seinem (des Messias) Innern strémen.“ Und Johannes fiigt hinzu:
,Noch war kein Geist, weil Jesus noch nicht verherrlicht war.“ Und ein andermal:
+Es ist gut, dafB ich hingehe, denn wenn ich nicht hinginge, kann der Beistand nicht
kommen.“ Aus Tod und Auferstehung, die den Herrn aus der Welt hinweggehen
lassen, stammt also der Geist; er ist nicht, wenn Jesus nicht verherrlicht ist. Er wird
nur ausgegossen, wenn Jesus durch seinen Tod die Welt und ihren Fiirsten iber-
wunden hat. Am Kreuz fliefen aus seiner durchbohrten Seite Wasser und Blut zum
Zeichen dafiir, dafl das lebendige Wasser des Geistes, das emporspringt zum ewi-
gen Leben und als Strom auns dem Innern des Messias fliefien soll, nur ans dem , Ver-
herrlichten®, Gekreuzigten stammt, nur in Wasser und Blut kommt. Weil Ostern,
d. h. Tod und Auferstehung war, darum ist Plingsten, und Pfingsten ist nur das
Ereignis, auf das alle Osterereignisse mit innerer Teleologie hinstreben, um in ihm
ihre Erfallung zu finden.





