94 Karl Rahner

ruft den Menschen ganz, von seiner innersten Mitte her, an, und bedarf aller seiner
Krifte, ja mehr als der Krifte, die er aus sich selbst besitzt.

Da es Christus nur auf diese erlosende Umwandlung der Menschen ankam, da sie
allein der Sinn seines Lebens und seiner Auferstehung war, darum beschritt er zur
Erhaltung und Forderung seines Werkes den Weg des Zeugnisses und des Glau-
bens. Es lag ihm nicht daran, seine Feinde durch einen irdischen Triumph blofizu-
stellen. Er wollte aus der Aunferstehung keine Schaustellung fiir die grofie Menge
machen. Er wandte sich vielmehr an jeden einzelnen persénlich, an seine Freiheit
und an seine Hingabefdhigkeit.

Durch Zeugen wirkt die Auferstehung weiter bis an das Ende der Weltzeit. Aber
sie wirkt nicht wie der Bericht von einein Ereignis, das der Vergangenheit angehort
und das man durch moglichst farbige Beschreibungen der Einzelheiten zu einem
diirftigen Leben fir einen Augenblick zu erwecken sucht. Sie wirkt durch den Erweis
von Geist und Kraft (1 Kor 2,4). Dieser Erweis ist der Christ als Zeuge.

Die Kirche als Ort der Geistsendung

Von Karl Rahner S.J., Innsbruck

Ostern und Pfingsten sind die beiden Feste unseres Kirchenjahres, die in aposto-
lische Zeiten zuriickreichen, wie und weil sie schon zum Synagogenjahr gehorten,
dort allerdings mit einem andern Inhalt. Ostern und Pfingsten waren in den ur-
kirchlichen Zeiten nicht eigentlich zwei Feste oder gar zwei ,Festkreise“ getrennt
fur sich, sondern Pfingsten ist das Ende von Ostern. Ostern ist die doxa des Erldsers
Christi, die Herrlichkeit, die seine Erhohung an das Kreuz und an die Rechte des
Vaters in einer Einheit umgreift. Pfingsten ist die Erscheinung jener Tatsache, von
der der Herr bei Johannes spricht: ,Wenn einer dirstet, der komme zn mir; und
es trinke, wer glaubet an mich. Denn so spricht die Schrift: Strome lebendigen Was-
sers werden aus seinem (des Messias) Innern strémen.“ Und Johannes fiigt hinzu:
,Noch war kein Geist, weil Jesus noch nicht verherrlicht war.“ Und ein andermal:
+Es ist gut, dafB ich hingehe, denn wenn ich nicht hinginge, kann der Beistand nicht
kommen.“ Aus Tod und Auferstehung, die den Herrn aus der Welt hinweggehen
lassen, stammt also der Geist; er ist nicht, wenn Jesus nicht verherrlicht ist. Er wird
nur ausgegossen, wenn Jesus durch seinen Tod die Welt und ihren Fiirsten iber-
wunden hat. Am Kreuz fliefen aus seiner durchbohrten Seite Wasser und Blut zum
Zeichen dafiir, dafl das lebendige Wasser des Geistes, das emporspringt zum ewi-
gen Leben und als Strom auns dem Innern des Messias fliefien soll, nur ans dem , Ver-
herrlichten®, Gekreuzigten stammt, nur in Wasser und Blut kommt. Weil Ostern,
d. h. Tod und Auferstehung war, darum ist Plingsten, und Pfingsten ist nur das
Ereignis, auf das alle Osterereignisse mit innerer Teleologie hinstreben, um in ihm
ihre Erfallung zu finden.



Die Kirche als Ort der Geistsendung 95

Aber was ist cigentlich Pfingsten? Das Fest der Herabkunft des heiligen Geistes,
das Fest in Geisttaufe, das Fest der ,AusgieBung des Gottesgeistes iiber alles
Fleisch“, der Anfang jenes dauernden Wohnens des Geistes ,im Gefaf des Fleisches
und in der Kirche“, um mit Irendus zu reden. Wahrhaftig, Pfingsten ist nicht eine
voriibergehende Inspiration, eine blitzartige mystische Verziickung, nicht einmal in
erster Linie eine charismatische Gnadengabe fiir die Apostel persénlich, gleichsam
als private Mystiker oder Geistesméanner, sondern Pfingsten ist in all seinen duflern
seltsamen Vorgingen im Grunde nur das Sichtbarwerden der viel wesentlicheren
Tatsache, dafl der Geist von nun an nie mehr ganz aus der Welt weichen wird bis
zum Ende der Zeiten, weil dieses Wohnen des Geistes in der Welt ohne Ende nur
die Auswirkung jener Geistiiberschattung ist, die sich in der Menschwerdung des
Sohnes des Vaters vollzogen hat. Und weil die Kirche nichts anders ist als die Sicht-
barkeit des Geistes in der Welt, darum tritt die Kirche, die geboren wurde aus dem
Wasser und dem Blut des toten, am Kreuz schlafenden zweiten Adam, an Pfingsten
zum ersten Male sichtbar in die Erscheinung.

Wir wollen diesen Gedanken noch ein wenig weiter entwickeln. ,Noch war kein
Geist“, heif}t es bei Johannes von der Zeit, da Jesus noch nicht verherrlicht war. Und
doch beten wir: qui locutus est per prophetas, der du gesprochen hast durch die
Propheten! Wir bekennen also selbst in dem kurzen Glaubensbekenntnis das Wir-
ken des Geistes vor Christus, weil wir wissen, dafl zu wiederholten Malen und auf
mannigfache Art Gott einst zu den Vitern gesprochen hat. Es war kein Geist und es
war doch Geist. Wie geht das zusammen? War etwa nur weniger Geist vor dem
Erloser gewesen, so daf er jetzt in reichlichem Mafle ausgegossen wird iiber die
Menschen? Nein, das ist zwar auch wahr; aber allein wére diese Antwort nicht
geniigend und wiirde das Entscheidende nicht treffen. Der Geist war vorher nie so
in der Welt gewesen wie jetzt, da die Fillle und das Ende der Zeiten gekommen ist.
Der Geist, von dem wir reden, ist der Herr, denn der Herr ist Geist, Gott ist Geist.
Wie aber ist Gott in der Welt? Kann er sich in der Enge dieser Endlichkeit zeigen?
Er selber, so wie er ist, kann er sich selbst — nicht seine Gabe, sein endliches Werk —
dem Menschen mitteilen? Man sagt, er offenbare sich in der Schopfung! Ach, diese
ist nur der Saum seines Kleides, der Vorhang, der ihn verbirgt. Denn die Schépfung,
die ,Natur“, wie die Theologen sagen, kiindet Gott nur als den Fernen. indem sie
in sich selbst kreist. Von ihr selbst aus fithrt fir den Menschen kein Weg, der hin-
einreichte in das unzugingliche Licht der Tiefen der Gottheit, dorthin, wo sie ihr
eigenes Leben lebt, vor das Angesicht Gottes. Gott selbst also mufite kommen, um
uns aus dem Kreis von Geburt und Tod herauszuholen, und uns den Weg zu bahnen,
der aus der Verfangenheit des Menschen in die Endlichkeit seines Wesens und der
Welt hineinfithrt in das Leben Gottes selbst. Und diesen Gott, der zu diesem Zweck
in diese Welt kommt, nennen wir den heiligen Geist. Geist Gottes im christlichen
Sinn, heiliges Pneuma ist dort, wo die Erlsung des Menschen von der Welt und
der Siinde und der Endlichkeit hinein in Gott selbst geschieht.

Wie aber soll dieser Geist tiber uns kommen? Wo sollen wir ihn ergreifen, oder
besser: uns von ihm ergreifen lassen? An welchem Punkt dieser Endlichkeit will er,
daf der Durchbruch in das Leben des Unendlichen geschieht? Weht er nicht, wo er
will? Ist sein Wirken nicht so unberechenbar, dafl der Mensch nie weiff, von wan-



96 : Karl Rahner

nen er kommt und wohin er geht, und wo er sich finden lassen will? Sind die Wege,
auf denen der Herr, der Geist kommt, nicht unaufspiirbar, so dafl wir erst wissen,
wo er zu finden ist, wenn er uns schon ergriffen hat? Gibt es etwas Sichtbares, Greif-
bares, von dem wir sagen konnten: siehe hier und jetzt, ergreife dieses da und sei
gewifl, daB dich der Geist ergriffen hat, der weht, wo er will?

Ja, so etwas gibt es, weil wir an die Menschwerdung des ewigen Logos glauben,
weil Gott selbst eingegangen ist in die Geschichtlichkeit, in die Enge von Raum und
Zeit, weil er in seiner freien Gnade fiir immer ein Stuck dieser raumzeitlichen End-
lichkeit, das wir die Menschheit Jesu nennen, angenommen hat als sein eigenes
Leben, angenommen hat, um es immerdar als seine eigene Wirklichkeit zu behalten.
Darum gibt es in der Welt ein Hier und Jetzt, in dem Gott gekommen ist, um uns
in sein eigenes Leben ohne Hier und Jetzt hinein zu erlosen. In Jesus von Nazareth
haben wir den lebendigen Gott des lebendigen Geistes und der Gnade. Die Kirche
ist nichts als die Weiterung der Geschichtlichkeit und Sichtbarkeit Jesu durch Zeit
und Raum, und jedes Wort ihrer Botschaft, jedes Zeichen ihrer Sakramente ist
nichts als wiederum ein Stiick irdischer Welt, mit dem sich der Geist unldshar ver-
bunden hat, seit dem Tag, da der Logos Fleisch wurde.

An Pfingsten ist dieser Geist offenbar geworden. Nicht blof der Geist, der da und
dort ungreifbar einmal weht, der einen Propheten fafit als sein Werkzeug, solange
es Thm gefillt, der aber nie dauernd bei den Menschen bleibt, nichts zu seinem
dauernden Zeichen seiner Gegenwart und Kraft macht, sondern der Geist des Soh-
nes, der Mensch geworden ist. Darum geschieht auch das so widerspriichlich Schei-
nende: an dem Tag, an welchem der Geist steil von oben in die Herzen der Apostel
fallt, predigt Petrus doch nicht, die Bufifertigen mochten nach oben schauen, ob
nicht aus dem Reich des Uberzeitlichen und Ubergeschichtlichen auch auf sie der
Geist herniederfahre. Nein, er hat nur eine Botschaft fiir sie: lasset euch taufen, Im
Hier und Jetzt des sakramentalen Zeichens ist der Pfingstgeist. Und darin ist er
immer noch und immerdar. Dann also, wenn das sichtbare Zeichen der sichtbaren
Boten geschicht, ist Pfingsten, dann ist heiliger Geist. Weil das vor dem Tode nnd
der Herrlichkeit Jesu nicht so war, darum war noch kein heiliger Geist. Es gab vor-
her einen Geist Gottes, aber keinen Geist des menschgewordenen Gottes. Vor der
Fleischwerdung des Logos gab es keine dauernde Sichtbarkeit des Unsichtbaren. Es
gab eine rechtliche Ordnung, die Gott im Volke Israel errichtet hatte, aber sie war
keine Kirche, sie war fiir jene Menschen verpflichtend, aber sie wirkte keine Gnade,
keinen heiligen Geist. Es gab Geist, aber er wehte blofi und lief sich nirgend
dauvernd nieder, er wurde nie fiir dauernd sichtbar. Jetzt aber in der Fiille der
Zeiten ist eine solche Sichtbarkeit geschehen: im fleischgewordenen Logos und in
seinem Leib, der Kirche. Ubi est ecclesia ibi et spiritus Dei; et ubi spiritus Dei, illic
et ecclesia et omnis gratia, heifit es bei Irendus: wo die Kirche ist, da ist Gottes
Geist, und wo Gottes Geist ist, da ist die Kirche und jegliche Gnade. In ecclesia
posuit deus . .. universam operationem spiritus, in der Kirche legte Gott das ganze
Wirken des Geistes nieder. Und wo der Geist wirkt, da geschieht wenigstens von
ferne schon ein Stlick der Bildung des sichtbaren Leibes der Kirche.

So ist katholisches geistliches Leben immer und iiberall in der Kirche. Und alles



Die Kirche als Ort der Geistsendung 97

andere ist nicht Leben des heiligen Geistes, sondern Schwarmgeisterei. Es gibt
keinen heiligen Geist ohne den heiligen Leib, der die Kirche ist. Wir werden darum
nur Geist-liche, d. h. vom Heiligen Geist Ergriffene und Durchformte, im Heiligen
Geist und aus ihm Handelnde, wenn wir in die Kirche hinein leib-lich werden. Denn
Plingsten ist das Fest jenes Geistes, cuius non sunt participes omnes, qui non
currunt ad ecclesiam, an dem nur diejenigen teilhaben, die zur Kirche hineilen, wie
es wieder bei Irendus heifit. Und wenn Paulus sagt, dafl der Geist lebendig mache,
der Buchstabe aber téte, so ist mit dem Buchstaben der alte Bund gemeint; der Geist
aber, der lebendig macht, ist jener, der auf Jesus von Nazareth ruhte und der in der
sichtbaren, geschichtlichen Kirche weiterlebt. Wir sollen die Kirche nicht erst dort
beginnen lassen, wo sie uns nicht mehr wehtut.

Weil die Kirche ist, darum ist auch immer Pfingsten. Darum geschieht noch immer
die AusgieBung des Geistes iber alles Fleisch, darum kénnen wir noch immer beten:
veni sancte spiritus, komm heiliger Geist! Und weil wir es in der Kirche beten, dar-
um wissen wir, daff wir immer erhort sind, denn der Geist des Herrn ist nicht fern
von uns.

Maochten wir aber nicht doch manchmal fragen: wo ist denn in uns der Geist, wo
sein machtvolles Wirken, wo sein Feuver und sein Sturm? Suchen wir nicht oft ver-
geblich nach dem Geist in der sichtbaren Kirche? Sind nicht viele zwar dem Buch-
staben getreu, ohne den Geist zu haben, orthodox, ohne vom Geiste Gottes getrieben
zu sein? Und sieht es nicht manchmal so aus, als sei in mancher Schwarmgeisterei
doch noch mehr heiliger Geist als dort, wo der heilige Geist fiir immer seinen
Tempel gebaut hat?

Gewif}, der heilige Geist bleibt immer in seiner Kirche. Diese Kirche wird immer
der Ort sein, an dem er wohnt, um auf alle herabzufallen, die dort bereiten Herzens
auf ihn warten. Aber das alles ist fiir uns einzelne keine bequeme Garantie, daf} er
in uns so wirkt, wie er es wollte und die Zeiten es forderten, blof deshalb, weil wir
im Hause des Herrn ein- und ausgehen. Man findet ihn nicht ohne den Buchstaben
des neuen Bundes, aber nicht jeder, der diesen Buchstaben heilig hilt und Herr Herr
sagt, ist schon ein geisterfillter Christenmensch, so geistlich, wie es Gott, unsere
Aufgabe und unsere Zeit von uns verlangen. Nur wer kirchlich und selbstindig,
demitig und wagemutig, gehorsam und um eigene Verantwortung wissend, ein
Beter und ein Titer ist, der Vergangenheit und der Zukunft der Kirche verbunden
ist, nur der schafft Raum, dafl Gottes stiirmender Pfingstgeist, der ewig alte und
ewig junge in ithm wirkt, das Angesicht seiner eigenen Seele erneuert, sich seiner
bedient, um auch die Erde zu wandeln.

Dennoch: ist das die letzte Antwort, die Losung aller Ritsel? Wo ist der Geist
in uns, die wir ihm doch bei allem Versagen ein williges Herz darbieten, die wir auf
ihn warten, die wir nicht sagen, wir seien Kinder Abrahams, wohl wissend, daf}
Gott auch aus Steinen solche zu erwecken und sie als lebendige Steine in den Tempel
des Geistes einzufiigen vermag? In Feuerzungen und Wunderzeichen kommt der
Geist, wann es ihm gefillt. Uns hat er geboten, an ihn zu glauben, an seine Kraft
und seine Gegenwart, auch wenn wir sie nicht spiiren. Und wenn der Herr uns
befahl, nicht vorauszudenken, wie wir fiir ihn Zeugnis ablegen werden, weil im



98 Bernhard Martin

Augenblick des Zeugnisses — nicht notwendig frither — der Geist uns zu Hilfe
kommen werde, dann hat er uns damit gewarnt, eigensinnig die fithlbare und wahr-
nehmbare Sicherheit seines Erlebnisses haben zu wollen. Unsere Aufgabe ist es,
unsere Schwachheit als Zeichen seiner vollendeten Kraft zu betrachten, gegen alle
Hoffnung in Hoffnung zu leben. Wer so Gott die Ehre 148t und sie nicht als seine
eigene besitzen will, wer ibm sich anvertraut, glaubend, ohne zu sehen, in"dem lebt
und wirkt der Geist. Von auflen betrachtet ist dann alles Alltdglichkeit, Nichtern-
heit, schlichte Pflichterfiillung, geduldiges Warten, mithsames Kampfen in viel An-
fechtung, von innen gesehen aber eine sobria ebrietas spiritus, eine niichtern-klare
Berauschung des Geistes. Innen lebt der Geist; da leuchtet sein Licht ruhig und wie
selbstverstindlich, da wachst seine Kraft, noch verborgen und wie im Schlummer,
so wie die Saaten wachsen, auch wenn der Landmann schldft. Wenn aber die Stunde
der Bewahrung da ist, dann wird — wenn wir es vielleicht am wenigsten erwarten —
der Geist der Weisheit und der Kraft mit uns sein.

So wollen wir in dieser Zeit um den heiligen Geist, um den guten Geist beten,
den der Vater allen seinen Kindern gibt, die ihn darum bitten. Wir wollen ihn in
seiner Kirche suchen, wollen mit Maria, der Geistiiberschattenen und mit Petrus,
wie einst im Abendmahlsaal ,einmiitig im Gebet verharren®. Wir wollen Gott bit-
ten um ein demiitiges und mutiges Herz, das aufnahmebereit ist fiir den Geist der
Freiheit und der Liebe, um ein gliubiges Herz, das nicht Zeichen und Wunder
verlangt, sondern den Glauben daran, daff der lebendige Gott nicht in Geprénge,
sondern in der Stille und Sammlung die Herzen seiner Gliubigen erfillt mit dem
heiligen Geist, der ewiges Leben ist.

Von der Ubung des Dankens

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshshe

Den Anstof, fiber das Danken einmal mehr als gew6hnlich nachzudenken, woraus
dann schliefilich die schriftliche Fassung dieser Betrachtung hervorgegangen ist, habe
ich auf ebenso unerwartete wie alltigliche Weise bekommen. Ich fragte ndmlich,
jetzt schon vor Monaten, einen Strafenbahnschaffner, wie viele Menschen sich bei
ihm wohl fiir seine Arbeit bedankten. Er sah mich erstaunt an und wuf8te anscheinend
keine Antwort. ,Einer von zehn?“ So wollte ich ihm helfen. Nein, das sei zuviel,
meinte er. ,Einer von zwanzig?“ Dazu mochte er auch noch nicht Ja sagen. Nach
langerer Uberlegung einigten wir uns dann auf einen von fiinfundzwanzig. ,Das
konnte vielleicht hinkommen*®, bemerkte er, tibrigens ein alterer, besonnener Mann,
und nach langer Zeit, als ich noch iiber das Ergebnis nachdachte, kam er noch ein-
mal zu mir und sagte: ,Es kommt auch vor, daf die Fahrgiste beim Einsteigen die
Tiire offen lassen und nachher rufen: ,Schaffner, die Tiire ist offen!‘, und wenn ich
sie dann zugemacht habe, dann sagen sie auch nicht ,danke’.“ Mit diesem Zustand





