
98 Bernhard Martin 

Augenblick des Zeugnisses • nicht notwendig früher • der Geist uns zu Hilfe 
kommen werde, dann hat er uns damit gewarnt, eigensinnig die fühlbare und wahr- 
nehmbare Sicherheit seines Erlebnisses haben zu wollen. Unsere Aufgabe ist es, 
unsere Schwachheit als Zeichen seiner vollendeten Kraft zu betrachten, gegen alle 
Hoffnung in Hoffnung zu leben. Wer so Gott die Ehre läßt und sie nicht als seine 
eigene besitzen will, wer ihm sich anvertraut, glaubend, ohne zu sehen, indem lebt 
und wirkt der Geist. Von außen betrachtet ist dann alles Alltäglichkeit, Nüchtern- 
heit, schlichte Pflichterfüllung, geduldiges Warten, mühsames Kämpfen in viel An- 
fechtung, von innen gesehen aber eine sobria ebrietas Spiritus, eine nüchtern-klare 
Berauschung des Geistes. Innen lebt der Geist; da leuchtet sein Licht ruhig und wie 
selbstverständlich, da wächst seine Kraft, noch verborgen und wie im Schlummer, 
so wie die Saaten wachsen, auch wenn der Landmann schläft. Wenn aber die Stunde 
der Bewährung da ist, dann wird • wenn wir es vielleicht am wenigsten erwarten • 
der Geist der Weisheit und der Kraft mit uns sein. 

So wollen wir in dieser Zeit um den heiligen Geist, um den guten Geist beten, 
den der Vater allen seinen Kindern gibt, die ihn darum bitten. Wir wollen ihn in 
seiner Kirche suchen, wollen mit Maria, der Geistüberschattenen und mit Petrus, 
wie einst im Abendmahlsaal •einmütig im Gebet verharren". Wir wollen Gott bit- 
ten um ein demütiges und mutiges Herz, das aufnahmebereit ist für den Geist der 
Freiheit und der Liebe, um ein gläubiges Herz, das nicht Zeichen und Wunder 
verlangt, sondern den Glauben daran, daß der lebendige Gott nicht in Gepränge, 
sondern in der Stille und Sammlung die Herzen seiner Gläubigen erfüllt mit dem 
heiligen Geist, der ewiges Leben ist. 

Von der Übung des Dankens 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Den Anstoß, über das Danken einmal mehr als gewöhnlich nachzudenken, woraus 
dann schließlich die schriftliche Fassung dieser Betrachtung hervorgegangen ist, habe 
ich auf ebenso unerwartete wie alltägliche Weise bekommen. Ich fragte nämlich, 
jetzt schon vor Monaten, einen Straßenbahnschaffner, wie viele Menschen sich bei 
ihm wohl für seine Arbeit bedankten. Er sah mich erstaunt an und wußte anscheinend 
keine Antwort. •Einer von zehn?" So wollte ich ihm helfen. Nein, das sei zuviel, 
meinte er. •Einer von zwanzig?" Dazu mochte er auch noch nicht Ja sagen. Nach 
längerer Überlegung einigten wir uns dann auf einen von fünfundzwanzig. •Das 
könnte vielleicht hinkommen", bemerkte er, übrigens ein älterer, besonnener Mann, 
und nach langer Zeit, als ich noch über das Ergebnis nachdachte, kam er noch ein- 
mal zu mir und sagte: •Es kommt auch vor, daß die Fahrgäste beim Einsteigen die 
Türe offen lassen und nachher rufen: ,Schaffner, die Türe ist offen!', und wenn ich 
sie dann zugemacht habe, dann sagen sie auch nicht ,danke'." Mit diesem Zustand 



Von der Übung des Dankens 99 

hatte er sich, als Menschenkenner, längst abgefunden. Entspricht er damit nicht 
genau dem Geist unserer Zeit? Ist es nicht offensichtlich, daß sich das Danken zwi- 
schen Mensch und Mensch im großen und ganzen in die Privatgebiete zurückgezogen 
hat, aber nahezu geschwunden ist aus den Bezirken der Pflicht, des Berufslebens, 
des Müssens? 

Das mit dem Straßenbahnschaffner Erlebte kam unter anderem zu Ohren eines 
Lehrers, der sofort leidenschaftlich für die vielen eintrat, die sich nicht bedanken. 
•Was? Der Mann tut doch bloß seine Pflicht! Die Schaffner, mit denen ich zu tun 
habe, machen ihre Sache schlecht genug! Meistens sind sie sogar ausgesprochen un- 
freundlich. Und dafür sollte man sich auch noch bedanken? Nein, ich • danke!" 
So ähnlich lautete sein Einspruch, derart sicher vorgebracht, daß ich kein eindeuti- 
ges Widerwort wagte. Aber es fiel mir ein, daß vor nicht langer Zeit einer meiner 
Arbeitskameraden, ein Maschinensetzer, meinen Dank für das, was er getan hatte, 
grundsätzlich abgelehnt hatte, nicht unfreundlich, aber ganz durchdacht. Er täte nur, 
was er tun müsse, meinte er. Darin stecke also keine besondere Gefälligkeit. In der 
bezahlten Berufsarbeit aber sei für persönliches Danken kein Platz. Hier tue eben 
jeder, was ihm zustünde; entlohnt würden wir nach festgesetzten Tarifen, und in 
menschliche Beziehungen könnten wir uns ja außerhalb der Arbeit setzen, nicht in 
ihr. Denn in ihr • alles in seinem Sinn, wenn auch mit meinen Worten • wären 
wir ja nicht frei. Also sei Dank überflüssig, ein Requisit aus seelenvolleren Tagen. 

Alle drei Äußerungen, die des Schaffners, die des Lehrers und die des Maschinen- 
setzers scheinen typisch zu sein: aus allen dreien spricht die Mentalität des erd- 
festen, selbstbewußten, unmetaphysischen Menschen. Darum wird das Problem des 
Dankens • es ist nämlich ein solches • an ihnen leichter deutlich als an Menschen, 
die noch oder wieder Dank dort bekunden, wo die Vertreter der modernen Sach- 
lichkeit ihn für deplaciert halten. 

Offenbar unterscheiden die sachlich Denkenden, für die man leicht unzählige 
Beispiele anführen könnte, zwischen Leistungen, die der Mensch vollbringen muß, 
und solchen, die er ungezwungen, von sich aus, setzt. Für die an zweiter Stelle ge- 
nannten soll man sich bedanken, die anderen dagegen ganz sachlich nehmen. Diese 
sind nun bei weitem in der Überzahl. Der Arbeiter, der Lehrer, der Angestellte, der 
Pfarrer, der Arzt und die vielen anderen, sie müssen ja allermeist Pflichten erfüllen, 
desgleichen die Hausfrau, die Fürsorgerin, die Arbeiterin, jeder berufstätige Mensch. 
Von geringen Ausnahmen abgesehen erhalten sie alle auch Geld für ihre Arbeit, die 
Entlohnung also. Und damit • dieser Gedanke verbreitet sich • sei es gut; in diese 
Belange Seelisches einschieben, das stört nur! • 

Das ist ganz folgerichtig gedacht, und nur am eigenen Leibe erfährt man, daß es 
auf Kosten des Lebens gedacht ist. Würde nicht gewiß jener Lehrer, falls er wirk- 
lich Lehrer • ist, es mit Dank annehmen, daß die Eltern seiner Kinder sich bei ihm 
bedankten? Aber es ist nun einmal eine Tatsache, der jeder Rechnung tragen muß: 
In der heutigen Welt treffen wir viel zu dicht aufeinander, als daß wir stets Seeli- 
sches tauschen könnten: danken kann man darum nur in kleinerem Kreise, in diesem 
gewissermaßen stellvertretend. Anders scheint es gar nicht mehr möglich zu sein. 
Welcher überzeugende Gedanke ist denn gegen diejenigen vorzubringen, die sich in 



100 Bernhard Martin 

der Epoche der Maschinen und Massen möglichst sachlich und damit einzig zeit- 
gemäß zu geben wissen? 

Betrachtet man diesen Typus allerdings einmal aufmerksam, so kommt man zu 
keinem überraschenden, wohl aber zu einem beherzigenswerten Ergebnis. Es handelt 
sich nämlich um den Typus des Menschen, der nicht nur in der Umwelt vieles sach- 
lich nimmt, sondern auch an oder in sich selbst, sachlich im Sinne einer Versach- 
lichung, ja, einer Entmenschlichung. Wie sich der, sagen wir persönliche Mensch im 
Gang der Jahrzehnte, auch im einzelnen Leben tragischerweise oft, in der Richtung 
des sachlichen, versachlichten, fast zur Sache gewordenen Menschen verwandelt hat 
und zu verwandeln droht (selbstredend niemals ganz, sondern stets nur der Rich- 
tung nach, minder oder mehr), das ist schwer festzustellen und wahrscheinlich nur 
dem Dichter zu sagen möglich. Wir stehen heute aber weithin bereits vor einem 
ganz eindeutigen Ergebnis: Weit verbreitet ist längst der Menschenschlag, der mit 
Wörtern wie Massenmensch oder Maschinenmensch bezeichnet werden muß, dessen 
Personkern schwer geschädigt erscheint und der weit mehr zum Funktionalismus 
neigt als zu individuellem Leben. 

Die Maschine ist, den Einzelnen überwältigend, an viele nicht nur herangekom- 
men, sondern in sie eingezogen. Mit diesem Satz, wenn er auch nicht erschöpft, kann 
auf eine wichtige Lebensveränderung des modernen Menschen hingewiesen werden. 
Weithin setzen wir uns geistig nicht aktiv, sondern passiv, nicht als Subjekte, son- 
dern als Objekte an, als Elemente in einem großen unüberschaubaren zwingenden 
Getriebe, als • Rädchen in der Maschine. Und in diesem Bilde liegt, auch was das 
Danken betrifft, alles Wesentliche beschlossen. Das Rädchen kann nur an seiner 
Stelle rollen und bedarf von außen her nichts weiter als der rechten Einordnung und 
Ölung; zu danken braucht es keinem anderen. Wo der Mensch zum •Rädchen in der 
Maschine" wird • man meine doch nicht, das sei nur bei anderen, etwa bei denen 
der Fall, die evidenterweise mit Technischem zu tun haben! •, da schwindet das 
Danken dahin. Erster Grund für den Schwund der Dankbarkeit im modernen Leben: 
dessen zunehmende Mechanisierung. Aber hinzu kommt ein Zweites, nicht weniger 
mächtig Wirkendes, ebenfalls ungemein allmählich sich Entwickelndes: 

Je mehr das moderne Leben organisiert • so nennt man es paradoxerweise • 
worden ist, desto stärker hat sich überall auch ein Rechtsbewußtsein eingebildet, das 
Bewußtsein, Rechte zu besitzen, Rechte nutzen zu dürfen, Rechte erkämpfen zu 
sollen. In den gut 100 Jahren seit der Proklamation des kommunistischen Mani- 
festes, um wenigstens dies zu sagen, ist die Arbeiterschaft zu einer Fülle von Rech- 
ten gelangt, die sich auf das ganze Leben erstrecken. Glücklicherweise! Denn in der 
zunehmenden Kapitalisierung und Mechanisierung des Lebens wäre anders gar 
keine Existenz möglich gewesen. Die Katastrophen schon des ersten, erst recht die 
des zweiten Weltkrieges haben Gesetze über Gesetze hervorgerufen, die dem ohne 
sie verlorenen Menschen Rechte über Rechte zusprechen, dort, wo vordem freies, ge- 
fährliches, weithin überwältigendes Schicksalspiel waltete. Es genügt hier, das 
Stichwort •Wohlfahrtsstaat" zu nennen und auf das •Kassenwesen* hinzuweisen. 
Der Notleidende will nicht dankenswerterweise unterstützt werden, er will sein • 
Recht erfüllt sehen, mindestens das auf ein Minimum menschenwürdigen Lebens. 



Von der Übung des Dankens 101 

Dieses Rechtsbewußtsein, dessen Geschichte zu schreiben gewiß eine sehr lohnende 
Arbeit wäre, ist heute über den Erdball verbreitet. Es hat aber u. a. zum Beispiel 
zur Folge, daß nur noch ein Bruchteil von Patienten sich bei den Ärzten bedankt, ja, 
daß nur ein Teil von •Patienten" wirklich Patient ist; die übrigen konsumieren 
vermeintliche Rechte. Und wo die personalen Bezüge aufgelöst sind, da treten sich 
die •Organisationen" entgegen, kämpfend für ihre Glieder, die dann für das ihnen 
Zukommende weder einen Grund zu danken sehen noch zu danken Lust haben. Der 
•Ausgebombte", der •Heimatvertriebene", der •Kriegsbeschädigte" und wie sie 
alle heißen, sie haben begreiflicher-, sie haben legitimerweise das Kernbewußtsein 
von • Rechten. Aber eben dieses (nachgerade unwegdenkbare) Rechtsbewußtsein 
tötet die Fähigkeit des Dankens. Rechte gibt es nur auf Erden, und die irdischen 
Notwendigkeiten schieben sich großenteils derart in den Vordergrund, ins Blick- 
feld, ins spürbare Schicksal, daß das dahinter Waltende fast mit tragischer Not- 
wendigkeit vergessen wird. 

Diese Andeutungen möchten zu Beobachtungen im sozialen Raum anregen, dürfen 
aber nicht zum Anlaß werden, auf irgendwen abwertend herabzublicken. Denn an 
dem Gemeinten haben wir allesamt teil; es ist viel weiter verbreitet, als man zu- 
nächst denkt, und das Wichtigste ist für jeden einzelnen, es in sich selbst aufzu- 
stöbern. Doch darf nicht nur, sondern muß erkannt werden, daß das mechanisierte, 
von Rechtsbewußtsein durchsetzte Leben das Danken eliminiert. Die drei Beispiele 
des Eingangs illustrieren das nur zu gut, wie sie auch im Lichte dieser Gedanken 
noch sprechender werden. Selbstverständlich können und müssen soziologische und 
psychologische Aspekte des Undankes (•Mechanisierung" • •Rechtsbewußtsein") 
letztlich den theologischen untergeordnet werden. Undank ist nämlich, grundsätz- 
lich, Sünde oder Zeichen der Sünde, Versagen auf dem Felde des ersten und zwei- 
ten Gebotes ... 

Und doch ist den Menschen der, sagen wir konsequenten Mechanisierung und 
des pointierten Rechtsbewußtseins nicht immer wohl. In den Augen des Schaffners 
(auch dies symptomatisch) zeigte sich noch die Ahnung von Zuständen, in denen 
der Mensch dem Menschen begegnete und nicht der Fahrgast dem Billettverkäufer. In 

Berlin hat einmal der Kartenkontrolleur einer Sperre einem Fremden eine Ohrfeige 
gegeben; er hatte sich vorgenommen: •Wenn jetzt hundert Menschen an mir vor- 
beigehen, ohne sich zu bedanken, dann ,gebe' ichs dem hundertundersten!" Und er 
tat das durchaus im Bewußtsein seiner Schuld, getrieben von verzweifelter Suche 
nach Menschlichkeit. Der menschliche Sinn ist nicht erstorben, es sind nur Bestrebun- 
gen am Werke, die es zu diesem Ersterben bringen wollen. Warum aber sollte Dan- 
ken gepflegt, • geübt werden? Warum wünschen das in der Herztiefe sogar die- 
jenigen, die an seiner Ausschaltung arbeiten? Das ist aus Empirie und Psychologie 
heraus kaum zureichend zu sagen. Es zeigt sich daran nämlich der trotz allem noch 
lebendige metaphysische Sinn des Menschen. Die Kraft des Dankens ist vom Innersten 
unseres Menschseins abhängig. Sie hängt am menschlichen Selbstverständnis, an der 
bewußten Gottesbeziehung. Worin besteht denn das Danken wesentlich? 

Wir sprechen nicht von äußerem Verhalten, nicht von netten Sitten aus alter 
kultivierter Zeit, nicht von Seelenpuffern in dem sonst leider so harten Leben. Wir 



102 Bernhard Martin 

sprechen von dem Dank, der Ausdrude einer Kerngesinnung, der selbst Kerngesin- 
nung ist. Dieser Dank ist, im Anschluß an das zuvor Dargelegte gesagt, Element 
und Folge freier personaler Bezüge, in denen Mechanisierung und Rechtsbewußt- 
sein überhaupt keine Rolle spielen. Woher aber stammen die •freien personalen 
Bezüge?" Sie stammen, wie alles Gute, primär aus Gott und haben primär ihre 
Stätte in der Gottesbeziehung. So ist Dank ursprünglich, d. h. seinem Ursprung und 
Urgehalt nach, die selbstverständliche und positive Reaktion des Menschen auf die 

göttliche Liebe. 

Der Mensch ist nicht aus sich selbst, sondern aus Gott. Desgleichen der Mit- 
mensch. Desgleichen die gesamte Schöpfung. So steht das (ursprünglich) staunende 
Bewußtsein vor einer schier unübersehbaren Fülle von Gnaden, die die Existenz, 
die Existenzerhaltung, die Existenzentwicklung betreffen und sich gesunderweise 
nur durch Dank beantworten lassen. Adam im Paradies, Urbild von so vielem Schö- 
nen und Guten • Urbild fraglos auch des ursprünglichen und totalen Dankes! 
•Was hast du, was du nicht empfangen hättest!" Dank wird erzeugt und genährt 
durch das Erleben der Geschöpflichkeit, durch den Gedanken an die Allmacht und 
Liebe Gottes, durch das Urwissen darum, daß der Mensch, wie immer seine Erden- 
ordnung und -einordnung sei, nicht zu fordern hat, sondern nur zu empfangen ver- 
mag. Und haben wir uns selbst die Kraft gegeben, mit der wir leisten, wofür andere 
etwa uns zu danken haben? Ein mächtiger Chor ehrwürdiger Stimmen bezeugt das 
durch das Alte und das Neue Testament hindurch, in der Messe erscheint der Ge- 
danke an hervorragend wichtiger Stelle: •Vere dignum et iustum est, aequum et 
salutare, nos tibi semper et ubique gratias agere, Domine, Sancte Pater, Omnipotens 
Aeterne Deus ..." 

Dank ist ursprünglich •die selbstverständliche und positive Reaktion des Menschen 
auf die göttliche Liebe". Wie verschieden aber kann diese Reaktion sein, wie ver- 
schieden kann sie in Menschen aufleben! Dem deutschen Wort Danken z. B. ist nicht 
von ungefähr, vielmehr fruchtbar in Tiefen weisend, die nächste Verwandtschaft 
mit dem Wort Denken auch mit •Andacht" eigen; hier wird also das bewußte Gei- 
stige betont. Das lateinische Wort gratias agere weist einerseits auf die Grazie, auf. 
Anmut, auf Fühlbares also, hin und enthält andererseits das verbum der Tat, • eine 
durchaus andere Nuance! Dem Lateinischen verwandt und doch wieder ganz eigen 
ist das griechische Eucharistein. Nicht von ungefähr wurde es das Wort für die 
Feier des Liebesmahles, des christlichen Kernmysteriums. Und wie nahe ist Danken, 
wie immer es sprachlich sich gebe, seinem Wesen nach, dem Loben, Rühmen, Prei- 
sen! Wie kein Mensch zu sagen vermag, wo der Glaube aufhöre, wo aber Hoffnung 
und Liebe etwa anfangen, so wird auch niemand zu sagen vermögen, wo das 
Danken aufhört und Loben und Preisen beginnen. Gewiß ist, daß nur das auf- 
merkende Gemüt, der wachen Umwelt-, Geist- und Gottesbeziehung fähig, Dank 
verspürt, pflegt,, erweist. Der Mensch ohne Dank ist ein Mensch ohne Seele, ohne 
Religion, ohne das beste Menschliche, nämlich von oben Eingegebene und als solches 
Gepflegte. So erscheint der Dank • im Lichte der Idee • als das Selbstverständlich- 
ste von der Welt • für die gesunde, im rechten Glauben lebende, ihrer selbst und 
des alles durchwirkenden Gottes bewußte Seele. 



Von der Übung des Dankens 103 

In Wirklichkeit aber läßt es die Menschheit, lassen wir Menschen es an Dank im 
ganzen schmählich fehlen. Der Sündenfall, dessen Auswirkungen das ganze Leben 
mitbestimmen, hat auch die Kraft des Dankes in seinen Bann gezogen. Konnte denn 
auch eine menschliche Provinz davon ausgespart bleiben? Alle Regungen und Kräfte 
der Seele hängen zusammen; jede bestimmt die andere mit. So ist, wie man weiß, 
aus der ursprünglich anerkannten Abhängigkeit von Gott eine mehr oder minder 
starke Abwendung von ihm geworden. •Macht euch die Erde Untertan!", dieses Ge- 
bot wurde zunehmend unter Vergessen dessen erfüllt, der dazu nicht nur den Auf- 
trag gegeben, sondern die Möglichkeiten geschaffen hatte. Nun, hierher gehört keine 
Geschichte des Vergessens Gottes in der Menschheit, wohl aber der Hinweis darauf: 
Gott ist weithin nicht nur in dem Sinne des Nicht-mehr-an-ihn-Denkens vergessen 
worden, sondern auch in dem andern, demzufolge das An-ihn-Denken kraftlos, ohne 
Enthusiasmus, ohne heilige Wirkkraft bleibt. Das hiermit Angedeutete kann man 
in heutiger Zeit, wenigstens im Abendlande, geradezu mühelos beobachten, in der 
•christlichen" und in der christlichen Umwelt und wohl auch in sich selbst, hier bei 
genügendem Maßstab besonders. Man kann da trauriger Tatsachen gewahr werden, 
denen nur mit starker Glaubenskraft standzuhalten ist: 

Es gibt in unseren Tagen geradezu ungeheuerliche Schwierigkeiten in der ange- 
strebten Verwirklichung des Dankens. Dieses erfordert immer die bewußte Gottes- 
beziehung, dazu den Glauben, daß alles uns zuteil Werdende zu unserem Besten sei 
oder sein könne. Wie, wenn dieser Glaube erstorben, verschüttet, in hoffnungslose 
Erstarrung getrieben worden ist? Es leben nur zu viele, deren Seelen nicht die ge- 
ringste Resonanzkraft für die Wahrheit von der Vorsehung Gottes haben, denen 
Worte wie Gnade, Glaube, ewiges Leben buchstäblich nichts besagen, die in der 
mechanisierten oder sonstwie überwältigenden Welt-ohne-Gott total aufgehen. Es 
gibt sogar solche Menschen, die da (etwa) sagen: •Ich habe mir die Existenz nicht 
gegeben und bin vorher nicht gefragt worden, ob ich sie wünschte. Ich lehne die Ver- 
antwortung für die Konsequenzen ab. Diese trägt allein das Wesen, das mich in die 
Welt gesetzt hat, nicht ich!" Wer so sprechen oder denken kann • und es wäre ge- 
rade für die im Glauben Lebenden gut, sie verstünden auch eine solche Seelenart und 
-haltung •, den erreicht keine Einladung, zu danken. Er erfährt seine Existenz 
nicht als Geschenk und vermag erst recht ihr Schweres nicht im Glauben • dankbar 
anzunehmen. Es ist summa summarum nicht so, als brauche uns bloß die rechte 
Lehre vom Danken vorgetragen zu werden, und schon vermöchten wir alle in zu- 
reichender Dankhaltung zu leben. Dank und Undank hängen im Lebensgesamt und 
sind, so oder so, minder oder mehr, konstitutiv geworden. Konstitutionen aber än- 
dern sich gemeinhin langsam und schwer. Freilich können wir an der Änderung 
arbeiten, und das gute Wort zwischen Mensch und Mensch ist nie ohne Wirkkraft. 
Das Entscheidende jedoch kann jeder nur in sich selbst tun (oder wirken lassen). 
Wäre das nicht so, es stünde um die Menschheit und in ihr unvergleichlich anders, 
als es der Fall ist. Selbst die mächtigsten Vorbilder reißen die träge Welt nicht 
oder kaum nach. Wie schwer, wie unmöglich ist es, ein •alter Christus" zu werden! 
Die in diesem Abschnitt skizzierten Widersetzlichkeiten wirken eben großenteils 
auch in den Menschen bonae voluntatis und erscheinen nur sozusagen rein an ihren 



104 Bernhard Martin 

• reinen Trägern. So ist denn das Danken eines der Übungsfelder, die in der imi- 
tatio Christi zu bearbeiten sind und auf denen dem immer wieder ins Wirkfeld 
der Erbsünde abstürzenden Erdenwesen Auftrieb abgewonnen und Verklärung ein- 
gegeben werden muß. Dieses Ubungsfeld aber läßt sich von zwei Seiten aus betre- 
ten, erstens von der Gottes-, zweitens von der Menschenbeziehung her. 

Mit dem Danken nämlich steht es genau so wie mit dem Lieben. Das Gebot der 
Gebote fordert, obzwar konstituierend ein erstes dem zweiten voranstellend, mit 
der Liebe zu Gott zugleich die Liebe zu den Menschen (dem •Nächsten" • aber wer 
ist denn kein •Nächster"?), und wer in beiden zu wachsen trachtet, der erfährt, daß 
sie zutiefst nicht zwei, sondern eine einzige sind. Es gibt keine Gottesliebe, die sich 
nicht auch im Menschenbereich auswirkte, und es gibt keine Liebe im Menschenbe- 
reich, wobei hier sinngemäß die selbstlose Liebe, die Agape gemeint ist, die nicht 
wesentlich auch Gottesliebe wäre und diese mitstärkte. So wird durch die unmittel- 
bare Pflege der Gottesliebe mittelbar die Menschenliebe mitgebildet und umgekehrt 
durch die unmittelbare Pflege der Menschenliebe mittelbar die Gottesliebe. Alles, 
was ist und lebt, steht durch den gemeinsamen Ursprung in Gott in tiefster We- 
sensverwandtschaft. Das zeigt sich auch auf dem Felde des Dankens. 

Auch hier ruft der Dank, der Gott unmittelbar gilt, die Dankbarkeit dem Mit- 
menschen, ja, allem, was ist, gegenüber auf, und wiederum umgekehrt: es nährt 
sich der Gott geltende Dank mit aus der betätigten Übung des Dankens in der irdi- 
schen, vornehmlich in der menschlichen Welt. Dabei ist die Pflege des Dankens Gott 
gegenüber, auch wenn sie in Gemeinschaft, auch wenn sie kultisch-liturgisch ge- 
schieht, mehr Sache des Inneren, der Besinnung, des •sursum corda!", die Pflege 
des Dankes Menschen gegenüber, auch wenn sie zunächst vielleicht vornehmlich in 
Gefühl, Gesinnung, Innenhaltung auftritt, doch mehr eine Sache der Gemeinschaft, 
des Sozialen, der Wendung nach außen. Das Wahrbild des Kreuzes, das so vieles, 
ja, alles erschließet, es erschließt auch diese Relationen: das Gotteslob, der Gottes- 
dank, sie leben gewissermaßen in der Vertikalen, der Mensdiendank dagegen lebt 
gleichsam in der Horizontalen, und aus Vertikaler und Horizontaler besteht das 
Kreuz, aus dem keine von beiden herauszudenken ist, weil sie, mit verschiedenen 
Funktionen, wesentlich eines sind. 

Niemand kann sich plötzlich, gewaltsam, überhaupt eigenmächtig zu höheren 
Graden der Reife emporreißen als zu dem, auf dem er jeweils steht. Wohl gibt es 
wunderbare, gnadenhafte, mächtige Wandlungen, die als unmittelbarer Einbruch 
höheren Waltens erscheinen, doch um sie läßt sich allenfalls beten; menschlichem Zu- 
griff sind sie entzogen. Dagegen ist unser • von morgens bis abends betretbar • 
das Arbeitsfeld der Übung. Gebete des Dankes stehen in großer Zahl zur Verfü- 
gung, und die dankende Seele wird nie ganz unschöpferisch sein, wenn sie in diesen 
ihren Dank Gott bekundet. Die Liturgie lädt in reichen, überreichen Strömen oder 
Formen zu gemeinsamem Danken ein; wer sich ihr hingibt, wird in den Chor der 
Dankenden aufgenommen, den Christus anführt. Hinzu käme als Drittes die Übung 
des Dankens durch Betrachtung oder Beschaulichkeit, in denen Wahrheiten tiefer 
als sonst erfaßt und Wesenszüge lebendiger als sonst verwirklicht werden können. 

Die drei genannten Formen der Übung des Dankens gelten vornehmlich dem 



Von der Übung des Dankens 105 

Danke, den wir Gott darbringen wollen; sie stärken aber gewiß auch die Kraft des 
Dankens, das unmittelbar dem Mitmenschen zuteil werden kann und zuteil werden 
sollte. Es ist ja der gleiche Bewußtseinskern, die gleiche erwachende Seele, die das 
eine und das andere leistet, die in der einen und in der anderen Form des Dankes 
lebt. Wer Gott dankt, nicht nur mit Mund und Gebärde, sondern im Keimgrund 
des Herzens, der sieht auch die Mitmenschen ganz anders an als derjenige, dem 
unmittelbar kein göttliches Licht auf den Lebensweg fällt, d. h. der das darauf fal- 
lende nicht gewahrt. Denn es gibt ja im Seelisch-Geistigen Krankheiten, die durch- 
aus als Analoga zu Blindheit und Taubheit des Leibes auftreten. Der Dank an Gott 
weckt und nährt den Dank an die Menschen in dem Maße, als er selbst, und nicht 
nur seine irdische Form, wirklich und lebendig ist. Das kann beobachtet, kann er- 
fahren werden. Denn in der Gottesbeziehung entfaltet sich die menschliche Person, 
und die also entfaltete Person besitzt auch den Sinn für andere und somit die Kraft 
des Dankes. Die Kraft des Dankes ist also eine der vielen Gaben, die uns •von 
oben" zuteil werden und für die wir • zu danken haben. 

In der •Nachfolge Christi" (III. 17) stehen die Sätze: •Willst du, daß ich im 
Finsteren wandle, so preise ich dich in der Finsternis. Willst du, daß Licht mich 
umgebe, so preise ich dich im Lichte. Würdigest du mich des Trostes, so lobe ich dich. 
Versetzest du mich in Trübsal, so lobe ich dich nicht minder in der Trübsal". Diese 
Sätze, ein wunderbares Bekenntnis des gläubigen Beters, zeigen in ihrer Prägnanz 
so deutlich wie nur möglich, wo die Quelle des Dankes zu suchen und wo sie ver- 
läßlich allein wirksam ist, im Glauben nämlich, in der wachen, bejahenden, demü- 
tigen Beziehung der Seele zu Gott. 

Zu Unrecht wird der Glaube oft blind genannt. Gewiß, er sieht nicht in die letz- 
ten Gründe und verharrt insofern im Vorhof möglicher letzter Erkenntnis. Was aber 
manche •aufgeklärten" Kritiker an diesem Glauben zu beanstanden haben und was 
sie gegen ihn als vermeintlich Ungenügendes ausspielen, das zeigt an, daß sie selbst 
sich noch nicht einmal im Vorhof dieser Erkenntnis befinden, sondern die Welt- und 
Schicksalsrätsel innerhalb der Empirie für ganz durchschaubar halten, rationali- 
stischer, als sie es sich eingestehen mögen. Nein, der Sinn des Glaubens richtet sich 
auf die Urwirklichkeit des göttlichen Waltens, in welcher der Sinn auch all dessen 
verwaltet und verbürgt wird, was dem irdischen Auge unsinnig erscheinen kann. 
Seit Job, wenn nicht noch länger, lebt im glaubenden Menschen die Ahnung des Sin- 
nes des scheinbar Unsinnigen; erst recht lebt sie oder kann sie leben im glaubenden 
Christen. Nur dann und dort, wo wir das Bewußtsein der Personalität, der Krea- 
türlichkeit, der göttlichen Liebe, der göttlichen Erlösung wahren und durchtragen, 
vermögen wir Dank zu entwickeln in Situationen, in denen der natürliche Mensch 
keine positiven Deutungen und Reaktionen mehr kennt. Allerdings stellt sich Dank 
an Gott im Ertragen oder Meistern von Schwerem und Schwerstem als eine über- 
natürliche Regung anders dar als Dank im irdischen Bereich für jene Erfahrungen, 
die uns unmittelbar wohltun und die nur natürliche Regungen erzeugen. 

Von hier aus ergäben sich manche Linien auf das Feld pastoral-theologischer 
Arbeit. Denn in vielen Fällen geht ein unmittelbarer Appell an solchen Seelen, 
die dem Glauben, also dem Dank entfallen sind, wirkungslos vorbei. Danken lebt 



106 Bernhard Martin 

nicht aus sich; es ist Folge, Frucht und Zeichen des Lebens im Glauben. So käme 
denn für den, der in der Kraft des Dankes zunehmen will, alles zu dem oben Er- 
wähnten hinzu, was mit der •Vermehrung" des Glaubens, mit der •Stärkung" der 
Hoffnung und mit dem •Entzünden" der Liebe zu tun hat. Nur die des rechten 
Selbst-, Welt- und Gottesverständnisses fähige Seele kann danken (wobei •Ver- 
ständnis" in keiner Weise auf Reflexionen und Rationalismen deutet; •unentwickel- 
te" Kinder können u. U. das Verständnis besitzen, Hochgelehrte u. U. seiner erman- 
geln). Darum auch sollte das Danken, wie es z. B. in Benediktinerklöstern bewußt 
geschieht, stellvertretend geleistet und geübt werden, nämlich für diejenigen mit, 
die dafür vorderhand nicht zu gewinnen sind. Aus der Menschheit als soldier, aus 
der Kirche als ganzer muß Dank aufsteigen, und immer mit im Gedanken an die, 
•die deiner Barmherzigkeit am meisten bedürfen" (zu denen sich vorsorglich aller- 
dings jeder einzelne Beter am besten stets mitrechnet...). 

Das (dem Wesen nach unendliche) Übungsfeld des Dankes läßt sich aber außer 
von der Gottesbeziehung her auch von der Menschenbeziehung her betreten und 
beleben, indem wir den Mitmenschen gegenüber so oft, so reich, so stark Dank dar- 
leben, wie wir es vermögen. Unwirksam und im tieferen Sinne bedeutungslos bleibt 
auch hier selbstverständlich jede leere Form. Wirksam ist allein das jeweils der 
Seele lebendig Einwohnende und Entströmende. Kann man die Einwohnung, kann 
man das Strömen unmittelbar schulen und üben? Gewiß. Denn die Aufmerksam- 
keit läßt sich in jeder Lebenslage noch stärker auf den Mitmenschen richten, als 
wir es tun, und das Grundverhältnis, in dem wir zum Mitmenschen stehen, läßt sich 
stets tiefer erfassen, als es je und je geschieht. Und hier ist ja Fundgrube oder 
Quellgebiet des Dankes. 

Freilich gibt es einen Grundunterschied zwischen der Welt des Gott im Him- 
mel und der Welt des den Mitmenschen geschuldeten oder darzubringenden Dan- 
kes. Gott können wir nämlich, grundsätzlich, für schlechthin alles danken, auch für 
Bitterstes und Ärgstes, falls wir im Glauben das Ja dazu finden. Menschen hinge- 
gen vermögen wir nur für das uns von ihnen zukommende Gute zu danken, woge- 
gen wir sie bei dem Bittersten und Ärgsten allenfalls als Werkzeuge des Höch- 
sten, nicht aber als zu persönlichen Dank verpflichtende Wohltäter erfahren und 
nehmen können. Das Gebot der Liebe, schließlich sogar der Feindesliebe, enthält 
nichts Widergesundes. •Vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun" hat Chri- 
stus gesagt. Von einem Dank-dem-Feind gegenüber kann nicht die Rede sein ... 

Um an das eingangs Gesagte anzuknüpfen: dem Mitmenschen gegenüber kommt 
Dank in Betracht für die freiwilligen und für die unfreiwilligen Leistungen, die er 
uns bietet. Die freiwilligen entbinden zumeist den Dank spontan, und es ließe sich 
daran nur die besinnliche Pflege der personalen Beziehungen knüpfen. Denn wie 
ein Blitz die schwarze Nacht aufreißen kann, so vermag an einer einzelnen Hand- 
lung, ja Gebärde, ein persönliches Verhältnis als ganzes in abgründiges Licht zu 
rücken. Der Dank von Person zu Person findet umso mehr Nahrung, je wacher er 
erlebt wird. Woraus sich ohne weiteres ergibt, daß hier ein unerschöpfbares Übungs- 
feld sich bietet, und was man auf ihm tun kann, ist je und je so augenblicklich, so ein- 
malig, so überraschend, daß dazu im voraus, in allgemeiner Form kaum etwas ge- 



Von der Übung des Dankens 107 

äußert werden kann, aber auch nicht geäußert zu werden braucht. Eigentlich ergibt 
sich alles aus dem Liebesgebot, wie ja schließlich Dank nur eine Form der Liebes- 
äußerung sein dürfte ... 

Und wie steht es um die unfreiwilligen Leistungen? Da ist vor allem zu sagen: die 
objektiven Ordnungen des Lebens, in denen wir heute stehen, müssen nüchtern ge- 
sehen und anerkannt werden. Es gibt kein Zurück aus der technisierten Welt, kein 
Zurück in eine Lebensweise, in der je und je Mensch und Mensch sich persönlich 
begegneten, versorgten, erfuhren. Es muß also mit dem mächtigen, entpersönlichen- 
den, offenbar viele überwältigenden mechanistischen Geiste gerechnet werden. Des- 
gleichen mit allem, was oben mit dem Stichwort •Rechtsbewußtsein" dargetan wurde. 
Nicht dadurch kann heute Dank geweckt werden, daß Recht abgebaut, Not geschaf- 
fen, Bettlertum ins Leben gerufen würde (die Beispiele wirklich und stellvertre- 
tend-bildlich gemeint). Und in der übervölkerten Welt von heute, gar in deren Groß- 
städten, kann der Mensch nur großen- und größtenteils am anderen Menschen vor- 
beileben. Umso wichtiger sind die Gelegenheiten zu perönlichen Begegnungen, wie 
sie in den Eingangsbeispielen sich zeigten, und an ihrer Nutzung hängt hier fast 
alles. 

Das mechanisierte, durchrechtete Zivilisationsleben ist des Einzuges von Seeli- 
schem, Menschlichem, Geistigem, Göttlichem sehr bedürftig, und hier hat der Ein- 
zelne Gelegenheit über Gelegenheit, zur Durchseelung, zur Durchmenschlichung, zur 
Durchgeistigung, zur Erfüllung mit Göttlichem beizutragen. Eigentlich hat man es, 
auch wenn einem, im Sinne heutiger Medizin gesprochen, •gesunde" Menschen 
begegnen, überraschend oft mit solchen zu tun, die, im tieferen Sinne, •unter die 
Räuber gefallen" sind und derjenigen Hilfe bedürfen, die seinerzeit oder nach 
Christi Gleichnis der barmherzige Samaritan geleistet hat. Sie beginnt, dem Frem- 
den gegenüber, u. a. mit dem Danken, und dürfte sich großenteils sogar im Danken 
erschöpfen. Ist dieses echt, d. h. wird in die Beziehung von Fremden, die sich zu- 
nächst kaum etwas angehen, Seelenwärme, Stimme der Persönlichkeit, Gemein- 
schaftsgeist hineingetragen, so ändert sich im Kleinen die Welt. Eine Welt, in der 
nicht einer von fünfundzwanzig, sondern in der ein jeder dem Schaffner dankte, 
eine Welt, in der ein jeder dem Lehrer seiner Kinder (trotz allem!) dankte und 
der Lehrer beide verstünde, billigte, mitmachte, eine Welt, in der ein jeder Arbeits- 
kamerad einem jeden anderen dankte auch und gerade für das, was er ja doch tun • 
muß, ein solche Welt wäre in hohem Grade der heutigen Ungeistigkeit und Un- 
christlichkeit enthoben, und es wäre in unscheinbarer Art geradezu unabschätzbar 
viel Liebe in sie eingezogen. Das bedarf gar keiner Erläuterung, und daraus ergibt 
sich ohne weiteres, was dem Einzelnen je und je zufällt. Und würde Christus, wenn 
er uns hierüber spräche, anders schließen, als am Ende der Geschichte vom barm- 
herzigen Samaritan zu lesen ist: •So gehe hin, und tue desgleichen"? 




