Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart

Von Emmanuel v. Severus O.S.B., Maria Laach

Die Stimmen zum Thema der Meditation sind im 6ffentlichen Gesprach der Ge-
genwart iiberraschend zahlreich. Noch erstaunlicher ist jedoch die Vielfalt und
Gegensitzlichkeit der einzelnen Auferungen. Neben der sicher oft berechtigten
Klage iiber das Ungeniigen so mancher Betrachtungsbiicher unserer religidsen Litera-
tur! stehen ernst zu nehmende Mahnungen, dafl vom Wiederentdecken der Meditation
Sein oder Nichtsein unseres geistlichen Lebens, ja unserer Existenz als Christen ab-
hinge?, stehen optimistische Freudenrufe iiber das ,uralte Zauberwort Asiens, das
jetzt so oft auch im Abendland genannt“® werde. Griindliche Untersuchungen haben
sich in den Bezirken der Theologie, Religionsgeschichte und Philosophie dem Wesen
und der Deutung der Meditation zugewandts. Trotzdem kann es dem aufmerksamen
und aufgeschlossenen Menschen der Gegenwart nicht entgehen, dafl sich im Be-
mithen um die Meditation auch oft Verwirrung zeigt, Verwirrung, die dann ,heil-
los“ wird, wenn das Wort Meditation nicht nur gedankenlos fiir irgendein religiéses
oder geistliches Wort im Programm einer Tagung gebraucht wird, sondern zum
Modewort wird, das im Gebrauch der Presse inflationistisch in den Wortschatz der
Journalisten eindringt und damit auch dem raschen und zermalmenden Verschleifl
solchen Tuns unterliegt. Das ist wohl nicht ibertrieben, wenn wir uns daran er-
innern, daf in den letzten Jahren auch ein wohlmeinender Publizist wie Eugen Skasa-
Weiss das Wort Meditation fiir Beobachtungen und Erlebnisse im zoologischen
Garten brauchtes. Auch Reportagen und Reiseberichte bezeichnen sich selbst mit Vor-
liebe als Meditationen. In solchem Sprachgebrauch scheint eine besondere Beziehung
zum Menschen der Gegenwart gegeben, aber auch eine besondere Gefahr, daff nam-
lich aus der ,heillosen Verwirrung sogar ,, Verkehrung“ und teuflische Verfithrung
wird.

Auf zwei Dinge mochten wir deshalb im folgenden eingehen, wenn auch nur in
einer bescheidenen und skizzenhaften Form und abschlieflend einige Folgerungen
ziehen:

1. wollen wir versuchen, etwas zum Verstindnis der Meditation beizutragen nnter
dem Gesichtspunkt des Bedeutungswandels dieses Wortes in unseren herkémm-
lichen Sakralsprachen, insbesondere auch aus der Heiligen Schrift und der Liturgie,

1 Vgl. H. U. v. Balthasar, Das betrachtende Gebet (Einsiedeln 1955) 5, und frither
G.MihlenbrockS.]J.in ,Geist und Leben® 26 (1953) 149—151, um nur zwei Beispiele
Zu nennen. .

2 Wir berufen uns dabei weniger auf schriftliche als auf miindliche Auflerungen dieser Art
anf Akademien, Konferenzen und Tagungen.

% So auf dem Klappentext des Buches von Friso Melzer, Meditation. Eine Lebens-
hilfe (Stuttgart 1954).

4 Vgl. etwa K. B. Ritter, Uber die Meditation als Mittel der Menschenbildung (Kassel
1947); J. B. L o t z, Meditation. Der Weg nach lnnen (Frankfurt 1958); F. Melzer, Me-
ditation. Eine Lebenshilfe (Stuttgart 1954); H.Rosenb e r g, Die christliche Bildmeditation
(Miinchen-Planegg 1955); vgl. auch F. Wulf, Die Wiedereroberung des Bildes fiir die

Frommigkeit. ,Geist u. Leben* 28 (1955) 220—222.
5 S. Rheinischer Merkur 7 (1952) Nr. 47 vom 21. 11. 1952, S. 9.



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 109

2. hinweisen auf die ,Meditationen“ des Menschen in der Gegenwart, die mit dem
cristlichen Meditieren nur mehr wenig, manchmal sogar nichts mehr zu tun haben.

1.

Ein kleiner Einblick in den Schriftgebrauch des Wortes ,meditari“8, das wir der
Einfachheit halber kiinftig in der Form Meditieren gebrauchen wollen, zeigt uns,
daR dieses Wort im Verlauf seiner Geschichte einem stindigen ProzeR der Ab-
straktion unterworfen war. Wenn auch heute noch manche Christen wissen, dafl es
eine Bildmeditation gibt, dafl ,betrachten® auch ein ,beschavendes® Verhalten ist,
50 scheint doch auch in unserer Gegenwart das rationale und intellektuelle Verstehen
des Meditierens die Oberhand zu haben. Selbst Worte wie ,nachsinnen®, ,versen-
ken“ und ,betrachten“ werden meist im Sinne der gedanklichen und erkenntnis-
mifigen Arbeit, des verstandesmifligen Besitzergreifens von Glaubenswahrheiten
verstanden. Deshalb haben berufene Manner wie J. B. Lotz darauf aufmerksam ge-
macht, daB sich gerade auch im Bereich der Meditation die ,tiefgreifenden Gegen-
sitze der gegenwirtigen geschichtlichen Stunde“ krisenhaft dulern und das Ab-
gleiten zum Rationalismus auch ein Versinken im Irrationalismus zur Folge hatte?.
Nichts ist dafiir so bezeichnend wie der Riickgriff der modernen Psychotherapie auf
die Weisheit des Ostens, auf das Anschwellen der Literatur, die Yoga- und Zen-
Ubungen dem europiischen Menschen nahebringen und sogar ,christlichen Yoga“
erkennen und pflegen wills.

Was wir aus der Schrift des Alten Bundes fiir das Begreifen der Meditation
lernen kénnen und miissen, scheint uns neben dem bildhaften Element, das in der
Schrifterklirung der Kirchenviter noch so lebendig ist, und das mit Recht heute
wieder sehr betont wird, vor allem das akustische Element zu sein?. Im hebriischen
Urwort, das dem lateinischen ,meditari“ der Vulgata zugrundeliegt, bedeutet das
Meditieren nimlich weder ,Betrachten® im heute meist iiblichen Sinne, auch nicht
.nachsinnen® oder etwas dhnliches, sondern dieses hebriische Urwort, ,hagga“, heifdt
nichts anderes als ,halblaut beten“, murmelnd beten. Es ist ein Murmeln und Flii-
stern, das dem Manne des 1. Psalmes, ,der Tag und Nacht im Gesetze des Herrn
meditiert®, die Seligpreisung der Propheten eintrigt. Und die bildhaft und drastisch
empfindenden Hebrier scheuen sich nicht, dieses halblaute Beten wie das Girren
der Taube zu empfinden, weshalb auch der heilige Hieronymus unbedenklich iiber-
setzte ,meditabor ut columba“10, Einzig beim Brumm- und Knurrton des Béren er-
{aBten ihn Zweifel und siegte sein eklektizistischer Zug und deshalb entschied er sich
hier fiir den kriftigeren Ausdruck ,rugierunt quasi ursi“it. Es ist ohne weiteres ein-
sichtig, dal von einem solchen Verstindnis des Meditierens bis zum ,Betrachten®
und ,Nachsinnen“ der modernen Autoren ein weiter Weg ist. Doch sollten wir trotz-
dem nicht vergessen, dafl manche Gebetsformen der Christenheit offensichtlich die-

8 Wir behandelten dieses Thema in ,Geist nnd Leben* 26 (1953) 365—375.

7 J. B. L ot z, Meditation, a.a. 0. 13—21.

8 Dafiir sind bezeichnend die Ausfithrungen von G. Frei in der Schweizer Jugendzeit-
schrift ,Unser Weg*“ 32 (1956) 54—59.

® Vgl. unsere Ansfilhrungen in ,Geist und Leben® a.a. Q. 366 f.

1o 15 38, 14; 59, 11.

1 Is 59, 11.



110 Emmanuel von Severus

ses akustische Element des Meditierens treu bewahrt haben: Die Formel und Praxis
des Jesusgebetes in der Ostkirche!2, die Stofigebete der alten Monche, der mittelalter-
lichen und der modernen Christen und schlieBlich auch die volkstiimliche Praxis
des Rosenkranzgebetes, das freilich auch andere Formen und Ubungen zulaftts,
Aber noch ein anderes ist diesen Formen des Betens mit dem alttestamentlichen
Meditieren gemeinsam und wir konnen es mit Recht als ein zweites wichtiges Ele-
ment des Meditierens und der meditativen Haltung bezeichnen: das Element der
Wiederholung.

Festzuhalten wire also aus diesem Sprachgebrauch, daf} es sich bei der Meditation
durchaus nicht um ,Gedankenarbeit“ handelt oder um etwas, das sich nur im In-
nern des Menschen abspielt, das infolgedessen auch nicht nur als ,Weg nach Innen“14
oder als ,Innerung“15 bezeichnet werden konnte, um die Sprachvorschlige moderner
Autoren zu nennen. In gleicher Weise mufl betont werden, daf schon das Alte
Testament eine schlechte, eine gottwidrige Art der Meditation kennt, wenn der
Psalmist von den Heidenvilkern spricht, ,qui meditati sunt inania“, die Eitles
murmeln?®. Auch dieser Art eignet das Element der Wiederholung.

Wie uns scheint von grifiter Bedeutung ist nun jener Beitrag, den die griechische
Sprache im Bedeutungswandel des Wortes Meditieren beizusteuern hatte. Die
klassische Philologie hatte bereits auf die Verwandtschaft der Stimme pédopon
und ,meditari* aufmerksam gemacht'?. Aber neben diesem Wort steht noch ein
anderes und seine Verwendung ist merkwiirdig genug. Denn obwokl die gelehrte
Arbeit der Philologen uns sagt, dafl eine etymologische Zuordnung der Worte
pédopon und pedetdv unerlaubt sei, meditari infolgedessen keine Stammverwandt-
schatt mit pederdv aufweist, finden wir doch dieses griechische Wort ofter mit
meditari {ibertragen, ja die nach den legendiren siebzig Ubersetzern Septuaginta
benannte Bibeliibersetzung gebraucht es fast ausschlieRlich. Sie bringt so zum
akustischen Element des hebriischen Urwortes ein neues, nicht weniger wichtigess.
Mehetdy heifit ja hegen, pflegen, miitterlich und liebevoll tragen, avoir en coeur,
im Herzen haben. Es ist ohne weitere Worte ersichtlich, welche Bedeutung solchem
Verhalten und Tun gegeniiber dem Heiligen Worte, dem Heiligen Bilde und dem
Symbol der religiosen Welt zukommt. Wir wiirden dieses Meditieren in unserer
Mattersprache am besten wohl mit ,beherzigen“ wiedergeben, so mochten wir vor-
schlagen. Das wire ein Wort, das sowohl das dauernde, auf den unverlierbaren
Besitz hinzielende, wie auch das liebevoll pflegende, miitterlich hegende und hiitende
enthilt. Was ich beherzige, wird ein Stiick von mir, geht in mein Innerstes ein.
Mit diesem Wort hitten wir auch die Beziehung zu den Begriffen Pneuma und Mens
TVgrd;l;u H.Bacht, Das ,Jesus-Gebet* — seine Gesdhichte und seine Problematik™.
»Geist und Leben“ 24 (1951) 826—338.

18 Vgl, dazu R. Guardini, Der Rosenkranz Unserer Lieben Frau (Wiirzburg 1940)
10—16; derselbe, Das Jahr des Herrn (Mainz 1949) 11—40.

14 Die Formulierung J. B. Lotz’.

15 S0 F.Melzera.aO.

18 Ps2,2.

17 Vgl ThLL VIII, 4 (Leipzig 1939) 574—581; vgl. H. Walde-J. B. Hofmann,
Lateinisches Etymologisches Uidrterbuch 11 (Heidelberg 1954) 55f.; E.Boissacq, Diction-
naire étymologique de la langue grecque (Heidelberg 1938) 618 s; 625; — vgl. auch Melzer

a.a. 0, 20—26.
18 Vgl, ThLL u. Anmerkung 18, sowie unsere Anm. 7 gen. Arbeit.



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart m

hergestellt, die wesentlich sind fiir jene Ridume des geistlichen Lebens, die im Mit-
telalter als Seelengrund bezeichnet wurden, die man spiter Innerlichkeit nannte
und ohne die es eine echte und christliche Meditation nicht gibt, eine Beziehung, die
in gleicher Weise die Metaphysik und Theologie umschlieft und auch das mystische
Element der Meditation beriihrt. Dafl auch im Worte pédopon wichtige Elemente der
Meditation enthalten sind, wie die Beziehung zu ,modus“ und ,messen”, sowie das
Bild des Pendelschlags zeigt, sei hier nur nebenbei erwahnt.

Fiir die lateinische Sprache ist es charakteristisch, daf sie zu den beiden genann-
ten Elementen des Meditierens ein drittes beibringt, das sich zwanglos anfiigt, ob-
wohl es gelegentlich etwas typisch Romisches, namlich das Militarische, stark her-
ausstellt. Fir die militarische Literatur der Romer ist es kennzeichnend, dafl sie
das Wort ,meditari* fiir das Eintiben der Rekruten in den Umgang und den Ge-
brauch ihrer Waffen verwendet. Der Bogenschiitze meditiert sein Waffenhand-
werk — wir wiirden sagen, er exerziert es!®. Diese Bedeutung erhalt sich noch weit
bis in die kirchliche Literatur hinein. Der heilige Benedikt sagt von den Neuan-
kémmlingen seines Klosters, sie sollten in die ,cella novitiorum* gefithrt werden,
»ubi meditent” — wo diese ihre Ubungen halten, d. h. eingeiibt werden in die mona-
stische Lebensweise??. Und die alten Psalmeniibersetzungen wechseln fast stindig im
Parallelismus der Glieder der einzelnen Psalmverse mit den Worten ,meditari*
und ,exerceri. Deshalb konnen auch dem Psalmisten die mandata Dei, die Gebote
Gottes, Gegenstand der Meditation sein, was wiederum nicht ein gedankliches Sich-
versenken bedeutet. Er denkt nicht nur dariiber nach, er bt sie. Deshalb hat ,medi-
tari“ im Lateinischen auch oft die Bedeutung des Lernens, so wie ein Redner seinen
Vortrag ,einstudiert”, der junge Musikstudent das Leierspiel, ja das Kind laufen
lernt?t. Alle diese Sinngebungen, die aus dem Lateinischen mit in die Psalmen-
uibersetzungen und in die Sprache der Kirchenschriftsteller gekommen sind, haben
von daher weitgehenden Einflufl auf die Sprache unserer Frommigkeit und unseres
geistlichen Lebens gewonnen. Es konnte deshalb — dieser Blick in die jiingste Ver-
gangenheit sei hier schon gestattet — niemandem der Ruf nach ,Einiibung des
Christentums” selbstverstindlicher sein, als dem die Psalmen aus innerstem Herzen
betenden Kierkegaard. Das Latein der Kirche braucht deshalb das ,meditari zu-
nachst auch nicht in reiner Abstraktion. Klassisch kommt das etwa zum Ausdruck im
heute noch gebrduchlichen Kirchengebet vom 6. Sonntag nach Epiphanie. Da heifit
es, ,ut semper rationabilia meditantes, quae tibi sunt placita, et dictis exsequamur
et factis“22. Das dem Logos, das Christus geméfle soll hier ,meditiert“ werden, damit
wir in Wort und Tat vollbringen, was Gott gefallt. Auch hier ist ,meditieren“ mehr
itben als denken. Gerade in diesem Gebet kommt die Ganzheit echten Meditierens
schon zum Ausdruck: nicht Wort allein, nicht Tat allein, nicht Gedanke nur, sondern
die harmonische Einheit all dieser Elemente. Dies zeigt auch die Gegeniiberstellung
eines andern ebenso alten Gebetes, in dem es heifit: ,a terrenis delectationibus ab-

1 Vgl. a.a. 0. im ThLL.

2 Die Ausfiihrungen von H. Bacht, ,Meditation in den dltesten Monchsquellen® in
#Geist und Leben® 28 (1955) 360—373 legen freilich nahe, dem Wort auch hier einen wei-
teren Sinn zu geben.

2 Vgl. das im ThLL ausgebreitete Material.
2 Sacramentarium Gregorianum (ed. H. Lietzmann/Miinster 1921) Nr. 202, 36.



112 Emmanuel von Severus

stinentes propensius caelestia meditemur® — von irdischer Lust uns enthaltend,
wollen wir um so eifriger das Himmlische iiben23. Oder wenn eine Bitte lautet:
,ut semper quae sancta sunt meditantes in tua luce iugiter vivamus“ — damit wir
durch stindiges Uben (Lernen, Wiederholen) des Heiligen fiiglich in Deinem Lichte
wohnen?4. Dieses Umfassende, das der Tiefe des Seelengrundes entspricht, ist etwa
deutlich in einem kldsterlichen Gebetswunsch, der einem Weihegebet des 8. Jahr-
hunderts entstammt und heute innerhalb einer Prifation steht. Da wird vom jungen
Monche gesagt: ,Te — gemeint ist Christus — corde, ore et opere meditet et intelli-
gat“?s, Der Monch soll Christus mit Herz, Mund und Werk meditieren und ein-
sehen. Das heifit, er soll Christus im Herzen tragen, sein Wort soll Christus ver-
kiinden, es soll von ihm belebt und getragen sein, sein Sprechen und Beten soll nichts
anderes kennen als Christus, und sein Werk soll von Christi Geist durchwirkt sein,
soll von Christus Zeugnis ablegen — so diirfen wir dieses Wort wohl umschreiben.
Der Mensch von heute wiirde dies ,christliche Verwirklichung® oder ,christliche
Lebensgestaltung“ nennen. Im Dreiklang von ,corde, ore et opere® erwichst hier die
Ubung als standige konkrete Verwirklichung des im Worte aufgenommenen, des
im Bilde geschauten Christus, des in der Betrachtung Getragenen und Bewahrten.
Die Ubung weist iber den Vorsatz und die Nutzanwendung hinaus in die tigliche
Aufgabe und Wirklichkeit.

Wie diese Ganzheit ohne jedes ausdeutende Beiwort im Ausdruck ,meditieren”
enthalten sein kann, das hat uns kiirzlich die Benediktinerin Aemiliana Lohr in der
Lirklirung einer Hymnenzeile der Karolingischen Zeit gesagt2e:

»Nocte surgentes vigilemus omnes

semper in psalmis meditemur atque

viribus totis Domino canamus

dulciter hymnos —

Auf alle!, lafit uns die Nacht durchwachen,
kart uns miiken stindig in den Psalmen.
Mit allen Kriften dem Herrn auch singen
lieblich die Hymnen.”

Meditieren meint hier ebenso die mithsame Ubung um einen wiirdigen Psalmen-
gesang, also etwas Aufleres, wie auch die Mithe um sein inneres Verstehen, seinen
prophetischen Gehalt auf Christus und sein Heilswerk hin, so wie es der vorhin
genannte Gebetswunsch aussprach: Te corde, ore et opere meditet atque intelligat.
Prudentius, der Hymnendichter der Frithzeit, sagt sogar:

23 Aus dem Leonianum, vgl. P. Bruylants OSB, Concordance verbale du sacramen-
taire Léonien (Mont César v. J.} 337.

2¢ Ebda. Diese Oration ist auch in die nach Gelasius und Gregor benannten Sakramentare
iibergegangen.

2 Rituale Mon. Congreg, Beuronensis (Regensburg 1931) 114. Im urspriinglichen Text
ist noch das Wort ,legat® vorangestellt; vgl. O. Casel, Die Monchsweihe (JLw 5/1925/36).
Der ganze Satz lautet: Aperi ei sensum, ut in dicinarum studiis litterarum te legat, corde et
opere meditetur et intellegat und gibt schon die Schriftgebundenheit der monastischen Medi-
tation wieder.

26 S, Aem. Lohr, Abend und Morgen. Ein Tag. (Regensburg 1955) 303—314.



Das Wesen der Meditation und der Mensdh der Gegenwart 113

~ Christo tamen sub ipso meditabimur sopore
Christus meditieren wir sogar im Schlafe??,

2.

Wir wollen hier unsere philologischen Erwigungen beschliefen und bevor wir
einige Folgerungen aus ihnen ziehen, und der zweiten Frage unseres Themas zu-
wenden, der Frage nach dem Meditieren des Menschen in der Gegenwart. Stellen
wir diese Frage etwas deutlicher:

Was sinnt der Mensch von heute in seinem Herzen,

was trigt er dort, liebt es und pflegt es,

was steigt dort auf als Ruf, Schrei, Gebet in den Stunden

der Freude, der Erhebung, aber auch des Leides, der Gefahr und des Todes?

Diese Erfahrung unseres tiglichen Lebens, zeigt uns, daf dies nur in seltenen
Fillen Worte der Schrift, des Evangeliums, Verse der Psalmen sind. Das, was den
jungen Menschen unserer Tage vor allem ausfiillt, sind die Dichter unserer Zeit.
Es ist in gewissem Sinne erschiitternd zu sehen, wie sich das Antlitz der Zuhérer,
auch junger Menschen im Kloster, aufhellt und aufschlieft, Zustimmung geradezu
ausstrahlt, wenn wir sagen, der junge Mensch von gestern und heute, der reine Tor
der beiden furchtbaren Kriege, die unser Jahrhundert sah, er meditiert vor allem
Holderlin und Rilke. Gerade die Kriegsbriefe der gefallenen Studenten legen dafiir
oft ein ergreifendes Zeugnis ab. An sich ist dies nicht schlimm. Die Singer und
Dichter eines Volkes gehdren wohl in erster Linie seiner Jugend. Was uns aber so
oft begegnet, ist dies, dafl die Dichter eine Art Religionsersatz darstellen, daf} sie
das Wort Gottes in der Schrift und im Evangelium ersetzen und verdringen?s. Da-
bei haben wir noch nicht einmal jene sinnlose ,Meditation“ im Auge, die heute oft
durch die ,Dauerberieselung des Menschen“ mit visuellen und akustischen Ein-
driicken geschieht und in welcher der Schlager und das Schlagwort einen so grofien
Raum einnehmen. Hier stoflen wir auf eine Form der Meditation, auf die das Wort
des Psalmisten in einer furchtbaren Art zutrifft ,et populi meditati sunt inania®“.
Wir haben dafiir Beispiele in der politischen Propaganda der Ostblocklidnder, in der
Art und Weise ihrer Spruchbandpraxis, die eine Kennzeichnung durch das Wort
yheillos in seinem theologischen Sinne wohl rechtfertigen. Aber auch die moderne
Literatur bietet uns fir das Gemeinte eindringliche Beispiele. Es sei gestattet, hier
an die dem modernen Leben abgelauschte Darstellungsweise Heinrich Bélls zu
erinnern, der mitten in die Gespriche seiner handelnden Personen, im Fettdruck
und durch Groflbuchstaben hervorgehoben, einfliefen 1afit, was sie durch die Licht-
reklame der Grofistidte in sich aufnehmen, was ihnen der Straflenlirm zuschreit.
Man kann nicht leicht vergessen, wie in einem sehr wichtigen Gesprich seines
Romans ,Und sagte kein einziges Wort“ immer wieder der Satz erscheint ,VER-
TRAUE DICH DEINEM DROGISTEN AN!“, weil der Gesprachspartner, der
eigentliche Trager der Erzdhlung und Handlung, ihn immer wieder durch das Hotel-
fenster in sich aufnimmt. Noch furchtbarer ist die Praxis der Hypnopédie, die uns

27 Bei Aem. Léhr a.a.O.
28 Sehr eindringlich hat das herausgestellt F. Siebur g Die Lust am Untergang (Ham-
burg 1954), 344347 und 358 f.



114 Emmanuel von Severus

der Englander Aldous Huxley in seinem Buche ,Gute neue Welt* schildert, jene
Erziehungsmethode eines totalen Zukunftsstaates, in dem schon den Siuglingen
die Parolen des kollektiven Lebens durch Lautsprecher unter den Kopfkissen zuge-
fliistert werden, um das selbstindige Denken in ihnen zu ertéten. Ist es zu stark
gesprochen, hier von einer Perversion dessen zu reden, was wir eingangs am Wort-
gebrauch der Heiligen Schrift als Wesen der Meditation kennzeichneten?

3.

Versuchen wir dieser Situation durch einige Folgerungen gerecht zu werden, dann
scheint es uns notwendig, dafl nicht nur iiber Meditation gesprochen und geschrieben
werde, sondern dafl auch der Kreis derer, die sie erlernen sollen, in sie eingefiihrt
und eingeiibt werden, erweitert wird. Wenn unsere Sicht iiber die Meditation der
Inania, der leeren, eitlen, profanen und widergottlichen Worter und Bilder in der
Gegenwart richtig ist, dann scheint es uns eine Lebensfrage der Religion zu sein,
dafl die Meditation da, wo sie geiibt wird, etwa in geistlichen oder kiosterlichen
Gemeinschaften, sich starker vom Buche lost, daf) sie aber auch iiber diese Gemein-
schaften hinaus Element des religiosen und geistlichen Lebens fiir den Christen in
der Welt wird. Sie mufl einen festen Platz innerhalb der Seelsorge sowohl fiir den
Seelsorger wie fiir die ihm anvertrauten Menschen erhalten. Wir sollten nicht 1dn-
ger zogern, ihm diese Lebenshilfe zu gewadhren, wie evangelische Christen sie
bereits entdeckt haben?. Wir miissen ihn davor bewahren, in der Wérter- und
Bilderflut unserer Tage hoffnungslos zu versinken oder nach Rettung dorthin aus-
zuschauen, wo sie der Sache nach nur peripher sein kann, dem Inhalt nach aber einer
Welt auflerhalb der Offenbarung, auflerhalb der Sakramente und des Evangeliums
angehért. Wir miissen ihn auch warnen vor Meditationen, die uns zwar fir die
~Technik® des Meditierens den einen oder andern helfenden Hinweis geben kon-
nen, deren Methoden aber in gefahrbringender Nihe zu dem nevheidnischen Dogma
der Selbsterlosung stehen. Hier ,versucht® die Neuzeit den Menschen oft mit sehr
sublimen Gedankengingen. Die christliche Meditation wird den Menschen nie so
ins Innere verweisen, daf er sein Gedffnetsein vor Gott und fiir Gott verliert. Man
moge in einem solchen Vorschlag nicht zuerst die neue Belastung sehen, die dadurch
den Seelsoréern oder dem Leben der Gemeinde, der Biinde, Zirkel und Vereine
auferlegt wird. Wenn wir es fertig brachten, der Einfilhrung in die Meditation
neben dem Bibelabend und neben der Einfihrung in die Liturgie einen Platz ein-
zuriumen, dann wire nnserem religiosen Leben eine neue Quelle erschlossen. Nittzen
wir die starke Neigung, die der junge Mensch von heute dem Sichtbaren, Schau-
baren, dem Bilde entgegenbringt, nicht nur fiir Kunstbetrachtung, sondern fiir die
Vertiefung des religiosen Lebens. Nutzen wir seine Vorliebe und seine Fahig-
keiten fiir graphische Gestaltungen nicht nur fiir asthetische Belange, sondern fiir
die Einitbung des Christentums!

Das geistige Leben des Menschen von heute, und das religiose Leben als das
Kostbarste in diesem, ist bedroht durch die Masse und durch den Mechanismus und
Formalismus, in dem die Masse ,funktioniert“. Wenn kiirzlich ein evangelischer
Autor in der Askese die Rettung fiir das Individuum und die Personlichkeit, die

2 Siche das Anm. 4 gen. Buch Friso Melzers.



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 115

Arznei gegen den Personlichkeitszerfall, gegen den Sog und Strudel der Masse
crkannt hat3®, so mochten wir dieser Anschaunng den Ruf nach der Meditation zur
Seite stellen als einer Kraft, die unser liturgisches Leben, unsere sittliche Tat aus
ihrer formalistischen Erstarrung und Verédung herausfiihren kann.

Freilich ergeben sich hier sogleich bange Fragen nach den Voraussetzungen solcher
religdser Ubung. Denn echte Meditation, in welcher der Mensch das Wort Gottes in
Stille und Sammlung hort und vernimmt, in welcher er es sich betend und wieder-
holend zu eigen macht und es Gott entgegenbringt in einer Antwort, die den Men-
schen nicht nur als Hérer, sondern auch als Vollbringer des Wortes erweist, ver-
langt eine sittlich und sozial geordnete, lautere Personlichkeit. Der Mensch muf sich
selbst wesentlich im Schopfungsgehorsam vor Gott sehen, um reif zn sein fiir die
Meditation, die ein Erleiden und ein Tun zugleich ist. Er mufl aller Selbstgeniig-
samkeit und Eigengesetzlichkeit in lauterer Demut absagen, soll sein Meditieren
Frucht bringen, ihn zn Gott hin 6ffnen und ihn in dieser Welt im Sinne und im
Auftrag Christi wirken lassen. Solche Rede ist hart, doch konnen wir ohne diese
Demut und ohne diese Untadeligkeit des Menschen weder den bedeutungsvollen
Zusammenhang erkennen noch herstellen, der zwischen dem Wort und dem Sakra-
ment bestcht. Nur aus diesem Zusammenhang wird es uns méglich sein, durch die
Meditation eine gewisse Isolierung zu verlassen, unter welcher die Kirche als Folge
der Glaubensspaltung leidet. Eine Isolierung, welche uns das Verstehen der Bilder-
welt der Heiligen Schrift und der Ostkirche weitgehend verschlossen hat, welche die
Protestanten die sakramentale Gegenwart gering achten und die Katholiken das
lebendige Gotteswort nicht voll wiirdigen lafit.

Allerdings erkennen wir hier auch mit Schrecken, dafl uns neben solchen Voraus-
setzungen noch viel einfachere und urspriinglichere fehlen: die Sammlung und die
Stille, die uns befihigen wiirde, zu héren, in der allein wir erst lernen kdnnen, die
Gabe Gottes aufzunehmen, das Aufgenommene zu tragen und reifen zu lassen wie
miitterliche Erde das Samenkorn. Nur wenn wir erfassen, dafl zur echten Medi-
tation leiblich-sinnenhafte Elemente ebenso gehoren wie seelische und geistige,
wiirde sie auch unser Stehen als Christen in der Welt verwandeln. Alle Kreatur
wiirde uns wieder als Schépfung Gottes das ,Ipse fecit nos“ zurufen — ER hat
uns geschaffen, aber es witrde noch mehr geschehen: die Kreatur wiirde wieder zum
Spiegel und Gleichnis. Mit ihr und als ihr Priester wiirde der Mensch sich mit Chri-
stus auf dem Wege zum Vater schen und sie wiirde so manches, um nicht zu sagen
alles, von ihrer Ritselhaftigkeit und ihrem Dunkel verlieren. Die Liturgie wiirde )
mit der sakramentalen Gegenwart nicht mehr einen oft so inselhaften Charakter in
unserem Leben haben — unser ganzes Leben, mit seinem Alltag so sehr in die
Kreatur verflochten, wiirde zu seiner letzten Bestimmung gefiihrt, Liturgie zu sein,
Dienst fiir Gott, Hingabe und Opfer fiir Gott, ohne dafl wir damit einer falschen
Romantik verfallen und unsere Arbeitsstatten in Haus und Werk in Weihrauch-
wolken einhiillen. Aber wir diirfen sie mit hineinnehmen in unseren Gehorsam vor
den Schopfer, den Gehorsam des Glaubens an den gegenwirtigen Gott und den
Gehorsam der Licbe an den sich offenbarenden und schenkenden Gott. Fiir sich und

3 Vgl. . Bodamer in ,Reformatio, Zeitschrift f. Evangel. Kultur und Politik 4 (1935}
371575,



116 ' Emmanuel von Severus

die gesamte Schopfung vollzieht so der Mensch in der Meditation ein Aufschliefen,
¢in Uffnen der Welt zum Himmel hin. Und dies geschieht nicht nur in dem Sinne,
daf Diesseitigkeit und Materialismus ,intellektuell” iberwunden und widerlegt
werden, sondern im Nachvollziehen und Mitvollzichen des Wirkens Gottes, der
diese Welt ins Dasein rief, der im Sohne in sie eintrat, als sie verloren war, der die
menschliche Natur nun teilnehmen 138t an der Lichtherrlichkeit des Vaters, Hier
erstehen vor dem Auge unseres Herzens die hohen und héchsten Bilder christlicher
Meditation: der Herr, — Maria, die in der Menschwerdung Christi zum Tempel
Gottes wurde und deren Leib an der ewigen Verkliarung schon Anteil hat, — die
geheimnisvolle Stadt, das neue Jerusalem, von gottlicher Herrlichkeit und Schénheit
erfiillt, aber zugleich Braut und Gattin des Lammes. Hier riithren wir an die Grenze
von Meditation und Kontemplation. '

Noch einmal wollen wir abschlieBend auf den Menschen der Gegenwart hin-

weisen, von dem wir sagten, daf er in seinen Schlagwértern und Schlagern, im Larm
seiner Gerauschkulissen und seiner iibersteigerten Motorik, in den visuellen Uber-
fillen seiner Reklame einer falschen Meditation verfallen sei, einer Meditation der
Eitelkeiten und Nichtigkeiten. Vielleicht kénnen wir diese Gegebenheiten der Welt,
in der wir leben, nun doch auch etwas positiver deuten: als einen Hinweis darauf,
daB die Meditation einer wesentlichen menschlichen Veranlagung entspricht.
Als einen Ausdruck der seelischen Befindlichkeit des Menschen im allgemeinen
irs der Gegenwart aber anch als einen erschiitternden Versuch, sie zu tarnen oder zu
fiberschreiten. Als Verkorperung einer grofien, unerfiillten Sehnsucht, die er in
Traum- und Wunschbilder projiziert, die im Film serienmifig fabriziert werden.
Vielleicht erkennen wir, wie sehr die echte Meditation diese Sehnsucht erfillen
kénnte, ihr entgegenkommt, so wie die Propheten und Singer des Alten Bundes, die
groBen Beter und Heiligen des Neuen Bundes und der Kirche in ihren Psalm-
versen, Gesichten und Gebeten sich immer schon in die letzte Heilswirklichkeit be-
geben, vorauswagen. Die Gleichnisse des Herrn im Evangelium kniipfen an irdische
Begebenheiten an, sie sind aus dem Alltag seines Erdenlebens genommen. Aber
diese Gegebenheiten, Pflanzen, Menschen und anderes, sie werden transparent fir
das Reich Gottes, sie werden durch Christus geradezu in den Himmel erhoben. Dar-
an mufl auch unsere Meditation sich ausrichten, muff uns und unsere Erde fir die
Begegnung mit Gott bereiten, sie mufl uns zur Begegnung mit Gott werden, die
von seiner Gegenwart in Bibel und Liturgie kommend uns immer wieder zur Schrift
und zum Sakrament fihrt.
- Schrift und Liturgie verkiinden uns aber, daf Gottes Antlitz die Sehnsucht des
Menschen stillt, ihn ,sittigt“, wie ihre Sprache es ebenso bildhaft wie konkret aus-
driickt. Meditation ist darum Unterpfand und Vorausnahme der Erfiilllung jenes
innigen Gebetswortes, das der Psalmist fiir uns alle, ehedem, heute und in Zukunft
giiltig und uniibertroffen aussprach:

»Satiabor cum apparuerit gloria tua —
wenn Deine Herrlichkeit erscheint,
werde ich gesdttigt sein!“31

31 Ps 16, 15.





