
Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 

Von Emmanuel v. S e v e r u s 0. S. B., Maria Laach 

Die Stimmen zum Thema der Meditation sind im öffentlichen Gespräch der Ge- 
genwart überraschend zahlreich. Noch erstaunlicher ist jedoch die Vielfalt und 
Gegensätzlichkeit der einzelnen Äußerungen. Neben der sicher oft berechtigten 
Klage über das Ungenügen so mancher Betrachtungsbücher unserer religiösen Litera- 
tur1 stehen ernst zu nehmende Mahnungen, daß vom Wiederentdecken der Meditation 
Sein oder Nichtsein unseres geistlichen Lebens, ja unserer Existenz als Christen ab- 
hänge2, stehen optimistische Freudenrufe über das •uralte Zauberwort Asiens, das 
jetzt so oft auch im Abendland genannt"3 werde. Gründliche Untersuchungen haben 
sich in den Bezirken der Theologie, Religionsgeschichte und Philosophie dem Wesen 
und der Deutung der Meditation zugewandt4. Trotzdem kann es dem aufmerksamen 
und aufgeschlossenen Menschen der Gegenwart nicht entgehen, daß sich im Be- 
mühen um die Meditation auch oft Verwirrung zeigt, Verwirrung, die dann •heil- 
los" wird, wenn das Wort Meditation nicht nur gedankenlos für irgendein religiöses 
oder geistliches Wort im Programm einer Tagung gebraucht wird, sondern zum 
Modewort wird, das im Gebrauch der Presse inflationistisch in den Wortschatz der 
Journalisten eindringt und damit auch dem raschen und zermalmenden Verschleiß 
solchen Tuns unterliegt. Das ist wohl nicht übertrieben, wenn wir uns daran er- 
innern, daß in den letzten Jahren auch ein wohlmeinender Publizist wie Eugen Skasa- 
Weiss das Wort Meditation für Beobachtungen und Erlebnisse im zoologischen 
Garten brauchte5. Auch Reportagen und Reiseberichte bezeichnen sich selbst mit Vor- 
liebe als Meditationen. In solchem Sprachgebrauch scheint eine besondere Beziehung 
zum Menschen der Gegenwart gegeben, aber auch eine besondere Gefahr, daß näm- 
lich aus der •heillosen" Verwirrung sogar •Verkehrung" und teuflische Verführung 
wird. 

Auf zwei Dinge möchten wir deshalb im folgenden eingehen, wenn auch nur in 
einer bescheidenen und skizzenhaften Form und abschließend einige Folgerungen 
ziehen: 

1. wollen wir versuchen, etwas zum Verständnis der Meditation beizutragen unter 
dem Gesichtspunkt des Bedeutungswandels dieses Wortes in unseren herkömm- 
lichen Sakralsprachen, insbesondere auch aus der Heiligen Schrift und der Liturgie, 

1 Vgl. H. U. v. Balthasar, Das betrachtende Gebet (Einsiedeln 1955) 5, und früher 
G. MühlenbrockS. J. in •Geist und Leben" 26 (1953) 149•151, um nur zwei Beispiele 
zu nennen. 

2 Wir berufen uns dabei weniger auf schriftliche als auf mündliche Äußerungen dieser Art 
auf Akademien, Konferenzen und Tagungen. 

3 So auf dem Klappentext des Buches von Friso Melzer, Meditation. Eine Lebens- 
hilfe (Stuttgart 1954). 

4 Vgl. etwa K. B. R i 11 e r , Über die Meditation als Mittel der Menschenbildung (Kassel 
1947); J. B. L o t z , Meditation. Der Weg nach Innen (Frankfurt 1953); F. M e 1 z e r , Me- 
ditation. Eine Lebenshilfe (Stuttgart 1954); H. Rosenberg, Die christliche Bildmeditation 
(München-Planegg 1955); vgl. auch F. Wulf, Die Wiedereroberung des Bildes für die 
Frömmigkeit. •Geist u. Leben" 28 (1955) 220•222. 

5 S. Rheinischer Merkur 7 (1952) Nr. 47 vom 21. 11. 1952, S. 9. 



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 109 

2. hinweisen auf die •Meditationen" des Menschen in der Gegenwart, die mit dem 
christlichen Meditieren nur mehr wenig, manchmal sogar nichts mehr zu tun haben. 

1. 

Ein kleiner Einblick in den Schriftgebrauch des Wortes •meditari"«, das wir der 
Einfachheit halber künftig in der Form Meditieren gebrauchen wollen, zeigt uns, 
daß dieses Wort im Verlauf seiner Geschichte einem ständigen Prozeß der Ab- 
straktion unterworfen war. Wenn auch heute noch manche Christen wissen, daß es 
eine Bildmeditation gibt, daß •betrachten" auch ein •beschauendes" Verhalten ist, 
so scheint doch auch in unserer Gegenwart das rationale und intellektuelle Verstehen 
des Meditierens die Oberhand zu haben. Selbst Worte wie •nachsinnen", •versen- 
ken" und •betrachten" werden meist im Sinne der gedanklichen und erkenntnis- 
mäßigen Arbeit, des verstandesmäßigen Besitzergreifens von Glaubenswahrheiten 
verstanden. Deshalb haben berufene Männer wie J. B. Lotz darauf aufmerksam ge- 
macht, daß sich gerade auch im Bereich der Meditation die •tiefgreifenden Gegen- 
sätze der gegenwärtigen geschichtlichen Stunde" krisenhaft äußern und das Ab- 
gleiten zum Rationalismus auch ein Versinken im Irrationalismus zur Folge hatte7. 
Nichts ist dafür so bezeichnend wie der Rückgriff der modernen Psychotherapie auf 
die Weisheit des Ostens, auf das Anschwellen der Literatur, die Yoga- und Zen- 
Übungen dem europäischen Menschen nahebringen und sogar •christlichen Yoga" 

erkennen und pflegen will8. 
Was wir aus der Schrift des Alten Bundes für das Begreifen der Meditation 

lernen können und müssen, scheint uns neben dem bildhaften Element, das in der 
Schrifterklärung der Kirchenväter noch so lebendig ist, und das mit Recht heute 
wieder sehr betont wird, vor allem das akustische Element zu sein9. Im hebräischen 
Urwort, das dem lateinischen •meditari" der Vulgata zugrundeliegt, bedeutet das 
Meditieren nämlich weder •Betrachten" im heute meist üblichen Sinne, auch nicht 
•nachsinnen" oder etwas ähnliches, sondern dieses hebräische Urwort, •häggä", heißt 
nichts anderes als •halblaut beten", murmelnd beten. Es ist ein Murmeln und Flü- 
stern, das dem Manne des 1. Psalmes, •der Tag und Nacht im Gesetze des Herrn 
meditiert", die Seligpreisung der Propheten einträgt. Und die bildhaft und drastisch 
empfindenden Hebräer scheuen sich nicht, dieses halblaute Beten wie das Girren 
der Taube zu empfinden, weshalb auch der heilige Hieronymus unbedenklich über- 
setzte •meditabor ut columba"10. Einzig beim Brumm- und Knurrton des Bären er- 
faßten ihn Zweifel und siegte sein eklektizistischer Zug und deshalb entschied er sich 
hier für den kräftigeren Ausdruck •rugierunt quasi ursi"11. Es ist ohne weiteres ein- 

sichtig, daß von einem solchen Verständnis des Meditierens bis zum •Betrachten" 
und •Nachsinnen" der modernen Autoren ein weiter Weg ist. Doch sollten wir trotz- 
dem nicht vergessen, daß manche Gebetsformen der Christenheit offensichtlich die- 

8 Wir behandelten dieses Thema in •Geist und Leben" 26 (1953) 365•375. 
7 J. B. L o t z , Meditation, a. a. O. 13•21. 
8 Dafür sind bezeichnend die Ausführungen von G. Frei in der Schweizer Jugendzeit- 

schrift •Unser Weg" 32 (1956) 54•59. 
9 Vgl. unsere Ausführungen in •Geist und Leben" a. a. 0. 366 f. 
10 Is 38, 14; 59,11. 
11 Is 59, 11. 



110 Emmanuel von Severus 

ses akustische Element des Meditierens treu bewahrt haben: Die Formel und Praxis 
des Jesusgebetes in der Ostkirche12, die Stoßgebete der alten Mönche, der mittelalter- 
lichen und der modernen Christen und schließlich auch die volkstümliche Praxis 
des Rosenkranzgebetes, das freilich auch andere Formen und Übungen zuläßt13. 
Aber noch ein anderes ist diesen Formen des Betens mit dem alttestamentlichen 
Meditieren gemeinsam und wir können es mit Recht als ein zweites wichtiges Ele- 
ment des Meditierens und der meditativen Haltung bezeichnen: das Element der 
Wiederholung. 

Festzuhalten wäre also aus diesem Sprachgebrauch, daß es sich bei der Meditation 
durchaus nicht um •Gedankenarbeit" handelt oder um etwas, das sich nur im In- 
nern des Menschen abspielt, das infolgedessen auch nicht nur als •Weg nach Innen"14 

oder als •Innerung"16 bezeichnet werden könnte, um die Sprachvorschläge moderner 
Autoren zu nennen. In gleicher Weise muß betont werden, daß schon das Alte 
Testament eine schlechte, eine gottwidrige Art der Meditation kennt, wenn der 
Psalmist von den Heidenvölkern spricht, •qui meditati sunt inania", die Eitles 
murmeln1«. Auch dieser Art eignet das Element der Wiederholung. 

Wie uns scheint von größter Bedeutung ist nun jener Beitrag, den die griechische 
Sprache im Bedeutungswandel des Wortes Meditieren beizusteuern hatte. Die 
klassische Philologie hatte bereits auf die Verwandtschaft der Stämme uiöoum 
und •meditari" aufmerksam gemacht17. Aber neben diesem Wort steht noch ein 
anderes und seine Verwendung ist merkwürdig genug. Denn obwohl die gelehrte 
Arbeit der Philologen uns sagt, daß eine etymologische Zuordnung der Worte 
uiöo[icu und ueÄETciv unerlaubt sei, meditari infolgedessen keine Stammverwandt- 
schatt mit usXetav aufweist, finden wir doch dieses griechische Wort öfter mit 
meditari übertragen, ja die nach den legendären siebzig Übersetzern Septuaginta 
benannte Bibelübersetzung gebraucht es fast ausschließlich. Sie bringt so zum 
akustischen Element des hebräischen Urwortes ein neues, nicht weniger wichtiges18. 
MEXETöV heißt ja hegen, pflegen, mütterlich und liebevoll tragen, avoir en coeur, 
im Herzen haben. Es ist ohne weitere Worte ersichtlich, welche Bedeutung solchem 
Verhalten und Tun gegenüber dem Heiligen Worte, dem Heiligen Bilde und dem 
Symbol der religiösen Welt zukommt. Wir würden dieses Meditieren in unserer 
Muttersprache am besten wohl mit •beherzigen" wiedergeben, so möchten wir vor- 
schlagen. Das wäre ein Wort, das sowohl das dauernde, auf den unverlierbaren 
Besitz hinzielende, wie auch das liebevoll pflegende, mütterlich hegende und hütende 
enthält. Was ich beherzige, wird ein Stück von mir, geht in mein Innerstes ein. 
Mit diesem Wort hätten wir auch die Beziehung zu den Begriffen Pneuma und Mens 

12 Vgl. dazu H. B a c h t, Das •Jesus-Gebet" • seine Geschichte und seine Problematik". 
»Geist und Leben" 24 (1951) 3/6•338. 

13 Vgl. dazu R. Guardini, Der Rosenkranz Unserer Lieben Frau (Würzburg 1940) 
10•16; derselbe, Das Jahr des Herrn (Mainz 1949) 11•40. 

14 Die Formulierung J. B. L o t z '. 
15 So F. M e 1 z e r a. a. O. 
16 Ps 2, 2. 
17 Vgl. ThLL VIII, 4 (Leipzig 1939) 574•581; vgl. H. Walde-J. B. Hof mann, 

Lateinisches Etymologisches Wörterbuch II (Heidelberg 1954) 55 f.; E. B o i s s a c q , Diction- 
naire etymologique de la langue grecque (Heidelberg 1938) 618 s; 625; • vgl. auch Melzer 
a.a.O. 20•26. 

18 Vgl. ThLL u. Anmerkung 18, sowie unsere Anm. 7 gen. Arbeit. 



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 111 

hergestellt, die wesentlich sind für jene Räume des geistlichen Lebens, die im Mit- 
telalter als Seelengrund bezeichnet wurden, die man später Innerlichkeit nannte 
und ohne die es eine echte und christliche Meditation nicht gibt, eine Beziehung, die 
in gleicher Weise die Metaphysik und Theologie umschließt und auch das mystische 
Element der Meditation berührt. Daß auch im Worte uiöoum wichtige Elemente der 
Meditation enthalten sind, wie die Beziehung zu •modus" und •messen", sowie das 
Bild des Pendelschlags zeigt, sei hier nur nebenbei erwähnt. 

Für die lateinische Sprache ist es charakteristisch, daß sie zu den beiden genann- 
ten Elementen des Meditierens ein drittes beibringt, das sich zwanglos anfügt, ob- 
wohl es gelegentlich etwas typisch Römisches, nämlich das Militärische, stark her- 
ausstellt. Für die militärische Literatur der Römer ist es kennzeichnend, daß sie 
das Wort •meditari" für das Einüben der Rekruten in den Umgang und den Ge- 
brauch ihrer Waffen verwendet. Der Bogenschütze meditiert sein Waffenhand- 
werk • wir würden sagen, er exerziert es19. Diese Bedeutung erhält sich noch weit 
bis in die kirchliche Literatur hinein. Der heilige Benedikt sagt von den Neuan- 
kömmlingen seines Klosters, sie sollten in die •cella novitiorum" geführt werden, 
•ubi meditent" • wo diese ihre Übungen halten, d. h. eingeübt werden in die mona- 
stische Lebensweise20. Und die alten Psalmenübersetzungen wechseln fast ständig im 
Parallelismus der Glieder der einzelnen Psalmverse mit den Worten •meditari* 
und •exerceri". Deshalb können auch dem Psalmisten die mandata Dei, die Gebote 
Gottes, Gegenstand der Meditation sein, was wiederum nicht ein gedankliches Sich- 
versenken bedeutet. Er denkt nicht nur darüber nach, er übt sie. Deshalb hat •medi- 
tari" im Lateinischen auch oft die Bedeutung des Lernens, so wie ein Redner seinen 
Vortrag •einstudiert", der junge Musikstudent das Leierspiel, ja das Kind laufen 
lernt21. Alle diese Sinngebungen, die aus dem Lateinischen mit in die Psalmen- 
übersetzungen und in die Sprache der Kirchenschriftsteller gekommen sind, haben 
von daher weitgehenden Einfluß auf die Sprache unserer Frömmigkeit und unseres 
geistlichen Lebens gewonnen. Es konnte deshalb • dieser Blick in die jüngste Ver- 
gangenheit sei hier schon gestattet • niemandem der Ruf nach •Einübung des 
Christentums" selbstverständlicher sein, als dem die Psalmen aus innerstem Herzen 
betenden Kierkegaard. Das Latein der Kirche braucht deshalb das •meditari" zu- 
nächst auch nicht in reiner Abstraktion. Klassisch kommt das etwa zum Ausdruck im 
heute noch gebräuchlichen Kirchengebet vom 6. Sonntag nach Epiphanie. Da heißt 
es, •ut semper rationabilia meditantes, quae tibi sunt placita, et dictis exsequamur 
et factis"22. Das dem Logos, das Christus gemäße soll hier •meditiert" werden, damit 
wir in Wort und Tat vollbringen, was Gott gefällt. Auch hier ist •meditieren" mehr 
üben als denken. Gerade in diesem Gebet kommt die Ganzheit echten Meditierens 
schön zum Ausdruck: nicht Wort allein, nicht Tat allein, nicht Gedanke nur, sondern 
die harmonische Einheit all dieser Elemente. Dies zeigt auch die Gegenüberstellung 
eines andern ebenso alten Gebetes, in dem es heißt: •a terrenis delectationibus ab- 

19 Vgl. a. a. O. im ThLL. 
20 Die Ausführungen von H. B a c h t, •Meditation in den ältesten Möndisquellen" in 

•Geist und Leben" 28 (1955) 360•373 legen freilich nahe, dem Wort auch hier einen wei- 
teren Sinn zu geben. 

21 Vgl. das im ThLL ausgebreitete Material. 
22 Sacratnentarium Gregorianum (ed. H. Lietzmann/Münster 1921) Nr. 202, 36. 



112 Emmanuel von Severus 

stinentes propensius caelestia meditemur" • von irdischer Lust uns enthaltend, 
wollen wir um so eifriger das Himmlische üben23. Oder wenn eine Bitte lautet: 
•ut semper quae sancta sunt meditantes in tua luce iugiter vivamus" • damit wir 
durch ständiges Üben (Lernen, Wiederholen) des Heiligen füglich in Deinem Lichte 
wohnen24. Dieses Umfassende, das der Tiefe des Seelengrundes entspricht, ist etwa 
deutlich in einem klösterlichen Gebetswunsch, der einem Weihegebet des 8. Jahr- 
hunderts entstammt und heute innerhalb einer Präfation steht. Da wird vom jungen 
Mönche gesagt: •Te • gemeint ist Christus • corde, ore et opere meditet et intelli- 
gat"25. Der Mönch soll Christus mit Herz, Mund und Werk meditieren und ein- 
sehen. Das heißt, er soll Christus im Herzen tragen, sein Wort soll Christus ver- 
künden, es soll von ihm belebt und getragen sein, sein Sprechen und Beten soll nichts 
anderes kennen als Christus, und sein Werk soll von Christi Geist durchwirkt sein, 
soll von Christus Zeugnis ablegen • so dürfen wir dieses Wort wohl umschreiben. 
Der Mensch von heute würde dies •christliche Verwirklichung" oder •christliche 
Lebensgestaltung* nennen. Im Dreiklang von •corde, ore et opere" erwächst hier die 
Übung als ständige konkrete Verwirklichung des im Worte aufgenommenen, des 
im Bilde geschauten Christus, des in der Betrachtung Getragenen und Bewahrten. 
Die Übung weist über den Vorsatz und die Nutzanwendung hinaus in die tägliche 
Aufgabe und Wirklichkeit. 

Wie diese Ganzheit ohne jedes ausdeutende Beiwort im Ausdruck •meditieren" 
enthalten sein kann, das hat uns kürzlich die Benediktinerin Aemiliana Löhr in der 
Erklärung einer Hymnenzeile der Karolingischen Zeit gesagt26: 

•Node surgentes vigilemus omnes 
semper in psalmis meditemur atque 
viribus totis Domino canamus 
dulciter hymnos • 
Auf alle!, laßt uns die Nackt durchwachen, 
hart uns mühen ständig in den Psalmen. 
Mit allen Kräften dem Herrn auch singen 
lieblich die Hymnen." 

Meditieren meint hier ebenso die mühsame Übung um einen würdigen Psalmen- 
gesang, also etwas Äußeres, wie auch die Mühe um sein inneres Verstehen, seinen 
prophetischen Gehalt auf Christus und sein Heilswerk hin, so wie es der vorhin 
genannte Gebetswunsch aussprach: Te corde, ore et opere meditet atque intelligat. 
Prudentius, der Hymnendichter der Frühzeit, sagt sogar: 

23 Aus dem Leonianum, vgl. P. Bruylants OSB, Concordance verbale du sacramen- 
taire Leonien (Mont Cesar o. J.) 337. 

24 Ebda. Diese Oration ist auch in die nach Gelasius und Gregor benannten Sakramentare 
übergegangen. 

25 Rituale Mon. Congreg, Beuronensis (Regensburg 1931) 114. Im ursprünglichen Text 
ist noch das Wort •legat" vorangestellt; vgl. O. C a s e 1, Die Mönchsweihe (JLw 5/1925/36). 
Der ganze Satz lautet: Aperi ei sensum, ut in dicinarum sludiis litterarum te legat, corde et 
opere meditetur et intellegat und gibt schön die Schriftgebundenheit der monastischen Medi- 
tation wieder. 

26 S. A e m. L ö h r , Abend und Morgen. Ein Tag. (Regensburg 1955) 303•314. 



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 113 

Christo tarnen sub ipso meditabimur sopore 
Christus meditieren wir sogar im Schlafe27. 

2. 
Wir wollen hier unsere philologischen Erwägungen beschließen und bevor wir 

einige Folgerungen aus ihnen ziehen, und der zweiten Frage unseres Themas zu- 
wenden, der Frage nach dem Meditieren des Menschen in der Gegenwart. Stellen 
wir diese Frage etwas deutlicher: 
Was sinnt der Mensch von heute in seinem Herzen, 
was trägt er dort, liebt es und pflegt es, 
was steigt dort auf als Ruf, Schrei, Gebet in den Stunden 
der Freude, der Erhebung, aber auch des Leides, der Gefahr und des Todes? 

Diese Erfahrung unseres täglichen Lebens, zeigt uns, daß dies nur in seltenen 
Fällen Worte der Schrift, des Evangeliums, Verse der Psalmen sind. Das, was den 
jungen Menschen unserer Tage vor allem ausfüllt, sind die Dichter unserer Zeit. 
Es ist in gewissem Sinne erschütternd zu sehen, wie sich das Antlitz der Zuhörer, 
auch junger Menschen im Kloster, aufhellt und aufschließt, Zustimmung geradezu 
ausstrahlt, wenn wir sagen, der junge Mensch von gestern und heute, der reine Tor 
der beiden furchtbaren Kriege, die unser Jahrhundert sah, er meditiert vor allem 
Hölderlin und Rilke. Gerade die Kriegsbriefe der gefallenen Studenten legen dafür 
oft ein ergreifendes Zeugnis ab. An sich ist dies nicht schlimm. Die Sänger und 
Dichter eines Volkes gehören wohl in erster Linie seiner Jugend. Was uns aber so 
oft begegnet, ist dies, daß die Dichter eine Art Religionsersatz darstellen, daß sie 
das Wort Gottes in der Schrift und im Evangelium ersetzen und verdrängen28. Da- 
bei haben wir noch nicht einmal jene sinnlose •Meditation" im Auge, die heute oft 
durch die •Dauerberieselung des Menschen" mit visuellen und akustischen Ein- 
drücken geschieht und in welcher der Schlager und das Schlagwort einen so großen 
Raum einnehmen. Hier stoßen wir auf eine Form der Meditation, auf die das Wort 
des Psalmisten in einer furchtbaren Art zutrifft •et populi meditati sunt inania". 
Wir haben dafür Beispiele in der politischen Propaganda der Ostblockländer, in der 
Art und Weise ihrer Spruchbandpraxis, die eine Kennzeichnung durch das Wort 
•heillos" in seinem theologischen Sinne wohl rechtfertigen. Aber auch die moderne 
Literatur bietet uns für das Gemeinte eindringliche Beispiele. Es sei gestattet, hier 
an die dem modernen Leben abgelauschte Darstellungsweise Heinrich Balis zu 
erinnern, der mitten in die Gespräche seiner handelnden Personen, im Fettdruck 
und durch Großbuchstaben hervorgehoben, einfließen läßt, was sie durch die Licht- 
reklame der Großstädte in sich aufnehmen, was ihnen der Straßenlärm zuschreit. 
Man kann nicht leicht vergessen, wie in einem sehr wichtigen Gespräch seines 
Romans •Und sagte kein einziges Wort" immer wieder der Satz erscheint •VER- 
TRAUE DICH DEINEM DROGISTEN AN!", weil der Gesprächspartner, der 
eigentliche Träger der Erzählung und Handlung, ihn immer wieder durch das Hotel- 
fenster in sich aufnimmt. Noch furchtbarer ist die Praxis der Hypnopädie, die uns 

27 Bei A e m. L ö h r a. a. O. 
28 Sehr eindringlich hat das herausgestellt F. S i e b u r g, Die Lust am Untergang (Ham- 

burg 1954), 344•347 und 353 f. 



114 Emmanuel von Severus 

der Engländer Aldous Huxley in seinem Buche •Gute neue Welt" schildert, jene 
Erziehungsmethode eines totalen Zukunftsstaates, in dem schon den Säuglingen 
die Parolen des kollektiven Lebens durch Lautsprecher unter den Kopfkissen zuge- 
flüstert werden, um das selbständige Denken in ihnen zu ertöten. Ist es zu stark 
gesprochen, hier von einer Perversion dessen zu reden, was wir eingangs am Wort- 
gebrauch der Heiligen Schrift als Wesen der Meditation kennzeichneten? 

3. 

Versuchen wir dieser Situation durch einige Folgerungen gerecht zu werden, dann 
scheint es uns notwendig, daß nicht nur über Meditation gesprochen und geschrieben 
werde, sondern daß auch der Kreis derer, die sie erlernen sollen, in sie eingeführt 
und eingeübt werden, erweitert wird. Wenn unsere Sicht über die Meditation der 
Inania, der leeren, eitlen, profanen und widergöttlichen Wörter und Bilder in der 
Gegenwart richtig ist, dann scheint es uns eine Lebensfrage der Religion zu sein, 
daß die Meditation da, wo sie geübt wird, etwa in geistlichen oder klösterlichen 
Gemeinschaften, sich stärker vom Buche löst, daß sie aber auch über diese Gemein- 
schaften hinaus Element des religiösen und geistlichen Lebens für den Christen in 
der Welt wird. Sie muß einen festen Platz innerhalb der Seelsorge sowohl für den 
Seelsorger wie für die ihm anvertrauten Menschen erhalten. Wir sollten nicht län- 
ger zögern, ihm diese Lebenshilfe zu gewähren, wie evangelische Christen sie 
bereits entdeckt haben29. Wir müssen ihn davor bewahren, in der Wörter- und 
Bilderflut unserer Tage hoffnungslos zu versinken oder nach Rettung dorthin aus- 
zuschauen, wo sie der Sache nach nur peripher sein kann, dem Inhalt nach aber einer 
Welt außerhalb der Offenbarung, außerhalb der Sakramente und des Evangeliums 
angehört. Wir müssen ihn auch warnen vor Meditationen, die uns zwar für die 
•Technik" des Meditierens den einen oder andern helfenden Hinweis geben kön- 
nen, deren Methoden aber in gefahrbringender Nähe zu dem neuheidnischen Dogma 
der Selbsterlösung stehen. Hier •versucht" die Neuzeit den Menschen oft mit sehr 
sublimen Gedankengängen. Die christliche Meditation wird den Menschen nie so 
ins Innere verweisen, daß er sein Geöffnetsein vor Gott und für Gott verliert. Man 
möge in einem solchen Vorschlag nicht zuerst die neue Belastung sehen, die dadurch 
den Seelsorgern oder dem Leben der Gemeinde, der Bünde, Zirkel und Vereine 
auferlegt wird. Wenn wir es fertig brächten, der Einführung in die Meditation 
neben dem Bibelabend und neben der Einführung in die Liturgie einen Platz ein- 
zuräumen, dann wäre unserem religiösen Leben eine neue Quelle erschlossen. Nützen 
wir die starke Neigung, die der junge Mensch von heute dem Sichtbaren, Schau- 
baren, dem Bilde entgegenbringt, nicht nur für Kunstbetrachtung, sondern für die 
Vertiefung des religiösen Lebens. Nutzen wir seine Vorliebe und seine Fähig- 
keiten für graphische Gestaltungen nicht nur für ästhetische Belange, sondern für 
die Einübung des Christentums! 

Das geistige Leben des Menschen von heute, und das religiöse Leben als das 
Kostbarste in diesem, ist bedroht durch die Masse und durch den Mechanismus und 
Formalismus, in dem die Masse •funktioniert". Wenn kürzlich ein evangelischer 
Autor in der Askese die Rettung für das Individuum und die Persönlichkeit, die 

19 Siehe das Anm. 4 gen. Buch Friso Melzers. 



Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart 115 

Arznei gegen den Persönlichkeitszerfall, gegen den Sog und Strudel der Masse 
erkannt hat30, so möchten wir dieser Anschauung den Ruf nach der Meditation zur 
Seite stellen als einer Kraft, die unser liturgisches Leben, unsere sittliche Tat aus 
ihrer formalistischen Erstarrung und Verödung herausführen kann. 

Freilich ergeben sich hier sogleich bange Fragen nach den Voraussetzungen solcher 
religöser Übung. Denn echte Meditation, in welcher der Mensch das Wort Gottes in 
Stille und Sammlung hört und vernimmt, in welcher er es sich betend und wieder- 
holend zu eigen macht und es Gott entgegenbringt in einer Antwort, die den Men- 
schen nicht nur als Hörer, sondern auch als Vollbringer des Wortes erweist, ver- 
langt eine sittlich und sozial geordnete, lautere Persönlichkeit. Der Mensch muß sich 
selbst wesentlich im Schöpfungsgehorsam vor Gott sehen, um reif zu sein für die 
Meditation, die ein Erleiden und ein Tun zugleich ist. Er muß aller Selbstgenüg- 
samkeit und Eigengesetzlichkeit in lauterer Demut absagen, soll sein Meditieren 
Frucht bringen, ihn zu Gott hin öffnen und ihn in dieser Welt im Sinne und im 
Auftrag Christi wirken lassen. Solche Rede ist hart, doch können wir ohne diese 
Demut und ohne diese Untadeligkeit des Menschen weder den bedeutungsvollen 
Zusammenhang erkennen noch herstellen, der zwischen dem Wort und dem Sakra- 
ment besteht. Nur aus diesem Zusammenhang wird es uns möglich sein, durch die 
Meditation eine gewisse Isolierung zu verlassen, unter welcher die Kirche als Folge 
der Glaubensspaltung leidet. Eine Isolierung, welche uns das Verstehen der Bilder- 
welt der Heiligen Schrift und der Ostkirche weitgehend verschlossen hat, welche die 
Protestanten die sakramentale Gegenwart gering achten und die Katholiken das 
lebendige Gotteswort nicht voll würdigen läßt. 

Allerdings erkennen wir hier auch mit Schrecken, daß uns neben solchen Voraus- 
setzungen noch viel einfachere und ursprünglichere fehlen: die Sammlung und die 
Stille, die uns befähigen würde, zu hören, in der allein wir erst lernen können, die 
Gabe Gottes aufzunehmen, das Aufgenommene zu tragen und reifen zu lassen wie 
mütterliche Erde das Samenkorn. Nur wenn wir erfassen, daß zur echten Medi- 
tation leiblich-sinnenhafte Elemente ebenso gehören wie seelische und geistige, 
würde sie auch unser Stehen als Christen in der Welt verwandeln. Alle Kreatur 
würde uns wieder als Schöpfung Gottes das •Ipse fecit nos" zurufen • ER hat 
uns geschaffen, aber es würde noch mehr geschehen: die Kreatur würde wieder zum 
Spiegel und Gleichnis. Mit ihr und als ihr Priester würde der Mensch sich mit Chri- 
stus auf dem Wege zum Vater sehen und sie würde so manches, um nicht zu sagen 
alles, von ihrer Rätselhaftigkeit und ihrem Dunkel verlieren. Die Liturgie würde 
mit der sakramentalen Gegenwart nicht mehr einen oft so inselhaften Charakter in 
unserem Leben haben • unser ganzes Leben, mit seinem Alltag so sehr in die 
Kreatur verflochten, würde zu seiner letzten Bestimmung geführt, Liturgie zu sein, 
Dienst für Gott, Hingabe und Opfer für Gott, ohne daß wir damit einer falschen 
Romantik verfallen und unsere Arbeitsstätten in Haus und Werk in Weihrauch- 
wolken einhüllen. Aber wir dürfen sie mit hineinnehmen in unseren Gehorsam vor 
den Schöpfer, den Gehorsam des Glaubens an den gegenwärtigen Gott und den 
Gehorsam der Liebe an den sich offenbarenden und schenkenden Gott. Für sich und 

80 Vgl. J. Bodamerin •Reformatio", Zeitschrift f. Evangel. Kultur und Politik 4 (1955) 
371•575. 



116 Emmanuel von Severus 

die gesamte Schöpfung vollzieht so der Mensch in der Meditation ein Aufschließen, 
ein öffnen der Welt zum Himmel hin. Und dies geschieht nicht nur in dem Sinne, 
daß Diesseitigkeit und Materialismus •intellektuell" überwunden und widerlegt 
werden, sondern im Nachvollziehen und Mitvollziehen des Wirkens Gottes, der 
diese Welt ins Dasein rief, der im Sohne in sie eintrat, als sie verloren war, der die 
menschliche Natur nun teilnehmen läßt an der Lichtherrlichkeit des Vaters. Hier 
erstehen vor dem Auge unseres Herzens die hohen und höchsten Bilder christlicher 
Meditation: der Herr, • Maria, die in der Menschwerdung Christi zum Tempel 
Gottes wurde und deren Leib an der ewigen Verklärung schon Anteil hat, • die 
geheimnisvolle Stadt, das neue Jerusalem, von göttlicher Herrlichkeit und Schönheit 
erfüllt, aber zugleich Braut und Gattin des Lammes. Hier rühren wir an die Grenze 
von Meditation und Kontemplation. 

Noch einmal wollen wir abschließend auf den Menschen der Gegenwart hin- 
weisen, von dem wir sagten, daß er in seinen Schlagwörtern und Schlagern, im Lärm 
seiner Geräuschkulissen und seiner übersteigerten Motorik, in den visuellen Über- 
fällen seiner Reklame einer falschen Meditation verfallen sei, einer Meditation der 
Eitelkeiten und Nichtigkeiten. Vielleicht können wir diese Gegebenheiten der Welt, 
in der wir leben, nun doch auch etwas positiver deuten: als einen Hinweis darauf, 
daß die Meditation einer wesentlichen menschlichen Veranlagung entspricht. 
Als einen Ausdruck der seelischen Befindlichkeit des Menschen im allgemeinen 
in der Gegenwart aber auch als einen erschütternden Versuch, sie zu tarnen oder zu 
überschreiten. Als Verkörperung einer großen, unerfüllten Sehnsucht, die er in 
Traum- und Wunschbilder projiziert, die im Film serienmäßig fabriziert werden. 
Vielleicht erkennen wir, wie sehr die echte Meditation diese Sehnsucht erfüllen 
könnte, ihr entgegenkommt, so wie die Propheten und Sänger des Alten Bundes, die 
großen Beter und Heiligen des Neuen Bundes und der Kirche in ihren Psalm- 
versen, Gesichten und Gebeten sich immer schon in die letzte Heilswirklichkeit be- 
geben, vorauswagen. Die Gleichnisse des Herrn im Evangelium knüpfen an irdische 
Begebenheiten an, sie sind aus dem Alltag seines Erdenlebens genommen. Aber 
diese Gegebenheiten, Pflanzen, Menschen und anderes, sie werden transparent für 
das Reich Gottes, sie werden durch Christus geradezu in den Himmel erhoben. Dar- 
an muß auch unsere Meditation sich ausrichten, muß uns und unsere Erde für die 
Begegnung mit Gott bereiten, sie muß uns zur Begegnung mit Gott werden, die 
von seiner Gegenwart in Bibel und Liturgie kommend uns immer wieder zur Schrift 
und zum Sakrament führt. 

Schrift und Liturgie verkünden uns aber, daß Gottes Antlitz die Sehnsucht des 
Menschen stillt, ihn •sättigt", wie ihre Sprache es ebenso bildhaft wie konkret aus- 
drückt. Meditation ist darum Unterpfand und Vorausnahme der Erfüllung jenes 
innigen Gebetswortes, das der Psalmist für uns alle, ehedem, heute und in Zukunft 
gültig und unübertroffen aussprach: 

•Satiabor cum apparuerit gloria tua • 
wenn Deine Herrlichkeit erscheint, 
werde ich gesättigt sein!"31 

31 Ps 16,15. 




