Unsere Mefifeier (II)

Von Univ.-Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Uorbemerkung: Unsere fritheren Ausfithrungen zu diesem Thema (diese Zeit-
schrift 28 [1955] 420—433), die hier mit ,oben“ {und Angabe der Seitenzahl) zi-
tiert werden, verlangen nach einer Weiterfithrung. In diesem zweiten Teil sei vor
allem auf Bedenken gegen die formale Scheidung von Erldserleiden und Tod
eingegangen, sowie auf Bedenken, die bei unserem Erkldrungsversuch des Mef-
opfers als eines heilsgeschichtlichen Geschehens hinsichtlich seiner Objektivitit
vorgebracht werden kdnnten. Der dritte Teil wird dann die Folgerungen auf-
zeigen, die sich aus dem neuen Meflverstindnis durch die Einheziehung des Opfer-
mahles und des Kirchenjahres fiir eine lebendige Mefifrommigkeit ergeben.

Wir sprechen in diesen Uberlegungen von der ,Mef8-feier® und meinen damit
»die heilsgeschichtliche Betrachtung des Meflopfer-Geschehens®, wie wir oben (421)
dargetan. Damit soll zum Ausdruck gebracht sein, dafl das hl. Mefopfer als verum et
proprium sacrificium, als wahres und eigentliches Opfer?, nicht als ein Ding, das mit
einem Begriff bestimmbar ist, sondern als ein Geschehen, eben als ein Unternehmen
Gottes in der Menschheitsgeschichte, als Gottes Werk in Menschenhidnden betrachtet
werden soll. Nach dem Gesetz aller Heilsgeschichte ,Meine Gedanken sind nicht
eure Gedanken und eure Wege sind nicht meine Wege . .. nein, so hoch der Himmel
iiber der Erde, so hoch sind meine Wege tiber euren Wegen und meine Gedanken
iiber euren Gedanken“ (Is 55,8 f.) mufl schon der Opferbegriff aus der Offenbarung
der Heilsgeschichte, d. h. aus dem Bericht der Hl. Schrift {iber die Opfer der Men-
schen vor Gott gewonnen werden, kann also nicht von der Religionsgeschichte oder
Religionsphilosophie einfach ibernommen werden, die an Hand der Opfer der
Menschen auflerhalb der Offenbarung mit blofl natiirlichem Denken (ohne Glauben
und Hinordnung auf Offenbarung) ihren Opferbegriff gebildet hat.

1. Was ist ein Opfer im heilsgeschichtlichen Sinn?

Wie wir oben (431) dargetan, erscheint in der HI. Schrift das erste Opfer des
Menschen nach dem Siindenfall und zwar nicht von den Stammeltern, sondern von
ihren Séhnen Kain und Abel, und das niachste Opfer von Noe nach der Sintflut
(Gn4,3f.; 8,20f) dargebracht. Vor dem Siindenfall weiff die Schrift nichts von
einem Opfer der Menschen zu berichten2. Wenn wir also aus der Offenbarung den
Opferbegriff kliren wollen, missen wir zuerst das Verhiltnis des Menschen zu Gott
und die Siinde, die dieses Verhiltnis entscheidend gedndert hat, betrachten, ehe wir
das Opfer und seine Opfergabe verstehen konnen. Hier 148t sich nun sagen: der
Mensch nach Gottes Bild und Gleichnis, vernunftbegabt und frei und dadurch als

L Trid. sess. XXII en 1, D 948

2 Die Deutung des ,Speiseverbotes® im Paradies als ,Opfer® ist doch nur zu halten, wenn
man unter Opfer ,Verzicht versteht, was gewill dem Vollsinn des Opfers nicht entsprechen
kann. Vgl. P. J. Haverott, Die groflen Menschheitsopfer, Steyler Verlagsbucihandlung,
Kaldenkirchen 1955, 22—49. Das Opfer als ,Naturforderung® bei Thomas II II q 85. Vgl.
Das Opfer der Kirche, Luzern 1954, 128149, von J. Rodsli (Luzerner theologische Studien).



118 Jokann Auer

Herr der vernunftlosen Welt geschaffen, schuldet den hochsten Akt seiner geistigen
Freiheit, seiner Personalitat, dem Schépfer selbst; und dieser hochste Akt kann nichts
anderes sein als die totale, freie, liebende Selbsthingabe an Gott, von dem er alles
empfangt, nicht nur was er besitzt, sondern was er selber ist bis hinein in die Tiefe
seiner ,Rechtschaffenheit und Begnadetheit des Urstandes®, in der er diesen Akt der
totalen, personalen Selbsthingabe als den natiirlichen Akt (seiner durch die Ur-
standsgnade erhohten Natur) der Verehrung und Dankbarkeit gegeniiber Gott setzt.
Wenn wir bei diesem ersten Menschen im Urstand von Gehorsam gegen Gott
sprechen, ist wohl nur die unterste Grenze dieser Haltung angedeutet und diese
wiederum stark von unserem jetzigen siindigen Standpunkt her gesehen. Die Selbst-
hingabe in Verehrung, Dankbarkeit und Liebe war etwas Selbstverstindliches eben-
so wie das Wissen um die eigene Gottnihe und die damit verbundene Wiirde gegen-
itber aller anderen Schapfung, so dafl in diesem Zustand die Hingabe einer dufieren
Gabe (dessen, was der Mensch besaf}, nicht selber war) an Gott fiir unangemessen
und Gottes unwiirdig erscheinen mufite, solange der Mensch in seiner Urunschuld
und Urstandsgnade fihig und wiirdig war, Gott hinzugeben, was er selber war?,
Erst die Siinde hat hier eine vollkommen neue Situation geschaffen. Der Mensch
hat die Urstandsgnade zu einer wiirdigen und die Urstandsgerechtigkeit zu einer
giiltigen und totalen Selbsthingabe an Gott schuldhaft und ein fiir allemal verloren.
Das Wissen seiner Natur nm das Geschépfsein ist erbalten geblieben, und so weify
der Mensch auch nach der Siinde noch recht gut, dafl er Gott den Dank und die An-
erkennung des Geschdpfes und die anbetende Verherrlichung des Schopfers schuldet.
Doch in seinem eigenen Innern ist ihm die Fahigkeit dazu verlorengegangen, ja er
selbst erscheint nunmehr besonders unfiahig dazu, weil er allein schuldig geworden
ist, wihrend die Dinge seiner Welt schuldlos nur den Fluch der Siinde des Menschen
tragen miissen. So nimmt der Mensch von den notwendigen Dingen seines Lebens und
in Besonderheit das, was er personlich (nicht von Natur allein) vor allem begehrt,
die ersten Friichte seiner Felder und die besten Tiere seiner Weide, und bringt sie
Gott als ,Opfer* (Primizialopfer) dar, vernichtet sie durch Feuer, um damit zum
Ausdruck zu bringen, nicht nur daf} er es ganz dem unsichtbaren Gott nund Herrn
hingeben will (darum der aufsteigende Rauch als Zeichen dafiir, dal Gott, der iiber
den Wolken thront, das Opfer angenommen), sondern auch als Zeichen dafiir, daf

3 Wenn man unter diesem Gesichtspunkt das Gebot Gottes: ,Von allen Biumen des Gar-
tens darfst Du essen, nur vom Baum der Erkenntnis von Gut und Bos darfst Du nicht essen;
denn an dem Tage, da Du davon ifit, mufit Du sterben® (Gn 2, 17) betrachtet, mufi man wohl
sagen: den Stammeltern erschien in ihrer Urunschuld zuerst dieser Baum als ein Zeichen
des lebendigen Gottes mitten im Paradies. Es bedurfte erst der satanischen Verfithrungs-
kunst, die zuerst das Gottesbild im Herzen des ersten Menschen triiben (Gn 3,1) und den
Krankheitskeim des selbstherrlichen Stolzes in sein Herz tridufeln mufite {(Gn 3,4(.), um
dann erst — und die Darstellung der Schrift darf, soweit wortlich und nicht als bildliche
Finkleidung zu nehmen, wohl als abgekiirzter Bericht fiir einen ldngeren Prozefl gelten —
im ersten Menschen {iberhaupt das Bewufitsein aufkommen zu lassen, daf} ,der Baum ge-
eignet sei, davon zu nehmen, lieblich anzusehen und die Friichte begehrenswert. um dadurch
Erkenntnis zu erlangen.“ (Gn 3, 6). Augustinus sagt ebenso im Anschluf an Mal 3, 4, der
Prophet meine mit den dies pristini. da die Opfer der Menschen noch Gott gefielen, den
Paradieszustand. Forsitan enim tempus illnd commemorat, quo primi homines in paradiso
fuerunt. Tunc enim puri atque integri ab omni sorde ac labe peccati seipsas Deo mundissi-
mas kostias offerebant. Nachher waren alle Menschen siindig excepto uno mediatore ... de
civ Dei XX ¢ 26 (Venedig) 1732, VII 610 D).



Unsere Meffeier 119

die Siinde dem Menschen in seinem Innersten eine Vernichtung gebracht, die durch
die Vernichtung dieses Opfers bekannt und durch Gottes Gnadenhuld selbst wieder
vernichtet werden mochte, eben um dieses Opfers willen. Die Siinde also, die den
Menschen unfihig und unwiirdig gemacht zu der gottgeschuldeten Huldigungs-
selbsthingabe, driickt dem Menschen die auflermenschliche Opfergabe in die Hand
und 148t so das entstehen, was wir seitdem ,Opfer® nennen. Das Opfer wird ,fiir
die Siinde“ gebrachtt.

Gott selbst nimmt diese Opfer zunichst an’, so bei Abel und Noe. Die Seele des
Opfers wird die ,Gesinnung” des Opfernden, die zeigen soll, dafl der Opfernde noch
um die Tatsache weifl, dafl die dullere Gabe nur Zeichen ist und sein kann fir die
Selbsthingabe, die er Gott schuldet. Das erste Opfer, von dem die Schrift berichtet,
daf} es Gott selber fordert, ist das Opfer Abrahams, der seinen eingeborenen Sohn,
seinen Stammbhalter, den Sohn der Verheiflung opfern soll (Gn 22, 1-19). Deutlicher
als sonst bei einem Opfer kommt hier zum Ausdruck, dafl die eigentliche Opfer-
gabe der Mensch selbst sein miiite, dafl der Mensch infolge der Siinde aber nicht
mehr an sich das Opfer vollzichen kann, das er Gott schuldet, bis — so darf man
die prophetische Typik des Isaakopfers weiterverfolgen — ,der* eingeborene Sohn
»des® Vaters kommen wird, der sich selbst fiir die Menschheit opfern wird, wie der
Vater es wills.

Da Gott im Bundesschlufl mit Moses selbst die Opfer ordnet (Ex 29 u. 30; Lv 1-7),
ist auffillig, dafl beim Siindopfer und beim Friedopfer der Opfernde die Hande
dem Opfertier auf den Kopf legen (stemmen) mufl: ,So wird es fiir ihn gnadig auf-
genommen, um ihn zu entsiindigen® (Lv 1,4; vgl. 8,2; Ex 29,10,15)7. Wie weit
hier noch der Stellvertretungsgedanke zum Ausdruck kommt, ist unklar. Die harte
Kritik der Propheten (Is 1,11; Jer 7,21 f; Am 3,21) an den Opfern des Volkes traf
nicht die Opfer selbst, die sie selbst (Jer) als Priester darbrachten und die gerade fiir
die messianische Zeit immer wieder verheiflen und gefordert wurden (vgl. Jer 33,18;
1s 19,20 f.; 56, 7; Mal 1,11; 8,4), sondern eben dies, dafl das Volk nicht mehr wufite,
dafl die dullere Opfergabe nur Zeichen sein kann fiir die totale Selbsthingabe des
Opfernden an Gott zu seiner Verherrlichung.

Als die ,Fiille der Zeit* (Gal 4, 4) gekommen war, brachte Gott seinen einge-
borenen Sohn in der natura vitiata, der verletzten Natur® — die Siindenschuld aus-
genommen — der Adamskinder, brachte der ,Menschensohn* sich selbst fiir uns zum
Opfer, vollbrachte er eine wiirdige und giiltige Selbsthingabe an Gott, das Opfer der
Menschheit fiir alle Zeiten, damit alle Menschen bis an das Ende der Zeiten daran
teilhaben kénnten. ,Ein fiir allemal ist er zur Vollendung der Aonen erschienen, um

4 So kennzeichnet auch der Hebr die Aufgabe des Hohenpriesters mit den Worten: er
wird eingesetzt, ,damit er Gaben und Opfer fir die Stinden darbringe® (iva mooopégy
dwpd. T nol Yuciog tnto duogundv) 5, 1—3; vgl. 7,27;9, 26 ff.

5 Bei Abel (Gott schaute auf Abel und seine Gabe: Gn 4, 4) und Noe (Jachwe roch wohl-
gefillig den Opfergeruch: Gn 8,21).

¢ Dieser heilsgeschichtliche Sinn ist wohl berechtigt neben der exegetischen Deutung, dafl
damit eben die Menschenopfer, die im Kanaan des Abraham {blich waren, als nicht im
Willen Gottes gelegen abgelehnt werden sollten: Echter-Bibel, Wiirzburg 1949, S. 68 1.

7 Echter-Bibel, Wiirzburg 1952: Ex 65, Lv 4.

8 Vgl. P. Martin Strohm, Der Begriff der natura vitiata bei Augustinus, Theol. Quartal-
schrift 135 (1955), 184—203.



120 Johann Auer

durch sein Opfer die Siinde abzutun (Hebr 9,26); nicht durch das Blut von ,Bécken
und Stieren’, sondern durch sein eigenes Blut(-opfer) trat er in das Heiligtum ein
und erlangte ewige Erlosung® {Hebr 9,12). Keiner fremden Opfergabe hat er be-
durft und kein fremder Priester hat die Opfergabe dargebracht, sich selbst hat er
frei und ganz zum Opfer gebracht (Hebr 10, 5-10).

In diesem Opfer Christi wird der ganze Sinn des Opfers im heilsgeschichtlichen
Sinn offenbar. Drei Momente seien fiir diesen Opferbegriff herausgestellt:

a} Opfergabe und Opferpriester sind nicht mehr zwei wesenhaft trennbare und
verschiedene Wirklichkeiten, wie in den menschlichen Opfern seit dem Siindenfall;
sie sind in einer Person real vereinigt. Dadurch ist dies Opfer cine wahre Selbst-
hingabe des Priesters, also auch als Opfergabe von personaler Natur und daher
fahig zur wiirdigen Huldigung vor dem personalen Gott; aber auch eine wahre
Sclbsthingabe des Priesters, also eine giiltige Vernichtung der in der Siinde nichtig
gewordenen Menschennatur. Dies gilt fir das Opfer Jesu Christi und mufi darum
auch fiir das hl. Mcfopfer gelten, wenn es nichts anderes sein soll als die sakramen-
tale Vergegenwirtigung des Kreuzesopfers Jesu Christi. Es wiirde nicht dem Sinn
des Opfers in diesem heilsgeschichtlichen Sinn und nicht dem Opfer Jesu Christi als
der Erfillung und Realisicrung dieser heilsgeschichtlichen Opferidee entsprechen,
wollte man wie bei den Opfern im natiirlichen Verstindnis des siindigen Menschen
einfach den personalen Opferpriester und die sachliche Opfergabe trennen: es wire
ein Riickfall in ein alttestamentliches Verstindnis in einer Sache, die durch das
Geschehen des Neuen Bundes selbst in ihrem geheimnisvollen Wesen klar geoffen-
bart erscheint®.

b) Wenn Opfergabe und Opferpriester so innig miteinander verbunden sind wie
im Selbstopfer des Erldsers Jesus Christus, ist auch der Opferzweck nicht aus dem
Opfer herauszulésen wie eine Intention, die ein von der Opfergabe wesenhaft ver-
schiedener Opferpriester an die Opfergabe herantrigt. Das Selbstopfer ist nicht nur
eine Seinseinheit, sondern auch eine Sinneinheit, ein sinnhaftes Geschehen und Tun,
nicht bloB eine Sache, die erst durch den Menschen in Dienst genommen werden
und dadurch Sinn und Zweck erhalten mufl. So wie die Huldigung des Menschen
in seiner Urunschuld und Urstandsgnade an Gott im Gestus der dankbar-liebenden
Selbsthingabe, sowie die Verweigerung dieser Anerkennung des Schépfers und der
Huldigung des Geschopfes in der Siinde ein unmittelbares und einheitliches Tun des
Menschen ist, ebenso ist auch das Selbstopfer Jesu Christi ein unmittelbares Tun
des Erlosers. Die Schrift bringt das zum Ausdrudk, wo sie (Hebr 10, 5 {.) Ps 39(40)
7—9 nach der LXX als Gebet Christi beim Eintritt in diese Welt anzieht: ,Du
willst nicht Opfer noch Spenden; einen Leib (statt ,Ohren® in M) aber hast Du mir
gegeben . . . so sprach ich: siche, ich komme, . . . Deinen Willen zu erfiillen.“ Christus
hat seinen Leib nicht erst zur Opfergabe gemacht, er hat ihn als Opferleib von An-
fang an angenommen. Er ist als Opfergabe und Opferpriester zugleich schon in
dieser Welt in seiner Menschwerdung erschienen.

¢) Durch diese Verbindung von Opfergabe, Opferpriester und Opferzweck wird

® Nur wo Priester und Opfergabe so getrennt erscheinen, hat das Amtspriestertum und
seine Gemeinschaftsfunktion Sinn: Vgl. Haverott 19 {.



Unsere Meffeier 121

auch das Verhiltnis von Realitit und Zeichen problematisch, das bei der Bestim-
mung der Opfergabe und nachher wieder fiir das ganze Verstindnis des ,Sakra-
mentalen® von grofler Bedeutung ist. Von der Opfergabe, die der Mensch nach
dem Siindenfall von dieser Welt nimmt, haben wir gesagt, daf} er sie stellvertretend
zum Zeichen seiner eigenen siindigen Selbstvernichtetheit vernichtet, um Gott seine
siindige Nichtigkeit zu bekennen und die Vernichtung dieser siindigen Nichtigkeit
von Gott zu erflehen. Wo Opfergabe und Opferpriester real getrennt sind, 148t sich
auch Realitit und Zeichenhaftigkeit (durch dufere Zwecksetzung) real scheiden. Wo
dies aber nicht der Fall ist, will die ,Zeichenhaftigkeit* wohl gepriift sein; denn nur
Sachliches 138}t sich durch Zeichen vollgiltig wiedergeben, Gesinnung kann im
Zeichen nur noch schwachen Ausdruck finden, und personale Tat kann nicht mehr
Jbezeichnet®, sondern nur getan werden, oder sie ist eben nicht personale Tat.
Soweit Selbstopfer personale Tat ist, kann es nicht mehr im bloflen Zeichen reale
Giiltigkeit erlangen, wohl deshalb, weil das Personale absolute Einmaligkeit und
Unvertretbarkeit besitzt, wihrend das Zeichen immer auf die Vielheit oder Allheit
wesensgleicher oder -dhnlicher Dinge oder Sachverhalte hinweist und angewiesen
ist. — Dies moge zur Verdeutlichung der Opferidee im heilsgeschichtlichen Sinn
geniigen. Die weiteren Ausfilhrungen werden noch manche Verdeutlichung und

Erginzung beibringen.

2. Das Kreuzesopfer Jesu Christi: seine Grundelemente und seine Struktur

Ausgehend von den eben herausgestellten drei Grundaussagen iiber das Opfer im
heilsgeschichtlichen Sinn kénnen wir vom Kreuzesopfer Jesu Christi zunéchst einmal
sagen:

a) Gerade im Kreuzesopfer Christi wird deutlich, daf Opfergabe und Opfer-
priester verbunden bleiben miissen, wie die beiden Naturen in Christus durch die
hypostatische Union. Die Opfergabe ist nicht etwa die menschliche Natur, sondern
das Leben des Christus, wie vor allem aus den oben (426) zitierten Stellen Jo 10, 11,
17 zu entnehmen ist, das Leben, das er sterbend in die Hande seines Vaters zurick-
gibt (Lk 23, 46). Ebenso ist der Opferpriester nicht etwa blofl der Logos, sondern
das Verbum caro factum, das fleischgewordene Wort (Jo 1, 14)19: also Opfergabe
und Opferpriester ein und derselbe Christus und die Worte, die er sterbend spricht,
sind nicht zu scheiden in Worte des Logos und Worte des Menschen Jesus (den es
ohne den Logos nicht gibt), sondern es sind immer Worte des Gott-Menschen
Christust!. Nicht eine Natur opfert und nicht eine Natur wird geopfert, sondern der

10 Anathem. Cyrilli 10 (Denz 122): ...Si quis ergo Pontificem et Apostolum nostrum
(Hebr. 3, 1) dicii factuin non ipsum Dei Verbum, quando caro factum est (Jo 1, 14) et iuxta
nos homo, sed velut alterum praeter ipsum specialiter hominem ex muliere ... Der Gegen-
text des Nestorius (Theodor v. Mopsuestia) hatte gelautet: Si quis illud in principio Verbum
pontificem et apostolatum confessionis nostrae [actum esse seque ipsum obtulisse pro nobis
dicat, et non Emanuelis esse apostolatum potius dixerit, oblationemque secundum eandem
dividat rationem ei qui univit et illi qui unitus est, ad unam societatem Filii, hoc est, Deo
quae Dei sunt et homini quae hominis, non deputans, A. S.

1 Anathem. Cyrilli 4 (Denz 116):...Si quis personis duobus vel subsistentiis eas voces,
quae in Apostolicis scriptis continentur et Evangelicis, dividit... has quidem ... homini
aptaverit, illas autem . .. Verbo deputaverit, A. S. ... Der Gegentext des Nestorius (Theodor
v. Mopsuestia?) hatte gelautet: Si quis eas voces . .. de Christo, qui est ex utraque natura...



122 Johann Auer

Gott-Mensch Christus opfert sich fiir uns'2. Gewif} ist unser Menschenverstand ge-
zwungen, wenn er das Gehecimnis dieses gott-menschlichen Opfers etwas erhellen
will, die Opferbewegung von Gott dem Vater her oder besser vom Heiligen Drei-
faltigen Gott her (wie wir oben 422 f. versucht haben) aufzugreifen und den Opfer-
tod fir die Siinden der Menschen in der menschlichen Natur Christi, in der
Trennung von Leib und Seele zu sehen, da nur die menschliche Natur sterblich ist
und die hypostatische Union mit Leib und Seele iiber den Tod hinaus erhalten bleibt.
Die Menschwerdung Gottes ist nicht etwa nur ein Zeichen der gottlichen Kenosis,
nein, der sich selbst entiuflernde Sohn Gottes ist Mensch geworden, seine Kenosis
selbst ist in die Fleischwerdung eingegangen (Phil 2,6f.). Und das Priestertum
Christi hat nicht nur in der Sendung durch den Vater (Joh 17, 18; 20, 21), sondern
ebenso in der vom Sohn freiwillig angenommenen menschlichen Natur sein Funda-
ment, es ruht nicht etwa in einem sakramentalen (zeichenhaften) Weihecharakter,
sondern in dem Wesenscharakter der hypostatischen Union, real und wesenhaft
verschieden vom aaronitischen Priestertum.

b) Wegen dieser inneren Verbindung von Opfergabe und Opferpriester ist auch
der Opferzweck in anderer Weise im Opfer Jesu Christi gegenwirtig als in den
Opfern der Menschen, in denen Opfergabe und Opferpriester sachlich getrennt sind.
Christus hat sich fiir uns geopfert als Sithnopfer fiir unsere Siinden (Rém 5, 8; 1 Joh
4, 10). Dieser Zweck ist aus der realen, geschichtlichen Opfertat Christi nicht heraus-
zunehmen, auch wenn ein abstrahierendes Denken davon absehen kann. Lafit sich
bei der Frage, ob Christus auch Mensch geworden wire, wenn der Mensch nicht
gesiindigt hitte, das skotistische (das nicht von Skotus stammt) Ja theologisch wohl
ebenso vertreten, ja von der Schopfungslehre her besser vertreten, als das thomi-
stische Nein, so muf} auf die Frage, ob Christus auch den Kreuzestod gestorben wire,
wenn der Mensch nicht gesiindigt hitte, auf jeden Fall ein klares Nein gesagt wer-
den: und dies nicht nur, weil der Tod der Siinde Sold ist (R6m 5, 12), sondern auch,
weil die Tat derer, die den Tod Jesu herbeifithrten (Henkersknechte, Pilatus, Hero-

accipiat tamquam de nna natura, ipsiqgne Deo Verbo tribuere passiones tentaverit, tam carne
quam etiam Deitate, A. S. (Nestoriustext aus Marius Mercator PL 48, 907—932).

12 Cyrillonas Syr. schreibt in seiner 1. Homilie iiber das Pascha Christi: Er bekleidete sich
mit dem wahren Priestertum und mit der vollkommenen Opferfeier. Er stand da und trng
sich selbst aus Licbe und hielt seinen eigenen Leib hoch in Héinden... Seinc Gedanken
waren wie Diakone und seine Allmacht iibte das wahre Priestertum aus. Er weihte und
segnete sich selbst, er betete und sagte Dank iiber seinen Leib. Er opferte und schlachtete sein
eigenes Selbst, er spendete und prefite aus sein lebenverleihendes Blut (Vers 320—360: ver-
faflt um 400; BKV 6 {1913]. Ausgewihlte Schriften der syr. Dichter, S. 86). Vgl. Cyprian
ep 63 ¢ 14 (BKV 60 [1928], S. 267). — Der Ernst der Selbsthingabe als Selbstopfer fiir unsere
Siinden wird offenbar in den Anssagen der Heiligen Schrift. Der wichtigste Terminus dafiir
ist das 8idwu: Im Abendmahlssaal nennt Christus seinen Leib einen ,Opferleib® (16 odud
wov 10 Umip Opudv dudduevov; Le 22, 19) und sein Leben als ,Lésepreis firr die Vielen zu
geben® (dovvon Thv YpuyMv adtod Avrtgov dvti moiddv; Mk 10, 45; Mt 20, 28) nennt er seinen
groflen Dienst, um dessentwillen er in die Welt gekommen ist. Paulus verbindet mit diesen
Aussagen noch vor allem den Opferbegriff: Gal 1, 4: Christus, der sich fiir unsere Siinden
dahingegeben, uns aus der gegenwirtigen argen Welt zu retten gemifl dem Willen Gottes,
unseres Vaters. Eph 5,2: Wie Christus euch geliebt und sich als Weihegabe und Opfer fiir
uns hingegeben (magédwxnev Eavtdv Undg fAdv ngoogpogay xai dvaiav), Gott zum kostbaren
Wohlgeruch. 1 Tim 2,6: Er hat sich selbst als Losepreis fiir die Vielen (dvtilvrgov dntg
ndvtov) dahingegeben. Tit 2, 14: Christus, der sich fir uns dahingegeben, hat uns von aller
Bosheit loszukaufen (iva Avtpdontal) und sich ein gereinigtes Volk zu bereiten, auserkoren



Unsere Meffeier 123

des, jidisches Volk) und das besondere Leiden Christi bis hinein in die ,Gott-
verlassenheit® die Siinde in ihrer geschichtlichen Realitit voraussetzt. Der Tod Jesu
ist aber seinerseits wieder in der Offenbarung immer mit dem Sithnezweck mit
geschichtlicher Notwendigkeit verbunden: Gott hat seinen Sohn gesandt, damit
({va) er die unter dem Gesetz loskaufte, damit ({va) sie an Sohnesstatt (von Gott)
angenommen wiirden (Gal 4, 5); Gott hat seinen eigenen Sohn dahingegeben, da-
mit ({va) jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern das ewige Leben
habe (Joh 3,16). Wo immer in der HI. Schrift vom Tode Christi die Rede ist,
wird fast immer dieser Zwedk mit dem ,damit ({va)“ oder mit dem ,fir uns (¥ngp,
nepil)“ beigefiigt. Nur eine abstrahierende Denkweise kann in ihrem Reden vom
Tode Jesu von diesem geschichtlichen Opferzweck ,absehen®.

c) In dieser heilsgschichtlichen Realitit, in der Opfergabe, Opferpriester und
Opferzweck so innig miteinander verbunden sind, liegt es nun begriindet, dafl auch
die ,Zeichenhaftigkeit” nicht eine schlechthin allgemeine und uneingeschrankte ist.
Wo Opfergabe und Opferpriester getrennt sind wie in den menschlichen Opfern
nach der Siinde, konnten, ja mufiten wir die Opfergabe als ,Zeichen“ fiir die
Selbsthingabe des Menschen anffassen. Wenn Christus beim Kreuzesopfer sich selbst
dem himmlischen Vater aufopfert fiir unsere Siinden, ist die Opfergabe der Opfer-
priester selbst in der Realitit seines gott-menschlichen Wesens. Dieser Realismus
wirkt sich in besonderer Weise wieder aus, wenn Christus im Abendmahlsaal den
Aposteln das ,gebrochene Brot® reicht mit den Worten: ,Das ist mein Opferleib fiir
euch® (Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24). Ausdriicklich hat die Kirche ihr Glaubensverstandnis
von diesem Geheimnis dahin in ihrer Glaubenslehre erklirt, dafl hier nicht etwa das
Brot Zeichen des Leibes Christi sei, sondern daf hier die Realitat des Opferleibes
Christi gegeben sei, so ernst Realitit des Opferleibes, dafi das Brot seine Realitit
verliert und die sichtbaren Gestalten nur noch Zeichen fiir das Brot sind, das wesen-
haft, wahrhaft und wirklich in den realen Opferleib verwandelt ist; ja dafl am Ende
unter diesen ,,Gestalten“ des Brotes der ganze Christus zugegen ist, der im Hinweis
auf dieses ,Brot“ in seiner Verheilungsrede gesagt hat: ,Wer mich ifit, wird leben
durch mich, wie ich durch den Vater lebe“ (Joh 6, 57). Der Glaubensgrund fiir diese
Wabhrheit, darf man wohl sagen, ist wiederum die Wirklichkeit des Christus, in dem
auch die Mensdhheit nicht etwa ,Zeichen® seiner Gottheit ist, in dem Gottheit und
Menschheit eine hypostatische Einung?® bilden, die dem aus dem platonischen Den-

und eifrig in guten Werken. — Der Zusammenhang von Selbsthingabe und Kreuzesopfer
und daf diese Opferbewegung von Gott ausgeht, wird besonders deutlich in dem Parallelis-
mus Joh 3, 14 und 16: ,Wie Moses die Schlange in der Wiiste erhéhte, so mufl der Menschen-
sohn erhéht werden, damit jeder, der glaubt, in ihm das ewige Leben habe; denn so sehr
hat Gott die Welt geliebt, daBl er seinen eingeborenen Sohn dahingab (¥3wxev), damit jeder,
der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern das ewige Leben habe. — Kommt in diesen
Aussagen mit 8idow mehr die innere Seite des Selbstopfers zum Ausdruck, so bringt Hebr
7,27 und 9, 14 (favtdv meoohveyrev) mehr die liturgische Seite, das priesterliche Tun Christi
in seinem Selbstopfer zum Ausdruck mit dem Terminus ngoogégetv. In diesem Sinne ist wohl
anch Joh 10, 18 zu verstehen, wo das Verbum timut verwendet wird: ich habe die Freiheit
(28ovoiav) mein Leben auf den Opferaltar zu legen (Seivon 1¥jv Yuxfv pov) und ich habe die
Freiheit, es wieder zu nehmen. Die Artikel {iber §idwus II 168 und $w 111 184 f. erscheinen
bei Kittel ThREWNT sachlich unvollstindig.

! 13 Anathem. Cyrilli 2 (Denz 114): Si quis non confitetur, carni secundum substantiam

(nad’ dndotaocwy) unitum Dei Patris Verbum, unumque esse Christum cum propria carne,



124 Johann Auer

ken besonders seit Augustinus in die Theologie der Sakramente eingebauten Zei-
chenbegriff seine klaren Grenzen setzt. Bei der Behandlung des sakramentalen Ver-
stindnisses der heiligen Messe werden wir davon wieder zu sprechen haben.

Nach diesen allgemeinen Feststellungen gilt es nun aber, das Sithnopfer Christi
selbst in seiner Grundstruktur aufzuzeigen. Oben (427 {.) haben wir als die drei
Grundelemente den physischen Tod, den personalen Opfergestus und das gott-
nienschliche Leiden herausgestellt. Die Auffassung des Todes als ,naturhaften Er-
cignisses“, die Trennung von Tod und Leiden und die , Verselbstandigung® des Lei-
dens wurden in dieser Darstellung kritisiert. Darum sei zu diesen Punkten hier noch
einiges zur Kldrung gesagt.

d) Der Tod Christi ist zunichst nicht anders zu verstehen als der Tod eines Men-
schen, d. h. als Trennung von Leib und Seele: ,Zur Erde kehrt wieder der Staub wie
er war® (vgl. Gn 8,19) ,und der Geist kehrt zuriick zu Gott, der ihn gab“ (Pred
12,7; vgl. Gn 2, 7). Durch die hypostatische Union wird nun dieses Ereignis ent-
scheidend modifiziert, wie die Tatsache der Auferstehung zeigt, die besagt, dafl der
Leib Christi die Verwesung nicht geschaut hat (Apg 2, 31 {.), da dieser Leib nicht
blof Menschenleib, sondern der Leib des ,Gottessohnes* war und auch nach dem
Tode in der hypostatischen Union blieb. Diese Wirklichkeit mufl auch das Todes-
erlebnis der Seele Christi entscheidend modifiziert haben. Wenn wir dariiber etwas
aussagen wollen, miissen wir unser rein menschliches Todeserlebnis uns zuerst klar
machen. Das, was den Tod fiir uns Menschen im seelischen Erleben zum Tode macht,
ist das Erlebnis des ,Endes, der ,Unausweichlichkeit und Notwendigkeit®, und in
diesen Erlebnissen kénnen wir gldubig dann auch den Tod als ,Folge der Siinde als
des Zustandes der Gottferne“ verstehen. Wenn wir nach diesen Erlebnismomenten
im Tode Christi fragen, miissen wir sagen: Nach dem Bericht der Offenbarung haben
sie bei Christus einen ganz anderen Charakter, und wir konnen dies wieder aus der
hypostatischen Union begreifen. Christus erlebt den Tod nicht als Naturnotwendig-
keit, ihm ist das Sterben eine freie Tat seiner freien Liebe (Joh 10, 17 f; 15, 13; Is
53, 7: weil er selbst es wollte); er sieht im Sterben nicht ein Ende, sondern gibt dem
Vater sein Leben zuriick (Lk 23, 46) und kann von sich sagen: ich bin vom Vater
ausgegangen und in die Welt gekommen; nun verlasse ich die Welt wieder und
gehe zum Vater (Joh 16, 28)14. Diese Darstellung des Todes Jesu in der Heiligen
Schrift selbst zwingt uns zu zwei Folgerungen, deren erste eben die ist, dafl der Tod
selbst nur als ein ,naturhaftes Ereignis“ aufgefalit werden kann, d. h. als Tren-
nung von Leib und Seele, die durch das Wirken der Henkersknechte und die Ge-
setze der biologischen Natur des Menschen herbeigefithrt wird. Ganz gewif§ ist da-
mit all das physische Leiden verbunden, das sich von dieser Art des Todes nicht tren-

eundem scilicet Deum simul et hominem, A.S. Der Gegentext des Nestorius (Theodor v.
M.?) lautet: Si quis in Verbi Dei coniunctione quae ad carnem facta est, de loco in locum
mutationem divinae essentiae dixerit esse factam, eiusque divinae naturae carnem capacem
esse, aut partialiter unitam carni, aut iterum in infinitum incircumscriptam divinae naturae
coextenderit carnem, ad capiendum Deum, eundemque ipsum natura et Deum dicat et
hominem, A. S.

14 Hermann Kuhaupt, Das Tor zum Leben, Miunster 1946, der {iber die Stufen: natiirlicher
Tod, Adamstod, Christustod zum Verstindnis des christlichen Sterbens aufsteigt. Eine ent-
scheidende Vertiefung, wenigstens in der Problemstellung, bringt Karl Rakner, Zur Theolo-
gie des Todes, Synopsis, Heft 3 (Hamburg 1949), S. 87—112.



Unsere MeRfeier . 125

nen 1488t und das auch hier nicht getrennt werden soll. Doch diese Art des physi-
schen Leidens ist nicht die einzige und nicht das spezifische Leiden, wenn der Tod
»der Siinde Sold“ (Rom 6, 23) und dieser Tod das ,Vollbringen® (Joh 19, 30) einer
Opfertat fir die Siinder ist.

e) Das Leiden, das mit dem ,Erlosertod fiir die Siinden der Menschheit® verbun-
den ist, muf} etwas mit den Folgen der Siinde, mit dem Verlust der Gnade und da-
mit der Gotteskindschaft und der Gottgeborgenheit zu tun haben, mit der
Angst vor Gott (Gn 3,10), mit dem, was als Verzweiflung den tiefsten In-
halt der Verdammnis ausmacht. Kommt dies alles wirklich im physischen Lei-
den schlechthin schon zum Ausdruck? Die Schrift berichtet noch eine andere
Reihe von Leiden Jesu, die mit den physischen Leiden, die mit dem physi-
schen Tod verbunden sind, wohl nicht identifiziert werden konnen, die auch nicht
vom physischen Tod her zu erkldren sind. Christus spricht: ,Meine Seele ist zu Tode
betritbt! Abba, Vater, alles ist Dir moglich! Nimm diesen Kelch von mir* (Mk
14, 84. 36). ,Nun geriet er in Todesangst und betete noch instidndiger; sein Schweifl
wurde wie Blutstropfen, die zur Erde rannen* (Lk 22, 44). ,Um die neunte Stunde
schrie Jesus mit lauter Stimme: Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich ver-
lassen® (Mk 15, 34; Ps 22, 2)! — Bricht hier nicht etwas ganz anderes auf als Klage
itber physischen Schmerz? Ist das seelischer Schmerz, der sich aus dem Undank und
dem Unrecht all derer erklidren 148t, denen Christus nur Gutes getan? Oder natiir-
liche Todesangst? (Lk 22, 44 dywvia). — Wiirden wir mit solchen psychologischen
Erklirungen nicht die inneren Leiden Jesu, der freiwillig und vorauswissend den
Kreuzestod auf sich nimmt und mit dem ,Vater, in Deine Hande . . .* beschliefit,
unverstindlich verharmlosen? Schreit der sterbende Herr, der um den Sinn seines
Sterbens weif}, wie kein Sterbender der Weltgeschichte mehr — und das Wissen um
den Sinn eines Leidens qualifiziert das Leiden wesenhaft —, schreit dieser sterbende
Gott-Mensch wirklich im Sterben nur ein alttestamentliches Zitat in die Nacht hin-
aus? Ist dieser Ruf, zusammen mit den anderen Leidensduflerungen und seinem
Ringen mit dem himmlischen Vater nicht der erschiitternde Ausdruck seines Leidens
an den Siinden der Menschheit, die er auf sich genommen und die er in dieser Stunde
abbiilen mufl? Miissen wir nicht dieses qualifizierte Erloserleiden, das nur Christus
zu eigen ist und das wesenhaft verschieden ist von all den physischen Leiden des
Herrn, die mit den physischen Leiden der Menschen irgendwie vergleichbar sind,
in seiner qualifizierten Einmaligkeit grundsitzlich vom Tod und den dazugehérigen
physischen Leiden unterscheiden? Mir scheint, erst durch diese Unterscheidung wird
das Sithnopfer Jesu Christi in seinem inneren Wesen und Sinn fafibar: Dieses Lei-
den gehort neben dem Tod und dem Opfergestus so notwendig zur Ganzheit des
Siihnopfers Christi, wie der Sithnezweck zum Opferpriester und zur Opfergabe ge-
héren. — Dieses Ernstnehmen des Leidens im heilsgeschichtlichen Versténdnis des
Sithnopfers Christi verbietet uns auch, dieses Kreuzopfer Jesu Christi in primo
instanti als Huldigung an den Vater zu bezeichnen. Es wird und fiihrt zur hochsten
Verherrlichung des Vaters in seiner Wirkung, in secundo instanti. Als heilsgeschicht-
liches Phinomen ist es ein erschiitterndes, leidvolles Sithnopfer fiir die erschiittern-
de Meintat der Siinde.



126 Johann Auer

f) Uber den personalen Opfergestus, durch den Christus den Tod als naturhaftes
Ereignis erst zam Opfer macht, mige geniigen, was oben (427) tiber den géttlichen
Liebeswillen und den menschlichen Gehorsamswillen, die in Christus in der hypo-
statischen Union verbunden sind, gesagt worden ist.

3. Wie sind die Elemente des Kreuzesopfers im heiligen Mefopfer gegenwirtig?

Wie die Elemente des Kreuzesopfers im heiligen Meflopfer gegenwirtig sind, ha-
ben wir oben (428 f.) dargetan und wir diirfen hier darauf verweisen: der Tod als
naturhaftes Ereignis ist einfach im dofleren Zeichen der getrennten Gestalten und
damit in der sakramental-realen Trennung von Leib und Blut real gegenwirtig ge-
setzt, wie auch in der Enzyklika Mediator Dei!s festgehalten wird. Fiir den perso-
nalen Opfergestus, in dem Christus den erlittenen Tod zum Opfer macht, gibt es
kein giiltiges Zeichen: der personliche Opfergestus ist real gegenwirtig in dem nnter
den Gestalten real gegenwirtigen Herrn selbst. Diese Aussagen mdgen durch einige
Erlduterungen zu dem Begriff der sakramentalen Zeichenhaftigkeit ergédnzt werden,
Erlauterungen, die uns dann auch die Aussagen iiber die Gegenwirtigkeit des Lei-
dens Christi im Mefiopfer in den Leiden der Christen besser verstehen lassen.

a) Schon beim Kreuzesopfer Christi haben wir festgestellt, dafl wegen der inneren
Einheit von Opfergabe und Opferpriester und wegen der hypostatischen Union im
Selbstopfer Jesu Christi der Tod nicht blofi Zeichen seiner Opfergesinnung?s, son-
dern durch die notwendige Verbindung mit dem Opfergestus — es war ja ein frei-
williges Sterben — selbst die Opfertat Christi war. Schon dort haben wir darauf
hingewiesen, dafl sich diese Tatsache besonders auswirkt in dem Abendmahlsge-
heimnis, wo wiederum das ,gebrochene Brot“ nicht blofl Zeichen fiir den Opferleib,
sondern der reale Opferleib Christi selbst war, cben weil die Opfergabe nicht vom
Opferpriester real zu trennen ist, also der personliche Christus, fiir den es kein giil-
tiges Zeichen mehr gibt, in seinem Opferleib real gegenwirtig sein muf.

Zweierlei hat daza gefihrt, die ,,Zeichenhaftigkeit* immer wieder in die Erkla-
rung der heiligen Messe hereinzunehmen: Einmal das Verstindnis der heiligen
Messe als Sakrament der heiligen Eucharistie!?. Dazu ist zu sagen, dafl mit dem Be-
griff des Sakramentes das heilige Meflopfer in seiner Ganzheit und wesenhaften
Eigenart keineswegs erfafit werden kann. Das heilige Mefopfer wird wesenhaft
getan, vollzogen, gefeiert, das Sakrament wird wesenhaft empfangen. Das Mef-
opfergeschehen ist wesenhaft hingeordnet auf die Kirche, das Sakrament hat sein
priméres Ziel im einzelnen als Glied der Kirche. Selbst das Sakrament der heiligen
Eucharistie ist nicht einfach in die Zahl der nach sehr praktischen Gesichtspunkten
geordneten Sakramente cinzureihen: es ist als Opfermahl die volle und reale Teil-

15 Herder-Ausgabe 1948 n 69. Der Wortlaut der Enzyklika scheint hier freilich mehr fiir
die blofle Zeichenhaftigkeit des Todes zu sprechen, weil sie schreibt: memorialis demonstratio
mortis . . . iteratur ... significatur . . . Man kénnte fragen, wieso fiir die demonstratio mortis
die Transsubstantiation notwendig ist.

16 So P. Bernhard Durst, Das Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen Priestertums,
Studia Anselmiana fasc 32. Rom 1953, der in seiner klaren Darstellung vom natiirlichen
Opferbegriff ausgeht.

17 Wenn Augustinus im Anschlufl an Ps 21, 26 {. schreibt: Vota vero sua sacrificium vult

intelligi corporis sui, quod est fidelium sacramentum (ep 140, de gratia novi Test. ¢ 24 n61?
Venedig 1729, col 444, bildet der Psalmvers den Anlafl zu dieser Zusammenstellung.



Unsere Meffeier 127

habe am heiligen Opfer selbst und ist darum auch in seiner Wirkung mehr von
der Kirche her als vom Einzelnen her zu betrachten!s.

Der zweite Grund, warum das Meflopferverstindnis so gerne mit Zeichenhaftig-
keit gesucht wird, ist wohl der Leitfaden der Liturgie, in der die Kirche den Prie-
ster, gerade im Kanon der heiligen Messe, gemafl Christi Auftrag — Tut dies zu
meinem Gedichtnis!?® — das Tun Christi wie im Spiel nachvollziehen, die Worte
des Herrn bis hinein in den Ausdruck der ersten Person (mein Leib) nachsprechen
1aBt. Es kann nicht Aufgabe dieses kurzen Beitrages sein, das schwere Problem des
Verhiltnisses des liturgischen zum dogmatischen Verstindnis der heiligen Messe
darzustellen. Allgemein darf wohl gesagt werden, dafl die Liturgie noch anderen
Gesetzen folgen muf auer den Seinsgesetzen, die die dogmatische Betrachtung im
heiligen MeRopfer feststellen kann. Der alte Grundsatz: agere sequitur esse, das
Handeln folgt dem Sein, gilt fiir die innermenschliche, natiirliche Welt, wo das
menschliche Sein die Grundlage fiir das menschliche Tun darstellt, nicht aber dort,
wo das menschliche Tun einer aufermenschlichen und gar iibernatiirlichen Wirk-
lichkeit gegeniibersteht. Das Gebet, die Kulthandlung nehmen ihre Gesetze aus der
menschlichen Natur und aus dem jeweiligen menschlichen Verstindnis von Gott,
aus den menschlichen Anlagen und Bediirfnissen und aus der jeweiligen Glaubens-
welt, soweit sie bewuBt geworden ist, nicht aus der gottlichen Wirklichkeit selbst. In
dieser Spannung zwischen menschlichem Tun und ibernatirlicher Wirklichkeit liegt
gewifl die Moglichkeit und Notwendigkeit einer gewissen Zeichenhaftigkeit begriin-
det, wie uns in den sakramentalen Zeichen klar werden mag. Doch bei der Deu-
tung der Zeremonien der Liturgie ist es, wie die Liturgiegeschichte zeigt, eine ernste
Aufgabe, wirkliche sakramental verstandene Zeichen von blofen Symbolen und
Allegorien zu unterscheiden. Die dogmatische Betrachtungsweise wird einer Ver-
flachung des Zeichenbegriffes gegeniiber vor allem den begrifflichen Ernst des Dog-
mas von der hypostatischen Union und von der Transsubstantiation gerade beim
Verstindnis des Kreuzesopfers und des heiligen Meflopfers hervorheben miissen.

Von diesen Voraussetzungen aus 1Bt sich zum heiligen Mefopfer nun noch sagen:
In dieser heilsgeschichtlichen Betrachtungsweise erscheint der irdische Priester der
Kirche primir nicht als Zeichen Christi, sondern vielmehr als der durch Weihe und
Sendung bevollmichtigte Diener Christi, was er im Neuen Testament einzig und
allein ist2!. Auch das Konzil von Trient sagt dazu: ,Es ist ein und dieselbe Opfer-

18 Vgl. K. Rahner, Kirche und Sakrament, Geist u. Leben 28 (1955) 434—453, bes. 441 ff.

19 Vgl. J. Pascher, Eucharistia, Miinster 1947, 116—122: die liturgische Betrachtung figt
unter diesem ,Gedéichtnis® das ganze Wirken Jesu von der Menschwerdung bis zur Wieder-
kunft zusammen. 2. Aufl. 1952.

20 Vgl. dazu Haverott (oben Anm. 2), wo der Priester am Altar ,die sakramentale Dar-
stellung fiir Christus als Opferpriester® (113) ist. ,Die Opferung ist also der sakramentale
Nachvollzug der Opferung Jesu im ersten Augenblick seines Erdenlebens® (99). ,Brot und
Wein im Moment der Wandlung die Opfergabe im Opfervollzug, d. h. sie sind sakramental
Jesus Christus im Opfervollzug® (107). Von der Wandlung bis zum Schluf des Canon sind
der entseelte Opferleib und das entseelte Opferblut sakramental als Opfergabe auf dem
Altar (106—111); vom Pater noster an hat ,das Sakrament nicht mehr den Charakter der
Opfergabe, die Gott dargebracht wird, sondern der Opferspeise, die Gott sozusagen als
Gegengabe fiir das Opfer dem opfernden Volke reicht* (111 f.).

2 Vgl 1 Kor 3,5—11 dudnovog; ovvegyos (2 Kor 6,1), doxitéxtov; 1 Kor 4,1 dnegéung

Xouotot, oixdvopos (Tit 1, 7); 2 Kor 3, 8 f. Suaxovia . . . wvedpavog . . . Sunonootws; 5,20 vnép
Xowovod mpeaPetopev; 2 Kor 13, 10 dEovoinv elg duodopdy.



128 Johann Auer

gabe und es ist derselbe Opferpriester, der jetzt durch den Dienst des Priesters op-
fert und der sich selbst damals am Kreuze darbrachte“22, — Brot und Wein werden
bei der Opferung der heiligen Messe durch Indienstnahme fur das eucharistische
Opfer dem profanen Gebrauch entzogen, fir das Opfer bercitet; doch sie sind Brot
und Wein, bis sie in der heiligen Wandlung in den Opferleib und das Opferblut
Christi verwandelt werden. Die Opferungsgebete, die als Begleitspriiche neben der
irdischen Opferbereitung einhergehen, dndern in ihrer an den Kanon erinnernden
Sprache daran nichts, mdgen sie in ihrer Entstehungszeit, im Mittelalter, da man
den Kanon der Messe und damit die eigentliche liturgische Gestalt der heiligen
Messe schlecht verstanden hat, zunichst anders verstanden worden sein23. Der Sinn
der heiligen Wandlungsworte, den Opferleib und das Opferblut Christi gegenwar-
tig zu setzen, nicht etwa Christus in einem anderen Zustand, bleibt, auch wenn der
per concomitantiam gegenwartige Herr der verklarte Herr ist. — Ebenso hat der
Kult des Sanctissimum, den die Kirche im Geist des germanischen Mittelalters ent-
faltet hat, den primaren Sinn, den Christus passus, den Leidens-Christus in seiner
realen Gegenwart zu verehren; die Verehrung etwa des Christuskindes in der hei-
ligen Hostie usw. ist eine Weiterbildung der christlichen Frommigkeit, die von den
berechtigten Bediirfnissen dieser Frommigkeit, nicht von den heilsgeschichtlichen
Urspriingen her verstanden werden muf. Es entspricht ganz der Struktur der christ-
lichen Frommigkeit, dafl beide Anliegen, die heilsgeschichtliche Wirklichkeit und
der echte, menschliche Frommigkeitsausdruck bis hinein in seine besondere volkische
Priagung zum Ausdruck kommen, jedoch so, dafl die dogmatische Wahrheit — hier
die reale Gegenwart des Christus als Gottmenschen — der sichere Grund bleibt.
Von hierher ist auch der augustinische Gedanke von der Kirche als dem mystischen
Leib Christi im heiligen Mefopfer zu verstehen: die Kirche opfert sich durch ihr
Haupt dem himmlischen Vater auf, aber so, dafl eben das Opfer ganz das Opfer
Christi, das einmalige, historische Opfer des Gottmenschen bleibt2$, dem sich die
Kirche legitim freiwillig und, wie wir noch sehen werden, auch mit objektiver Not-
wendigkeit an- und einschliefit. Denn in diesem augustinischen Verstindnis vom
mystischen Leib Christi im heiligen Mefopfer wird nun gerade die Wahrheit ver-
standlich, von der wir nunmehr sprechen wollen, die Wahrheit, dafl das Leiden als
wesentliches Element des Kreuzopfers Christi gerade in und durch die Kirche im
heiligen Meflopfer gegenwirtig wird.

b) Bei Darstellung des Kreuzesopfers Christi haben wir gezeigt, dafl das beson-
dere Erloserleiden zum Krenzesopfer Christi in seiner heilsgeschichtlichen Ganzheit

22 Sess XXII ¢ 2, Denz 940.

2 | Jungmann, Missarum Sollemnia, Wien 1948, II 119 ff. 2. Aufl. 1952. Um aus eiuem
liturgischen Text dogmatische Folgerungen ziehen zu kénnen, ist genaue Kenntnis der Ge-
schichte des Textes wie des Dogmas erforderlich.

24 Christus bleibt der reale Opferpriester, dem sich die Kirche als mystischer Leib an-
schlieBen soll. Augustinus schreibt dazu: Verus ille mediator, inquantum formam servi
accipiens mediator effectus est Dei et hominum, homo Christus Jesus, cum in forma Dei
sacrificium cum Patre sumat, cum quo et unus Deus est, tamen in forma servi sacrificium
maluit esse quam sumere, ne hac occasione quisquam existimaret cuilibet sacrificaudum esse
creaturae. Per hoc et sacerdos est ipse offerens ipse et oblatio. Cuius rei sacrameutum quoti-
dianum esse voluit ecclesiae sacrificium, quae cum ipsius capitis corpus sit, sezpsam per
ipsum discit offerere (de civ Dei X ¢ 20, Venedig 1732, VII 256 AB).



Unsere Mefifeier 129

gehort. Wie ist nun das Erléserleiden im heiligen Mefopfer gegenwirtig? Oben
(429) haben wir bereits dargetan: Christus, der verklirte Herr, kann nicht mehr
leiden; das Leiden kann aber auch nicht in einem sakramentalen Zeichen real ge-
genwirtig sein. ,Hier ist der Ort (haben wir dort gesagt), wo wir die Glieder des
mystischen Leibes Christi, die noch in dieser Welt leben und leidensfahig sind, mit
ihrem Leiden in das Opfergeschehen einfiigen miissen, wenn das Opfer Christi in
seiner Ganzheit real gegenwirtig sein soll.“ Es wurde von uns auch das Problem
des opus operatum aufgeworfen und eine Antwort dafiir versucht. Diese Darstel-
lungen bediirfen einer Klarung und Ergénzung. Drei Gedanken mégen dazu dienen.

1. Die heilsgeschichtliche Betrachtung des Opfers Christi zeigt eindeutig, dafl die-
ses Opfer in seinem eigentlichen Wesen Erldsungsopfer fiir die Siinden der Men-
schen ist. ,. . Neue Schopfung: das Alte ist vergangen, Neues ist geworden. Das alles
verdanken wir Gott, der uns durch Christus mit sich verséhnt und uns den Dienst
an der Versohnung verliechen hat. Gott hat ja die Welt in Christus mit sich ver-
sohnt, hat ihnen ihre Ubertretungen nicht angerechnet und das Wort von der Ver-
sohnung in uns gelegt. Fiir Christus denn lassen wir den Aufruf ergehen als seine
Gesandten und es ist, wie wenn Gott durch uns aufriefe. Wir bitten an Christi Statt:
Laft euch mit Gott versohnen! Thn, der die Siinde nicht kannte, hat er fiir uns zur
Siinde (Gpogria) gemacht, damit wir in ihm die Gerechtigkeit Gottes (uarootvn
Yeot) wiirden“ (2 Kor 5,17—21). Wenn das heilige MeBopfer dieses Kreuzesopfer
Christi gegenwartig setzt, mu} es diesen Ursinn des Opfers Christi mit gegenwirtig
setzen. Christus ist nicht fiir sich, sondern fir die Stiinden der Menschen gestorben,
und wenn sein Kreuzestod in seinem eigenen Auftrag immer wieder gegenwirtig
gesetzt werden soll, dann geschieht dies eben deshalb, weil die Menschen immer
Siinder sind, immer dieses Erlésungsopfers bediirfen. Ausdriicklich hat Christus den *
Befehl gegeben, dies zu seinem Gedéichtnis zu ,tun“ (moigite Lk 22, 19), und der
Apostel schreibt spiter dazu: so oft ihr dieses Brot efit und den Kelch trinkt, kiin-
digt ihr (als gegenwirtig wie ein Herold, der im Siegeszug vor dem Sieger her-
geht worayyédhete) den Tod des Herrn an, bis er wiederkommt (1 Kor 11, 26). Es geht
nicht um ein einmaliges Ereignis, von dem allen Zeiten Kunde werden soll; es geht
um ein ,Tun® desselben Erecignisses bis an das Ende der Zeiten. Im Hebraerbrief
ist es zur Geniige dargestellt: wie der Alte Bund seine Opfer hatte, so mufl auch
nach Gottes Ratschluf der Neue Bund sein Opfer haben, weil seit der Sinde das
Opfer, der Opferkult zur wahren und totalen Gottesverehrung gehort. Zu diesem
Opfer Christi aber gehort das Erloserleiden, das ,Leiden fiir die Siinden der Men-
schen®, das durch die Ubernahme unserer Siinden (Is 53, 12; 1 Joh 3, 5; 1 Petr 2, 24)
ein ,Leiden an unseren Siinden® (Hebr 7, 27; 8, 12—14) ward. Wie ist dieses Er-
16serleiden nun im heiligen Mefopfer gegenwirtig?

In objektiver Weise ist dieses Leiden einfach dadurch gegenwirtig, dafl die Kirche als
,Kirche der Stinder® es ist, die dieses Opfer im Auftrag Christi in dieser Welt und
Zeit durch und in ihrem Tun ununterbrochen gegenwirtig setzt. Der Christ, der um
das ,religiose“ Verhaltnis zu Gott weifl und es nicht mit einem ,ethischen“ Selbst-
verhalten vor seinem Gewissen und dem Gebote Gottes, so wie er es versteht, ver-
wechselt, der die Absage Christi an den ,Pharisder® (Lk 18, 9—14; Mt 23, 13—34)



130 Johann Auer

und Christi Wort von der ,Liebe des Vaters zum Siinder® (Lk 15, 7; 10, 22—24)
ernst nimmt, weiff, daf die erste Gabe, die er Gott geben kann und soll, seine Siinde
ist; denn diese ist ganz sein eigen; alles was er dariiber hinaus besitzt, ist zuerst
Geschenk des Schopfers oder der Gnade Gottes. — Mit der Siinde aber sind in die-
ser Welt nicht nur der Tod als der Siinde Sold und die mit dem Tod verbundenen
physischen Leiden verkniipft; in ihr haben auch die echten seelischen Leiden und
alle die Bedringnisse und Schwierigkeiten des Lebens ihre Wurzel. Die Heilige
Schrift weifl um diesen Zusammenhang noch recht gut. Wir moderne Menschen
sind von der Aufklirung angekrinkelt und wollen fiir alle Leiden cinfach physi-
sche oder geschichtliche, jedenfalls Ursachen finden, die jenseits einer Schuld, ganz
besonders jenseits einer Schuld vor Gott liegen. Im Sinne der Offenbarung gehd-
ren Siinde und Leid zusammen (vgl. Is 52, 13—53, 12); darum sind im Sihnopfer
der heiligen Messe auch unsere Leiden und Bedrdngnisse wie unsere Siinden ob-
jektiv gegenwirtig. :

Wir aber haben die Fahigkeit nnd uns ist es anfgegeben, diese Wirklichkeit uns
subjektiv znm Bewuftsein zu bringen und noch mehr, diese Wirklichkeit der Ge-
genwart der Siinden und Leiden und Bedréngnisse subjékity mitzusetzen. Dies ist
um so wichtiger, als unsere durch die Sinde verderbte Natur diesen Schritt sehr
ungern tut. Vielleicht liegt darin auch der Grund, warum Christus selbst, wie auch
seine Apostel, zumal ein heiliger Paulus nicht miidde werden, uns immer wieder zu
diesem bewufiten Ja zum Schuldbekenntnis und zum Kreuztragen aufzufordern, wie
wir oben (430) dargetan haben, weil nur dieses Tun der objektiven Wirklichkeit
entspricht und darum zur objektiven Ordnung und zor Pax als Frucht dieser Ord-
_nung fiihrt. Diese Wahrheit liegt wohl auch der Mahnung des Apostels zugrunde,
wenn er sagt: ,Das Torichte im Urteil der Welt hat Gott erwihlt, um die Weisen zu
beschamen; das Schwache im Urteil der Welt hat Gott erwihlt, um das Starke zu
beschimen; und das Niedriggeborene und Verachtete in der Welt, das was nichts
gilt, hat Gott auserwéhlt um das, was etwas gilt (3EehéEato - - . 1@ pm) Bvra, va o
dvta xotagyhoy) abzuton; denn vor Gott soll sich kein sterblich Fleisch rithmen®
(1 Kor 1,27 ff.).

2. Nichts anderes als dies soll also in unserer Teilnahme am heiligen Meflopfer
geschehen: wir sollen unsere Siinden und die Leiden an unseren Siinden und wegen
unserer Sinden — und nicht nur der unseren, sondern aller, fiir die Christus die-
ses Erlosnngsopfer gebracht hat — bewufit und frei zum heiligen Opfer bringen.
Dies ist nicht mehr eine schone, fromme Mahnung, dies ist nichts anderes als der
bewufite Vollzug dessen, was objektiv im heiligen Meflopfer schon mitgesetat ist.
Zugleich wird in diesem Mefopferverstindnis deutlich, dafl das heilige Mefiopfer
nicht blof ,unser Mefopfer ist, sondern immer wieder das Opfer der ganzen
Kirche ist, weil Christus fiir die ganze Kirche, zu der in einer gestuften — wenig-
stens in der Verantwortung gestuften — Weise die katholischen Christen, alle Ge-
tauften und schlieflich alle zu Erldsenden gehoren, zom Erldsungsopfer geworden
ist. Es heif}t nichts anderes als ,Leben aus dem Glanben“, wenn wir zur Meffeier
unsere Siinden, Leiden und Bedringnisse mitbringen, damit sie im heiligen Mefl-
opfer ,erlost“, vergeben, verwandelt und verklart werden, damit dadurch das ein-



Unsere Meffeier 181

malige Erldsungsopfer Jesu Christi fiir uns in unserer Zeit nun wirksam und frucht-
bar werde.

Vielleicht wird nun einer sagen: da ist endlich das entscheidende und klirende
Wort gefallen: wirksam und fruchtbar. Das MeRopfer wird also wirksam fiir mich,
wenn ich in dieser Weise daran teilnehme, aber es kommt zustande auch ganz ohne
mich. — Wer das bisher {iber das ,heilsgeschichtliche Verstindnis der heiligen
Messe“ Gesagte recht verstanden hat, wird selbst erkennen, dafl damit kein Ein-
wand gegen unsere bisherigen Darstellungen der heiligen Messe gemacht ist, son-
dern einfach die ,metaphysisch-theologische Betrachtung der heiligen Messe“ un-
serem hier dargelegten Verstindnis gegeniibergestellt wird.

Das Opfer an sich, das Kreuzesopfer und das heilige Mefopfer, konnten wir
in dieser heilsgeschichtlichen Sicht von einer neuen Seite sehen, die sowohl der ge-
schichtlichen Wirklichkeit, wie sie sich in der heiligen Offenbarung zeigt, wie auch
dem eigentlichen religiésen Anliegen und Sinn in besonderer Weise Rechnung trigt.
Was hat diese Betrachtungsweise aber nun zu dem Bedenken der metaphysisch-
theologischen Betrachtungsweise wegen der ,Objektivitit des sakramentalen Op-
fers® zu sagen? Wir miissen antworten: diese heilsgeschichtliche Betrachtungsweise
Jaflt die Sakramententheologie, wie sie sich auf dem Boden der aristotelischen Phi-
losophie (Spender und Empfinger des sakramentalen Zeichens, das durch die Grd-
Ren Materie und Form bestimmbar ist) vor allem entfaltet hat, voll und ganz be-
stehen. Sie will nur das sicherlich ebenso theologische wie religiése Anliegen eines
unmittelbaren und lebendigen Verstindnisses des geschichtlich einmaligen Kreuz-
opfers und des heiligen Mefopfers, wie bisher gezeigt, einmal versuchen. Selbstver-
standlich bleibt, im Verstindnis der metaphysisch-theologischen Betrachtungsweise
gesehen, ein Meflopfer giiltig, wenn es ein unwiirdiger Priester darbringt und die
+Teilnehmer® aus einer Masse von lasternden Spottern und Gotteshassern beste-
hen. Die heilsgeschichtliche Betrachtungsweise wird dazu nur sagen: iber diese
Wirklichkeit hinaus aber ist das Entscheidende, dafi dieses Opfer trotz alledem
nichts anderes ist als die wahre Gegenwirtigsetzung des Erlosungsopfers Jesu
Christi, seinem ganzen Sinn nach, und wesenhaft Erlésungsopfer auch noch fiir die-
sen Priester und diese , Teilnehmer*, so wie das Kreuzesopfer Christi auch nur Er-
lésungsopfer war fiir alle, seinem Wesen und seinem Sinn nach auch fiir jene, die
listernd unter dem Kreuze standen. Das Erlosungsopfer ist nicht wie ein Ding —
wenn es einmal so ausgedriickt werden darf —, das wie ein Tabu Segen oder Fluch
bringt: sumunt boni, sumunt mali, sorte tamen inaequali, vitae vel interitus2s. Nein,
es ist und bleibt nur Erlosungsopfer fiir die Siinden der Menschen, fiir jeden, der
sich erschlieft fiir die Liebe und Gnade Gottes; firr den anderen, den Missetiter
aber wird nicht etwa das heilige Mefopfer, das ja wirklich objektive Wirklichkeit
hat, zum Fluch, weil es wesenhaft Erldsungsopfer ist: wenn der Spotter oder sakri-
legische Sinder zugrunde geht, ist nicht das Kreuzopfer oder das heilige Mefopfer

2% Thomas v. Aquin. Sequenz des Fronleichnamsfestes. Schon Paulus schrieb: Wer nur ifit
und trinkt in unwiirdiger Weise, der ifit und trinkt sich das Gericht, da er den Leib des
Herrn nicht unterscheidet. Deshalb sind unter euch viele Schwache und Kranke und einige
sind sogar schon entschlafen (1 Kor 11,291{.). Aber zeigt nicht gerade der Schlulsatz des
hl. Paulus hier, dafl er die Auffassung Christi von diesem Sakrament in seiner Weise dartut?



132 Johann Auer

der Grund, sondern seine bose, verbrecherische Haltung, die Christus als der Rich-
ter verurteilen wird. Nur eine mehr verdinglichende und abstrahierende Denk-
weise kann Christus und sein Kreuzopfer einfach identifizieren, kann Christus den
Erléser und Christus den Richter gleichsetzen, obwohl doch die Schrift selbst den
Erloser und den Richter, den Erloser in dieser Weltzeit und den Richter der End-
zeit wohl unterscheidet.

Die heilsgeschichtliche Betrachtungsweise des Kreuzesopfers und des heiligen Mef-
opfers mochte also nur die geschichtliche Realitit festhalten, dafl dieses Opfer, her-
ausgewachsen aus der Liebe Gottes, hervorgerufen durch die Siindennot des Men-
schen, immer Heilsgeschehen ist, wie auch die Verheiflungsworte fir die heilige
Eucharistie nur von Heil und ewigein Leben sprechen und Christus am Kreuz nur
Worte der Verzeihung und der Gnadenhuld, kein einziges Gerichtsurteil gespro-
chen hat. Auch in Gott ist Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zu unterscheiden, und
unsere Weltzeit ist primdr und fiir jeden Menschen die Zeit der Gnade. Wollten
wir, wie wir es in menschlicher Weise zuweilen tun, das Gericht Gottes in unsere
Woeltzeit hereinlegen, mifiten wir nicht diese gottliche Wirklichkeit in unwirdiger
Weise verharmlosen und den Sinn der géttlichen Gerechtigkeit fiir unser mensch-
liches Denken in dieser Welt ernst gefihrden? — Die heilsgeschichtliche Betrach-
tungsweise beldft die metaphysisch-theologische Antwort aus der Sakramenten-
theologie ganz in ihrem Recht, kommt ihrerseits nur zu einer weiterfihrenden Ant-
wort, weil sie von einer weiterfithrenden Fragestellung ausgeht, die jedoch im Geist
der Heiligen Schrift sehr gut, wie uns scheint, verankert ist. Die Mefopfererkla-
rung von de la Taille u. a., die den mystischen Leib der Kirche als Subjekt in die
MeBopferhandlung mehr einbauen, méchte der vorliegende Versuch nur dahin kli-
ren, dafl der eigentliche innere Beitrag des mystischen Leibes der Kirche zum heili-
gen Meflopfer eben die Siinden und die Leiden an den Siinden und als Folgen der
Siinden {und zwar nicht nur der je eigenen, sondern irgendwie der ganzen Kirche
und schlieRlich aller Menschen) sind; das andere Mitwirken im Bringen der irdi-
schen Opfergaben und schliefilich in der Selbsthingabe des Einzelnen als Glied am
mystischen Leib sowie das Gesinntsein, wie Christus gesinnt war, sind fir die christ-
liche Existenz im Meflopfer wesentliche Grundhaltungen, aber nicht zum objekti-
ven MeBopfer als der Reprisentation des Kreuzesopfers wesentlich, wie die Siinden,
fiir die es eben Erlosungsopfer ist.

3. Dies wird uns noch ein wenig deutlicher, wenn wir von den ,liturgischen Zere-
monien” sprechen, die fiir den Aufbau der heiligen Mefifeier als des 6ffentlichen
Tuns der Kirche heute von ganz hoher Bedeutung sind. Ausdriicklich hat die Kirche
im Konzil von Trient gegeniiber den Neuerern im Namen der christlichen Tradition
uvnd im Namen der menschlichen Natur, die vom Sichtbaren zum Unsichtbaren fort-
schreiten mufl und in der das Unsichtbare immer sichtbaren Ausdruck sucht, die
Zeremonien der Kirche in der Mefifeier mit all dem Beiwerk von Mefigewand,
Kerze und Weihrauch verteidigi®s. Echt Menschliches, Zeit- und Kulturbedingtes

26 Sess XXII ¢ 5 u. cn 7 {Denz 943, 954). Zur dogmatischen Wertung dieser betont anti-
reformatorischen Canones vgl. F. X. Arnold, Vorgeschichte und Einflull des Trienter MefR3-
apferdekrets auf die Behandlung des eucharistischen Geheimnisses in der Glaubensverkiin-
digung der Neuzeit, in Arnold-Fischer, Die Messe in der Glaubensverkiindigung, Freiburg,
Herder 1950, 114—161, bes. 118 ff.



Unsere Meffeier : 133

und spezielles Volksgut hat auf diese Weise seinen Beitrag geleistet zum Kult als
menschlicher Feier des Glaubensgeheimnisses. Das religiose Bediirfnis und die re-
ligiése Ausdrucksmoglichkeit des Menschen sind ja in der Liturgie die mafigeb-
lichen Krifte neben den Glaubensinhalten, auf die sich diese religiosen Krafte und
Ausdrucksformen richten. Das mag dazu fithren, daff der Auflenstehende zumal ein-
mal den Eindruck gewinnt, dafl hier der dogmatische Gehalt, den wir herausgestellt
haben, vom menschlichen Kult diberwuchert und entstellt worden sei.

Gewifl ist im griechischen und romischen und germanischen Bereich aus dem
Abendmahlsgeschehen etwas anderes geworden, als etwa das Judentum je aus sei-
nem Abendmahl gemacht hat, das bei ihm im Grunde immer seine strenge Niich-
ternheit des Ursprungs gewahrt hat. Dazu mufl man jedoch noch bedenken — und
das rithrt an die Grundlagen des Christlichen schlechthin —, daf} das jiidische Pa-
schamahl auch wirklich ein blofles Erinnerungsmahl geblieben ist und daf} das Er-
eignis, das zwischen dem ersten Paschamahl in Agypten und den spateren Erinne-
rungsfeiern daran liegt, ein einfaches politisches Ereignis, die Befreiung des Volkes
aus der dgyptischen Gefangenschaft war, wihrend das Abendmahl, das Christus
mit seinen Jiingern am Vorabend seines Leidens gefeiert, nicht mehr ein blofles Op-
fermahl, sondern die Vorwegnahme des Erlsungsopfers der Menschheit unter der
Gestalt dieses alttestamentlichen Ritus gewesen ist, und zwischen dem Abendmahl
»vor seinem bitteren Leiden“ und dem Meflopfer der heiligen Kirche nicht nur der
Erlésungstod Christi, sondern auch seine Verklirung und Auferstehung, seine Him-
melfahrt und Geistsendung und damit der Anfang der heilsgeschichtlichen Verkla-
rung der Welt liegen. Das Gottesvolk nach der Erlosung hat ein anderes Recht und
eine andere Pflicht zur ,Feier® dieses Erlosungsgeheimnisses als das Gottesvolk vor
der Erlosung zur Feier seiner Feste.

Freilich, das sei nicht in Abrede gestellt: die Siindhaftigkeit des Menschen mahnt
uns zur Nachfolge Christi im Kreuztragen (Mt 10, 38; Lk 9, 23 {.; Gal 6, 14). Das
Wissen darum, dafl wir Siinder sind (1 Joh 1, 18) und in statu viae ,auf Hoffnung
hin“ (Rém 8, 24) erlést sind und dafl wir von Natur aus ,opferscheu“ sind, diirfen
wir nicht weniger ernst nehmen als das Verlangen nach Freude und froher Dan-
kesfeier, das seine duflere Erfilllung erst finden kann im anderen Aon (Apk 21
u. 22).

Dieser Gedanke zwingt uns, noch ein erklidrendes und erganzendes Wort zu dem
letzten Gedanken zu sagen, den wir oben (422) schon dargetan, zu dem Problem
namlich:

4. In welchem Sinn ist das heilige Meflopfer Preis-, Lob- und Dankopfer?’? Wir
sagten schon oben, dafl das Kreuzesopfer Christi primir Sithnopfer ist und in seiner
Wirkung, in der Erlésung, zum hochsten Dank und Lob an den Vater wird. In glei-
cher Weise haben wir das Mefopfer in seiner Auswirkung als Lob- und Dankopfer
verstanden. Ein Gesprich mit Schillern brachte mir wertvolle Erginzungen, die hier
noch weiter ausgefihrt seien.

Das Opfer Jesu Christi 148t sich nicht nur in seiner Wirkung, es 138t sich schon
in seinem Ansatzpunkt und in seiner Grundstruktur als hochstes Lob- und Huldi-

1 Vgl. ebd. 140 f. (134—161).



134 Johann Auer

gungsopfer begreifen. — Alle Siinde ist aversio a Deo, Abwendung ven Gott, und
ihre Folgen daher Leid und Tod. Christus, der Schuldlose, nimmt unser Leid und
den Tod auf sich und bekennt darin in héchster Liebe dem Vater unsere Siinden und
huldigt darin in vollgiltiger Weise dem Vater als dem, der allein die Siinde ver-
geben, den Tod iiberwinden kann. — Siinde ist nicht eine bose Wirklichkeit, sie ist
vielmehr ein Versagen, ein Mangel an Kraft im Geschopf, die Ordnung des Schép-
fers zu bewahren, dem Herrn der Schépfung zu gehorchen, den Vater der Schopfung
zu lieben, Gott anzuerkennen als den Schopfer, Herrn und Vater. Stinde wirkt den
Verlust der Gnade, bedentet damit hochsten Mangel, Defectus. Christus,” der Gott-
Mensch hat alle die Sinden der Menschheit auf sich genommen (6 duvog 10D deod
6 alpwv Ty Guagtiav Tob xbopov. Joh 1, 29) und dem Vater in der ,Gottverlassen-
heit“ die erschreckende Leere des Geschépfes in der Sinde flehend bekannt
und sterbend in der Tat bekannt und darin wiederum die Anerkennung Gottes
des Vaters als des einzigen und absoluten Herrn, Schépfers nnd Vaters der
Welt in hdchster Weise geleistet. — Gehorsam und Liebe des zweiten Adam (Rém
5,19) war nicht nur Ersatz und Genugtuung im géttlichen UbermaR firr die Siinde
des ersten Adam und seiner Nachkommen, sondern zugleich hochste Huldigung und
hochste Hingabe, die in der Schopfung an den Schopfer ergehen konnte, grofier als
wir Menschen es uns je hitten denken kénnen, so grofl, wie es nur die gottliche All-
macht, Weisheit und Liebe selbst vollbringen und es uns offenbar werden lassen
konnte.

Im heiligen Mefopfer nun wird uns dieses hochste Huldigungsopfer Christi an
den Vater gegenwirtig, und je mehr wir selber die objektive Wirklichkeit, dafl
dieses Opfer Christi Opfer fir unsere Siinden ist, subjektiv nachvollziehen, um so
mehr sind wir gesinnt, wie Christus gesinnt war, um so mehr unterstreichen wir
die drei genannten Gesten der Huldigung Christi an seinen Vater, um so mehr er-
kennen auch wir an, dafl nur Gott gutmachen kann, was wir verdorben, daff nur
Gott wieder schenken kann, was wir verloren, daf} Gott allein als dem Schopfer,
Herrn und Vater alle Hingabe und aller Gehorsam, alle Liebe und alle Huldigung
gebiihrt. Kein menschliches Tun (nach dem Siindenfall) kann Gott mekr Huldigung
geben als dieses Siindenbekenntnis, dieses Bringen der Siinden und Leiden fir die
Siinden und an den Siinden, weil es allein an das Hochste sich wendet, was wir Men-
schen in Gott erfassen kénnen, an seine Allmacht und seine Liebe: und dies nun
legitim in Christus, dem Gott-Menschen?s. — Darauf mag dann auch der litnrgische
Hymnus der Huldigung folgen und sich aufbanen, mag menschliche Freude und
menschlicher Dank zu Wort kommen nnd im Gestus und im Tun, im liturgischen
.Spiel® seinen Ausdruck suchen. Doch die Voraussetzung und wesenhafte Grund-
lage bleibt: unser eigentlichster Beitrag zum Siithne-, Huldigungs- und Dankopfer
der heiligen Messe sind unsere Siinden und unser Leiden an unseren Siinden und
fiir unsere Siinden und nicht nur fiir die unseren, nein fir die Siinden der Mensch-
heit, fiir die dieses Opfer einmal dargebracht, bis zum Ende der Zeiten immer wie-
der vergegenwirtigt wird, damit ,in Thm und durch Ihn und mit Thm dem allméch-
tigen Vater alle Ehre und Verherrlichung werde von Ewigkeit zu Ewigkeit“!

28 Schon in der Welt kann der Kleine den Grofien nur rithmen, wenn er seine Kleinheit
bekennt, nicht durch groe Worte, die ihm nicht zustehen.





