
Unsere Meßfeier (II) 

Von Univ.-Prof. Dr. Johann A u e r, Bonn 

Vorbemerkung: Unsere früheren Ausführungen zu diesem Thema (diese Zeit- 
schrift 28 [195.5] 420•433), die hier mit •oben" (und Angabe der Seitenzahl) zi- 
tiert werden, verlangen nach einer Weiterführung. In diesem zweiten Teil sei vor 
allem auf Bedenken gegen die formale Scheidung von Erlöserleiden und Tod 
eingegangen, sowie auf Bedenken, die bei unserem Erklärungsversuch des Meß- 
opfers als eines heilsgeschichtlichen Geschehens hinsichtlich seiner Objektivität 
vorgebracht werden könnten. Der dritte Teil wird dann die Folgerungen auf- 
zeigen, die sich aus dem neuen Meßverständnis durch die Einbeziehung des Opfer- 
mahles und des Kirchenjahres für eine lebendige Meßfrömmigkeit ergeben. 

Wir sprechen in diesen Überlegungen von der •Meß-feier" und meinen damit 
•die heilsgeschichtliche Betrachtung des Meßopfer-Geschehens", wie wir oben (421) 
dargetan. Damit soll zum Ausdruck gebracht sein, daß das hl. Meßopfer als verum et 
proprium sacrificium, als wahres und eigentliches Opfer1, nicht als ein Ding, das mit 
einem Begriff bestimmbar ist, sondern als ein Geschehen, eben als ein Unternehmen 
Gottes in der Menschheitsgeschichte, als Gottes Werk in Menschenhänden betrachtet 
werden soll. Nach dem Gesetz aller Heilsgeschichte •Meine Gedanken sind nicht 
eure Gedanken und eure Wege sind nicht meine Wege ... nein, so hoch der Himmel 
über der Erde, so hoch sind meine Wege über euren Wegen und meine Gedanken 
über euren Gedanken" (Is 55,8 f.) muß schon der Opferbegriff aus der Offenbarung 
der Heilsgeschichte, d. h. aus dem Bericht der Hl. Schrift über die Opfer der Men- 
schen vor Gott gewonnen werden, kann also nicht von der Religionsgeschichte oder 
Religionsphilosophie einfach übernommen werden, die an Hand der Opfer der 
Menschen außerhalb der Offenbarung mit bloß natürlichem Denken (ohne Glauben 
und Hinordnung auf Offenbarung) ihren Opferbegriff gebildet hat. 

1. Was ist ein Opfer im heilsgeschichtlichen Sinn? 

Wie wir oben (431) dargetan, erscheint in der Hl. Schrift das erste Opfer des 
Menschen nach dem Sündenfall und zwar nicht von den Stammeltern, sondern von 
ihren Söhnen Kain und Abel, und das nächste Opfer von Noe nach der Sintflut 
(Gn4,3f.; 8,20 f.) dargebracht. Vor dem Sündenfall weiß die Schrift nichts von 
einem Opfer der Menschen zu berichten2. Wenn wir also aus der Offenbarung den 
Opferbegriff klären wollen, müssen wir zuerst das Verhältnis des Menschen zu Gott 
und die Sünde, die dieses Verhältnis entscheidend geändert hat, betrachten, ehe wir 
das Opfer und seine Opfergabe verstehen können. Hier läßt sich nun sagen: der 
Mensch nach Gottes Bild und Gleichnis, vernunftbegabt und frei und dadurch als 

1 Trid. sess. XXII cn 1, D 948 
2 Die Deutung des •Speiseverbotes" im Paradies als •Opfer" ist doch nur zu halten, wenn 

man unter Opfer •Verzicht" versteht, was gewiß dem Vollsinn des Opfers nicht entsprechen 
kann. Vgl. P. J. Haverott, Die großen Menschheitsopfer, Steyler Verlagsbuchhandlung, 
Kaldenkirchen 1955, 22•49. Das Opfer als •Naturforderung" bei Thomas II II q 85. Vgl. 
Das Opfer der Kirche, Luzern 1954, 128•149, von J. Röösli (Luzerner theologische Studien). 



118 Johann Auer 

Herr der vernunftlosen Welt geschaffen, schuldet den höchsten Akt seiner geistigen 
Freiheit, seiner Personalität, dem Schöpfer selbst; und dieser höchste Akt kann nichts 
anderes sein als die totale, freie, liebende Selbsthingabe an Gott, von dem er alles 
empfängt, nicht nur was er besitzt, sondern was er selber ist bis hinein in die Tiefe 
seiner •Rechtschaffenheit und Begnadetheit des Urstandes", in der er diesen Akt der 
totalen, personalen Selbsthingabe als den natürlichen Akt (seiner durch die Ur- 
standsgnade erhöhten Natur) der Verehrung und Dankbarkeit gegenüber Gott setzt. 
Wenn wir bei diesem ersten Menschen im Urständ von Gehorsam gegen Gott 
sprechen, ist wohl nur die unterste Grenze dieser Haltung angedeutet und diese 
wiederum stark von unserem jetzigen sündigen Standpunkt her gesehen. Die Selbst- 
hingabe in Verehrung, Dankbarkeit und Liebe war etwas Selbstverständliches eben- 
so wie das Wissen um die eigene Gottnähe und die damit verbundene Würde gegen- 
über aller anderen Schöpfung, so daß in diesem Zustand die Hingabe einer äußeren 
Gabe (dessen, was der Mensch besaß, nicht selber war) an Gott für unangemessen 
und Gottes unwürdig erscheinen mußte, solange der Mensch in seiner Urunschuld 
und Urstandsgnade fähig und würdig war, Gott hinzugeben, was er selber war3. 

Erst die Sünde hat hier eine vollkommen neue Situation geschaffen. Der Mensch 
hat die Urstandsgnade zu einer würdigen und die Urstandsgerechtigkeit zu einer 
gültigen und totalen Selbsthingabe an Gott schuldhaft und ein für allemal verloren. 
Das Wissen seiner Natur um das Geschöpfsein ist erhalten geblieben, und so weiß 
der Mensch auch nach der Sünde noch recht gut, daß er Gott den Dank und die An- 
erkennung des Geschöpfes und die anbetende Verherrlichung des Schöpfers schuldet. 
Doch in seinem eigenen Innern ist ihm die Fähigkeit dazu verlorengegangen, ja er 
selbst erscheint nunmehr besonders unfähig dazu, weil er allein schuldig geworden 
ist, während die Dinge seiner Welt schuldlos nur den Fluch der Sünde des Menschen 
tragen müssen. So nimmt der Mensch von den notwendigen Dingen seines Lebens und 
in Besonderheit das, was er persönlich (nicht von Natur allein) vor allem begehrt, 
die ersten Früchte seiner Felder und die besten Tiere seiner Weide, und bringt sie 
Gott als •Opfer" (Primizialopfer) dar, vernichtet sie durch Feuer, um damit zum 
Ausdruck zu bringen, nicht nur daß er es ganz dem unsichtbaren Gott und Herrn 
hingeben will (darum der aufsteigende Rauch als Zeichen dafür, daß Gott, der über 
den Wolken thront, das Opfer angenommen), sondern auch als Zeichen dafür, daß 

3 Wenn man unter diesem Gesichtspunkt das Gebot Gottes: •Von allen Bäumen des Gar- 
tens darfst Du essen, nur vom Baum der Erkenntnis von Gut und Bös darfst Du nicht essen; 
denn an dem Tage, da Du davon ißt, mußt Du sterben" (Gn 2, 17) betrachtet, muß man wohl 
sagen: den Stammeltern erschien in ihrer Urunschuld zuerst dieser Baum als ein Zeichen 
des lebendigen Gottes mitten im Paradies. Es bedurfte erst der satanischen Verführungs- 
kunst, die zuerst das Gottesbild im Herzen des ersten Menschen trüben (Gn 3, 1) und den 
Krankheitskeim des selbstherrlichen Stolzes in sein Herz träufeln mußte (Gn 3, 4 f.), um 
dann erst • und die Darstellung der Schrift darf, soweit wörtlich und nicht als bildliche 
Einkleidung zu nehmen, wohl als abgekürzter Bericht für einen längeren Prozeß gelten • 
im ersten Menschen überhaupt das Bewußtsein aufkommen zu lassen, daß •der Baum ge- 
eignet sei, davon zu nehmen, lieblich anzusehen und die Früchte begehrenswert, um dadurch 
Erkenntnis zu erlangen." (Gn 3, 6). Augustinus sagt ebenso im Anschluß an Mal 3, 4, der 
Prophet meine mit den dies pristini. da die Opfer der Menschen noch Gott gefielen, den 
Paradieszustand. Forsitan enim tempus illud commemorat, quo primi homines in paradiso 
fuerunt. Tunc enim puri atque integri ab omni sorde ac labe peccati seipsos Deo mundissi- 
mas hostias offerebant. Nachher waren alle Menschen sündig excepto uno mediatore ... de 
civ Dei XX c26 (Venedig) 1732, VII 610 D). 



Unsere Meßfeier 119 

die Sünde dem Menschen in seinem Innersten eine Vernichtung gebracht, die durch 
die Vernichtung dieses Opfers bekannt und durch Gottes Gnadenhuld selbst wieder 
vernichtet werden möchte, eben um dieses Opfers willen. Die Sünde also, die den 
Menschen unfähig und unwürdig gemacht zu der gottgeschuldeten Huldigungs- 
selbsthingabe, drückt dem Menschen die außermenschliche Opfergabe in die Hand 
und läßt so das entstehen, was wir seitdem •Opfer" nennen. Das Opfer wird •für 

die Sünde" gebracht4. 

Gott selbst nimmt diese Opfer zunächst an5, so bei Abel und Noe. Die Seele des 
Opfers wird die •Gesinnung" des Opfernden, die zeigen soll, daß der Opfernde noch 
um die Tatsache weiß, daß die äußere Gabe nur Zeichen ist und sein kann für die 
Selbsthingabe, die er Gott schuldet. Das erste Opfer, von dem die Schrift berichtet, 
daß es Gott selber fordert, ist das Opfer Abrahams, der seinen eingeborenen Sohn, 
seinen Stammhalter, den Sohn der Verheißung opfern soll (Gn 22,1-19). Deutlicher 
als sonst bei einem Opfer kommt hier zum Ausdruck, daß die eigentliche Opfer- 
gabe der Mensch selbst sein müßte, daß der Mensch infolge der Sünde aber nicht 
mehr an sich das Opfer vollziehen kann, das er Gott schuldet, bis • so darf man 
die prophetische Typik des Isaakopfers weiterverfolgen • •der" eingeborene Sohn 
•des" Vaters kommen wird, der sich selbst für die Menschheit opfern wird, wie der 
Vater es will6. 

Da Gott im Bundesschluß mit Moses selbst die Opfer ordnet (Ex 29 u. 30; Lv 1-7), 
ist auffällig, daß beim Sündopfer und beim Friedopfer der Opfernde die Hände 
dem Opfertier auf den Kopf legen (stemmen) muß: •So wird es für ihn gnädig auf- 
genommen, um ihn zu entsündigen" (Lvl,4; vgl. 3,2; Ex 29,10,15)7. Wie weit 
hier noch der Stellvertretungsgedanke zum Ausdruck kommt, ist unklar. Die harte 
Kritik der Propheten (Is 1,11; Jer 7,21 f; Am 3,21) an den Opfern des Volkes traf 
nicht die Opfer selbst, die sie selbst (Jer) als Priester darbrachten und die gerade für 
die messianische Zeit immer wieder verheißen und gefordert wurden (vgl. Jer 33,18; 
Is 19,20 f.; 56, 7; Mal 1,11; 3,4), sondern eben dies, daß das Volk nicht mehr wußte, 
daß die äußere Opfergabe nur Zeichen sein kann für die totale Selbsthingabe des 
Opfernden an Gott zu seiner Verherrlichung. 

Als die •Fülle der Zeit" (Gal 4,4) gekommen war, brachte Gott seinen einge- 
borenen Sohn in der natura vitiata, der verletzten Natur8 • die Sündenschuld aus- 
genommen • der Adamskinder, brachte der •Menschensohn" sich selbst für uns zum 
Opfer, vollbrachte er eine würdige und gültige Selbsthingabe an Gott, das Opfer der 
Menschheit für alle Zeiten, damit alle Menschen bis an das Ende der Zeiten daran 
teilhaben könnten. •Ein für allemal ist er zur Vollendung der Äonen erschienen, um 

* So kennzeichnet auch der Hebr die Aufgabe des Hohenpriesters mit den Worten: er 
wird eingesetzt, •damit er Gaben und Opfer für die Sünden darbringe" (Iva jiooaqpegu 
öcooä TE >tai duaias VKSQ äjictoricöv) 5, 1•3; vgl. 7, 27; 9, 26 ff. 

5 Bei Abel (Gott schaute auf Abel und seine Gabe: Gn 4, 4) und Noe (Jachwe roch wohl- 
gefällig den Opfergeruch: Gn 8,21). 

6 Dieser heilsgeschichtliche Sinn ist wohl berechtigt neben der exegetischen Deutung, daß 
damit eben die Menschenopfer, die im Kanaan des Abraham üblich waren, als nicht im 
Willen Gottes gelegen abgelehnt werden sollten: Echter-Bibel, Würzburg 1949, S. 68 f. 

7 Echter-Bibel, Würzburg 1952: Ex 65, Lv 4. 
8 Vgl. P. Martin Strohm, Der Begriff der natura vitiata bei Augustinus, Theol. Quartal- 

schrift 135 (1955), 184•203. 



120 Johann Auer 

durch sein Opfer die Sünde abzutun (Hebr 9,26); nicht durch das Blut von .Böcken 
und Stieren', sondern durch sein eigenes Blut(-opfer) trat er in das Heiligtum ein 
und erlangte ewige Erlösung" (Hebr 9,12). Keiner fremden Opfergabe hat er be- 
durft und kein fremder Priester hat die Opfergabe dargebracht, sich selbst hat er 
frei und ganz zum Opfer gebracht (Hebr  10, 5-10). 

In diesem Opfer Christi wird der ganze Sinn des Opfers im heilsgeschichtlichen 
Sinn offenbar. Drei Momente seien für diesen Opferbegriff herausgestellt: 

a) Opfergabe und Opferpriester sind nicht mehr zwei wesenhaft trennbare und 
verschiedene Wirklichkeiten, wie in den menschlichen Opfern seit dem Sündenfall; 
sie sind in einer Person real vereinigt. Dadurch ist dies Opfer eine wahre Selbst- 
hingabe des Priesters, also auch als Opfergabe von personaler Natur und daher 
fähig zur würdigen Huldigung vor dem personalen Gott; aber auch eine wahre 
Selbsthingabe des Priesters, also eine gültige Vernichtung der in der Sünde nichtig 
gewordenen Menschennatur. Dies gilt für das Opfer Jesu Christi und muß darum 
auch für das hl. Meßopfer gelten, wenn es nichts anderes sein soll als die sakramen- 
tale Vergegenwärtigung des Kreuzesopfers Jesu Christi. Es würde nicht dem Sinn 
des Opfers in diesem heilsgeschichtlichen Sinn und nicht dem Opfer Jesu Christi als 
der Erfüllung und Realisierung dieser heilsgeschichtlichen Opferidee entsprechen, 
wollte man wie bei den Opfern im natürlichen Verständnis des sündigen Menschen 
einfach den personalen Opferpriester und die sachliche Opfergabe trennen: es wäre 
ein Rückfall in ein alttestamentliches Verständnis in einer Sache, die durch das 
Geschehen des Neuen Bundes selbst in ihrem geheimnisvollen Wesen klar geoffen- 
bart erscheint9. 

b) Wenn Opfergabe und Opferpriester so innig miteinander verbunden sind wie 
im Selbstopfer des Erlösers Jesus Christus, ist auch der Opferzweck nicht aus dem 
Opfer herauszulösen wie eine Intention, die ein von der Opfergabe wesenhaft ver- 
schiedener Opferpriester an die Opfergabe heranträgt. Das Selbstopfer ist nicht nur 
eine Seinseinheit, sondern auch eine Sinneinheit, ein sinnhaftes Geschehen und Tun, 
nicht bloß eine Sache, die erst durch den Menschen in Dienst genommen werden 
und dadurch Sinn und Zweck erhalten muß. So wie die Huldigung des Menschen 
in seiner Urunschuld und Urstandsgnade an Gott im Gestus der dankbar-liebenden 
Selbsthingabe, sowie die Verweigerung dieser Anerkennung des Schöpfers und der 
Huldigung des Geschöpfes in der Sünde ein unmittelbares und einheitliches Tun des 
Menschen ist, ebenso ist auch das Selbstopfer Jesu Christi ein unmittelbares Tun 
des Erlösers. Die Schrift bringt das zum Ausdruck, wo sie (Hebr 10, 5 f.) Ps 39(40) 
7•9 nach der LXX als Gebet Christi beim Eintritt in diese Welt anzieht: •Du 
willst nicht Opfer noch Spenden; einen Leib (statt •Ohren" in M) aber hast Du mir 
gegeben ... so sprach ich: siehe, ich komme,... Deinen Willen zu erfüllen." Christus 
hat seinen Leib nicht erst zur Opfergabe gemacht, er hat ihn als Opferleib von An- 
fang an angenommen. Er ist als Opfergabe und Opferpriester zugleich schon in 
dieser Welt in seiner Menschwerdung erschienen. 

c) Durch diese Verbindung von Opfergabe, Opferpriester und Opferzweck wird 

' Nur wo Priester und Opfergabe so getrennt erscheinen, hat das Amtspriestertum und 
seine Gemeinschaftsfunktion Sinn: Vgl. Haverott 19 f. 



Unsere Meßfeier 121 

auch das Verhältnis von Realität und Zeichen problematisch, das bei der Bestim- 
mung der Opfergabe und nachher wieder für das ganze Verständnis des •Sakra- 
mentalen" von großer Bedeutung ist. Von der Opfergabe, die der Mensch nach 
dem Sündenfall von dieser Welt nimmt, haben wir gesagt, daß er sie stellvertretend 
zum Zeichen seiner eigenen sündigen Selbstvernichtetheit vernichtet, um Gott seine 
sündige Nichtigkeit zu bekennen und die Vernichtung dieser sündigen Nichtigkeit 
von Gott zu erflehen. Wo Opfergabe und Opferpriester real getrennt sind, läßt sich 
auch Realität und Zeichenhaftigkeit (durch äußere Zwecksetzung) real scheiden. Wo 
dies aber nicht der Fall ist, will die •Zeichenhaftigkeit" wohl geprüft sein; denn nur 
Sachliches läßt sich durch Zeichen vollgültig wiedergeben, Gesinnung kann im 
Zeichen nur noch schwachen Ausdruck finden, und personale Tat kann nicht mehr 
•bezeichnet", sondern nur getan werden, oder sie ist eben nicht personale Tat. 
Soweit Selbstopfer personale Tat ist, kann es nicht mehr im bloßen Zeichen reale 
Gültigkeit erlangen, wohl deshalb, weil das Personale absolute Einmaligkeit und 
Unvertretbarkeit besitzt, während das Zeichen immer auf die Vielheit oder Allheit 
wesensgleicher oder -ähnlicher Dinge oder Sachverhalte hinweist und angewiesen 
ist. • Dies möge zur Verdeutlichung der Opferidee im heilsgeschichtlichen Sinn 
genügen. Die weiteren Ausführungen werden noch manche Verdeutlichung und 

Ergänzung beibringen. 

2. Das Kreuzesopfer Jesu Christi: seine Grundelemente und seine Struktur 

Ausgehend von den eben herausgestellten drei Grundaussagen über das Opfer im 
heilsgeschichtlichen Sinn können wir vom Kreuzesopfer Jesu Christi zunächst einmal 
sagen: 

a) Gerade im Kreuzesopfer Christi wird deutlich, daß Opfergabe und Opfer- 
priester verbunden bleiben müssen, wie die beiden Naturen in Christus durch die 
hypostatische Union. Die Opfergabe ist nicht etwa die menschliche Natur, sondern 
das Leben des Christus, wie vor allem aus den oben (426) zitierten Stellen Jo 10, 11, 
17 zu entnehmen ist, das Leben, das er sterbend in die Hände seines Vaters zurück- 
gibt (Lk 23, 46). Ebenso ist der Opferpriester nicht etwa bloß der Logos, sondern 
das Verbum caro factum, das fleischgewordene Wort (Jo 1, 14)10: also Opfergabe 
und Opferpriester ein und derselbe Christus und die Worte, die er sterbend spricht, 
sind nicht zu scheiden in Worte des Logos und Worte des Menschen Jesus (den es 
ohne den Logos nicht gibt), sondern es sind immer Worte des Gott-Menschen 
Christus11. Nicht eine Natur opfert und nicht eine Natur wird geopfert, sondern der 

10 Anathem. Cyrilli 10 (Denz 122): ... Si quis ergo Pontificem et Apostolum nostrum 
(Hebr. 3, 1) dicit factum non ipsum Dei Verbum, quando caro factum est (Jo 1, 14) et iuxta 
nos homo, sed velut alterum praeter ipsum specialiter hominem ex muliere ... Der Gegen- 
text des Nestorius (Theodor v. Mopsuestia) hatte gelautet: Si quis illud in principio Verbum 
pontificem et apostolatum confessionis nostrae factum esse seque ipsum obtulisse pro nobis 
dicat, et non Emanuelis esse apostolatum potius dixerit, oblationemque secundum eandem 
dividat rationem ei qui univit et illi qui unitus est, ad unam societatem Filii, hoc est, Deo 
quae Dei sunt et homini quae hominis, non deputans, A. S. 

11 Anathem. Cyrilli 4 (Denz 116): ... Si quis personis duobus vel subsistentiis eas voces, 
quae in Apostolicis scriptis continentur et Evangel icis, dividit... has quidem ... homini 
aptaverit, illas autem . . . Verbo deputaverit, A. S. .. . Der Gegentext des Nestorius (Theodor 
v. Mopsuestia?) hatte gelautet: Si quis eas voces ... de Christo, qui est ex utraque natura ... 



122 Johann Auer 

Gott-Mensch Christus opfert sich für uns12. Gewiß ist unser Menschenverstand ge- 
zwungen, wenn er das Geheimnis dieses gott-menschlichen Opfers etwas erhellen 
will, die Opferbewegung von Gott dem Vater her oder besser vom Heiligen Drei- 
faltigen Gott her (wie wir oben 422 f. versucht haben) aufzugreifen und den Opfer- 
tod für die Sünden der Menschen in der menschlichen Natur Christi, in der 
Trennung von Leib und Seele zu sehen, da nur die menschliche Natur sterblich ist 
und die hypostatische Union mit Leib und Seele über den Tod hinaus erhalten bleibt. 
Die Menschwerdung Gottes ist nicht etwa mir ein Zeichen der göttlichen Kenosis, 
nein, der sich selbst entäußernde Sohn Gottes ist Mensch geworden, seine Kenosis 
selbst ist in die Fleischwerdung eingegangen (Phil 2, 6 f.). Und das Priestertum 
Christi hat nicht nur in der Sendung durch den Vater (Joh 17,18; 20, 21), sondern 
ebenso in der vom Sohn freiwillig angenommenen menschlichen Natur sein Funda- 
ment, es ruht nicht etwa in einem sakramentalen (zeichenhaften) Weihecharakter, 
sondern in dem Wesenscharakter der hypostatischen Union, real und wesenhaft 
verschieden vom aaronitischen Priestertum. 

b) Wegen dieser inneren Verbindung von Opfergabe und Opferpriester ist auch 
der Opferzweck in anderer Weise im Opfer Jesu Christi gegenwärtig als in den 
Opfern der Menschen, in denen Opfergabe und Opferpriester sachlich getrennt sind. 
Christus hat sich für uns geopfert als Sühnopfer für unsere Sünden (Rom 5, 8; 1 Joh 
4, 10). Dieser Zweck ist aus der realen, geschichtlichen Opfertat Christi nicht heraus- 
zunehmen, auch wenn ein abstrahierendes Denken davon absehen kann. Läßt sich 
bei der Frage, ob Christus auch Mensch geworden wäre, wenn der Mensch nicht 
gesündigt hätte, das skotistische (das nicht von Skotus stammt) Ja theologisch wohl 
ebenso vertreten, ja von der Schöpfungslehre her besser vertreten, als das thomi- 
stische Nein, so muß auf die Frage, ob Christus auch den Kreuzestod gestorben wäre, 
wenn der Mensch nicht gesündigt hätte, auf jeden Fall ein klares Nein gesagt wer- 
den: und dies nicht nur, weil der Tod der Sünde Sold ist (Rom 5,12), sondern auch, 
weil die Tat derer, die den Tod Jesu herbeiführten (Henkersknechte, Pilatus, Hero- 

accipiat tamquam de una natura, ipsique Deo Verbo tribuere passiones tentaverit, tarn carne 
quam etiam Deitate, A. S. (Nestoriustext aus Marius Mercator PL 48,907•932). 

12 Cyrillonas Syr. schreibt in seiner 1. Homilie über das Pascha Christi: Er bekleidete sich 
mit dem wahren Priestertum und mit der vollkommenen Opferfeier. Er stand da und trug 
sich selbst aus Liebe und hielt seinen eigenen Leib hoch in Händen... Seine Gedanken 
waren wie Diakone und seine Allmacht übte das wahre Priestertum aus. Er weihte und 
segnete sich selbst, er betete und sagte Dank über seinen Leib. Er opferte und schlachtete sein 
eigenes Selbst, er spendete und preßte aus sein lebenverleihendes Blut (Vers 320•360: ver- 
faßt um 400; BKV 6 [1913]. Ausgewählte Schriften der syr. Dichter, S. 36). Vgl. Cyprian 
ep 63 c 14 (BKV 60 [1928], S. 267). • Der Ernst der Selbsthingabe als Selbstopfer für unsere 
Sünden wird offenbar in den Aussagen der Heiligen Schrift. Der wichtigste Terminus dafür 
ist das öiöcoin: Im Abendmahlssaal nennt Christus seinen Leib einen •Opferleib" (Tö aS>\x.ä 
[iou Tö t);tsp ujicöv öt86[XEV0v; Lc 22, 19) und sein Leben als •Lösepreis für die Vielen zu 
geben" (öoüvai tf|v i(n>XT]v aütoü XüTOOV dvxi itoHtüv; Mk 10, 45; Mt 20, 28) nennt er seinen 
großen Dienst, um dessentwillen er in die Welt gekommen ist. Paulus verbindet mit diesen 
Aussagen noch vor allem den Opferbegriff: Gal 1,4: Christus, der sich für unsere Sünden 
dahingegeben, uns aus der gegenwärtigen argen Welt zu retten gemäß dem Willen Gottes, 
unseres Vaters. Eph 5,2: Wie Christus euch geliebt und sich als Weihegabe und Opfer für 
uns hingegeben (jtctpEÖcoxEv eautöv UJIEO f|j,eöv jtpoacpopäv xai ftuoiav), Gott zum kostbaren 
Wohlgeruch. 1 Tim 2, 6: Er hat sich selbst als Lösepreis für die Vielen (ävTiKutpov ütsp 
itdvTCOv) dahingegeben. Tit 2, 14: Christus, der sich für uns dahingegeben, hat uns von aller 
Bosheit loszukaufen (iva tajTQCocrnTCu) und sich ein gereinigtes Volk zu bereiten, auserkoren 



Unsere Meßfeier 123 

des, jüdisches Volk) und das besondere Leiden Christi bis hinein in die •Gott- 
verlassenheit" die Sünde in ihrer geschichtlichen Realität voraussetzt. Der Tod Jesu 
ist aber seinerseits wieder in der Offenbarung immer mit dem Sühnezweck mit 
geschichtlicher Notwendigkeit verbunden: Gott hat seinen Sohn gesandt, damit 
(ivct) er die unter dem Gesetz loskaufte, damit (tvct) sie an Sohnesstatt (von Gott) 
angenommen würden (Gal 4, 5); Gott hat seinen eigenen Sohn dahingegeben, da- 
mit (iva) jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern das ewige Leben 
habe (Joh 3, 16). Wo immer in der Hl. Schrift vom Tode Christi die Rede ist, 
wird fast immer dieser Zweck mit dem •damit (iva)" oder mit dem •für uns (VJIEQ, 

jtEQi)" beigefügt. Nur eine abstrahierende Denkweise kann in ihrem Reden vom 
Tode Jesu von diesem geschichtlichen Opferzweck •absehen". 

c) In dieser heilsgschichtlichen Realität, in der Opfergabe, Opferpriester und 
Opferzweck so innig miteinander verbunden sind, liegt es nun begründet, daß auch 
die •Zeickenhaftigkeit" nicht eine schlechthin allgemeine und uneingeschränkte ist. 
Wo Opfergabe und Opferpriester getrennt sind wie in den menschlichen Opfern 
nach der Sünde, konnten, ja mußten wir die Opfergabe als •Zeichen" für die 
Selbsthingabe des Menschen auffassen. Wenn Christus beim Kreuzesopfer sich selbst 
dem himmlischen Vater aufopfert für unsere Sünden, ist die Opfergabe der Opfer- 
priester selbst in der Realität seines gott-menschlichen Wesens. Dieser Realismus 
wirkt sich in besonderer Weise wieder aus, wenn Christus im Abendmahlsaal den 
Aposteln das •gebrochene Brot" reicht mit den Worten: •Das ist mein Opferleib für 
euch" (Lk 22, 19; 1 Kor 11, 24). Ausdrücklich hat die Kirche ihr Glaubensverständnis 
von diesem Geheimnis dahin in ihrer Glaubenslehre erklärt, daß hier nicht etwa das 
Brot Zeichen des Leibes Christi sei, sondern daß hier die Realität des Opferleibes 
Christi gegeben sei, so ernst Realität des Opferleibes, daß das Brot seine Realität 
verliert und die sichtbaren Gestalten nur noch Zeichen für das Brot sind, das wesen- 
haft, wahrhaft und wirklich in den realen Opferleib verwandelt ist; ja daß am Ende 
unter diesen •Gestalten" des Brotes der ganze Christus zugegen ist, der im Hinweis 
auf dieses •Brot" in seiner Verheißungsrede gesagt hat: •Wer mich ißt, wird leben 
durch mich, wie ich durch den Vater lebe" (Joh 6, 57). Der Glaubensgrund für diese 
Wahrheit, darf man wohl sagen, ist wiederum die Wirklichkeit des Christus, in dem 
auch die Menschheit nicht etwa •Zeichen" seiner Gottheit ist, in dem Gottheit und 
Menschheit eine hypostatische Einung13 bilden, die dem aus dem platonischen Den- 

und eifrig in guten Werken. • Der Zusammenhang von Selbsthingabe und Kreuzesopfer 
und daß diese Opferbewegung von Gott ausgeht, wird besonders deutlich in dem Parallelis- 
mus Joh 3, 14 und 16: •Wie Moses die Schlange in der Wüste erhöhte, so muß der Menschen- 
sohn erhöht werden, damit jeder, der glaubt, in ihm das ewige Leben habe; denn so sehr 
hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn dahingab (MöWXEV), damit jeder, 
der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern das ewige Leben habe. • Kommt in diesen 
Aussagen mit 8i&u>ni mehr die innere Seite des Selbstopfers zum Ausdruck, so bringt Hebr 
7, 27 und 9, 14 (eautöv nQOoryvtyxev) mehr die liturgische Seite, das priesterliche Tun Christi 
in seinem Selbstopfer zum Ausdruck mit dem Terminus jtooocpEoeiv. In diesem Sinne ist wohl 
auch Joh 10, 18 zu verstehen, wo das Verbum -d{h))ii verwendet wird: ich habe die Freiheit 
(e^ouoiav) mein Leben auf den Opferaltar zu legen (dsivoci tfjv tyvxr\v |xou) und ich habe die 
Freiheit, es wieder zu nehmen. Die Artikel über öiöwut II 168 und #ü(o III 184 f. erscheinen 
bei Kittel ThWNT sachlich unvollständig. 

I ls Anathem. Cyrilli 2 (Denz 114): Si quis non confitetur, carni secundum substantiam 
?(xcd>' tutöoTctai/v) unitum Dei Patris Verbum, unumque esse Christum cum propria carne, 



124 Johann Auer 

ken besonders seit Augustinus in die Theologie der Sakramente eingebauten Zei- 
chenbegriff seine klaren Grenzen setzt. Bei der Behandlung des sakramentalen Ver- 
ständnisses der heiligen Messe werden wir davon wieder zu sprechen haben. 

Nach diesen allgemeinen Feststellungen gilt es nun aber, das Sühnopfer Christi 
selbst in seiner Grundstruktur aufzuzeigen. Oben (427 f.) haben wir als die drei 
Grundelemente den physischen Tod, den personalen Opfergestus und das gott- 
menschliche Leiden herausgestellt. Die Auffassung des Todes als •naturhaften Er- 
eignisses", die Trennung von Tod und Leiden und die •Verselbständigung" des Lei- 
dens wurden in dieser Darstellung kritisiert. Darum sei zu diesen Punkten hier noch 
einiges zur Klärung gesagt. 

d) Der Tod Christi ist zunächst nicht anders zu verstehen als der Tod eines Men- 
schen, d. h. als Trennung von Leib und Seele: •Zur Erde kehrt wieder der Staub wie 
er war" (vgl. Gn 3,19) •und der Geist kehrt zurück zu Gott, der ihn gab" (Pred 
12,7; vgl. Gn 2, 7). Durch die hypostatische Union wird nun dieses Ereignis ent- 
scheidend modifiziert, wie die Tatsache der Auferstehung zeigt, die besagt, daß der 
Leib Christi die Verwesung nicht geschaut hat (Apg 2, 31 f.), da dieser Leib nicht 
bloß Menschenleib, sondern der Leib des •Gottessohnes" war und auch nach dem 
Tode in der hypostatischen Union blieb. Diese Wirklichkeit muß auch das Todes- 
erlebnis der Seele Christi entscheidend modifiziert haben. Wenn wir darüber etwas 
aussagen wollen, müssen wir unser rein menschliches Todeserlebnis uns zuerst klar 
machen. Das, was den Tod für uns Menschen im seelischen Erleben zum Tode macht, 
ist das Erlebnis des •Endes", der •Unausweichlichkeit und Notwendigkeit", und in 
diesen Erlebnissen können wir gläubig dann auch den Tod als •Folge der Sünde als 
des Zustandes der Gottferne" verstehen. Wenn wir nach diesen Erlebnismomenten 
im Tode Christi fragen, müssen wir sagen: Nach dem Bericht der Offenbarung haben 
sie bei Christus einen ganz anderen Charakter, und wir können dies wieder aus der 
hypostatischen Union begreifen. Christus erlebt den Tod nicht als Naturnotwendig- 
keit, ihm ist das Sterben eine freie Tat seiner freien Liebe (Joh 10, 17 f; 15, 13; Is 
53, 7: weil er selbst es wollte); er sieht im Sterben nicht ein Ende, sondern gibt dem 
Vater sein Leben zurück (Lk 23, 46) und kann von sich sagen: ich bin vom Vater 
ausgegangen und in die Welt gekommen; nun verlasse ich die Welt wieder und 
gehe zum Vater (Joh 16, 28)14. Diese Darstellung des Todes Jesu in der Heiligen 
Schrift selbst zwingt uns zu zwei Folgerungen, deren erste eben die ist, daß der Tod 
selbst nur als ein •naturhaftes Ereignis" aufgefaßt werden kann, d. h. als Tren- 
nung von Leib und Seele, die durch das Wirken der Henkersknechte und die Ge- 
setze der biologischen Natur des Menschen herbeigeführt wird. Ganz gewiß ist da- 
mit all das physische Leiden verbunden, das sich von dieser Art des Todes nicht tren- 

eundem scilicet Deum simul et hominem, A. S. Der Gegentext des Nestorius (Theodor v. 
M.?) lautet: Si quis in Verbi Dei coniunctione quae ad carnem facta est, de loco in locum 
mutationem divinae essentiae dixerit esse factam, eiusque divinae naturae carnem capacem 
esse, aut partialiter unitam carni, aut iterum in infinitum incircumscriptam divinae naturae 
coextenderit carnem, ad capiendum Deum, eundemque ipsum natura et Deum dicat et 
hominem, A. S. 

14 Hermann Kuhaupt, Das Tor zum Leben, Münster 1946, der über die Stufen: natürlicher 
Tod, Adamstod, Christustod zum Verständnis des christlichen Sterbens aufsteigt. Eine ent- 
scheidende Vertiefung, wenigstens in der Problemstellung, bringt Karl Rahner, Zur Theolo- 
gie des Todes, Synopsis, Heft 3 (Hamburg 1949), S. 87•112. 



Unsere Meßfeier . 125 

nen läßt und das auch hier nicht getrennt werden soll. Doch diese Art des physi- 
schen Leidens ist nicht die einzige und nicht das spezifische Leiden, wenn der Tod 
•der Sünde Sold" (Rom 6, 23) und dieser Tod das •Vollbringen" (Joh 19, 30) einer 
Opfertat für die Sünder ist. 

e) Das Leiden, das mit dem •Erlösertod für die Sünden der Menschheit" verbun- 
den ist, muß etwas mit den Folgen der Sünde, mit dem Verlust der Gnade und da- 
mit der Gotteskindschaft und der Gottgeborgenheit zu tun haben, mit der 
Angst vor Gott (Gn 3, 10), mit dem, was als Verzweiflung den tiefsten In- 
halt der Verdammnis ausmacht. Kommt dies alles wirklich im physischen Lei- 
den schlechthin schon zum Ausdruck? Die Schrift berichtet noch eine andere 
Reihe von Leiden Jesu, die mit den physischen Leiden, die mit dem physi- 
schen Tod verbunden sind, wohl nicht identifiziert werden können, die auch nicht 
vom physischen Tod her zu erklären sind. Christus spricht: •Meine Seele ist zu Tode 
betrübt! Abba, Vater, alles ist Dir möglich! Nimm diesen Kelch von mir" (Mk 
14, 34. 36). •Nun geriet er in Todesangst und betete noch inständiger; sein Schweiß 
wurde wie Blutstropfen, die zur Erde rannen" (Lk 22, 44). •Um die neunte Stunde 
schrie Jesus mit lauter Stimme: Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich ver- 
lassen" (Mk 15, 34; Ps 22, 2)! • Bricht hier nicht etwas ganz anderes auf als Klage 
über physischen Schmerz? Ist das seelischer Schmerz, der sich aus dem Undank und 
dem Unrecht all derer erklären läßt, denen Christus nur Gutes getan? Oder natür- 
liche Todesangst? (Lk 22, 44 cV/ümci). • Würden wir mit solchen psychologischen 
Erklärungen nicht die inneren Leiden Jesu, der freiwillig und vorauswissend den 
Kreuzestod auf sich nimmt und mit dem •Vater, in Deine Hände..." beschließt, 
unverständlich verharmlosen? Schreit der sterbende Herr, der um den Sinn seines 
Sterbens weiß, wie kein Sterbender der Weltgeschichte mehr • und das Wissen um 
den Sinn eines Leidens qualifiziert das Leiden wesenhaft •, schreit dieser sterbende 
Gott-Mensch wirklich im Sterben nur ein alttestamentliches Zitat in die Nacht hin- 
aus? Ist dieser Ruf, zusammen mit den anderen Leidensäußerungen und seinem 
Ringen mit dem himmlischen Vater nicht der erschütternde Ausdruck seines Leidens 
an den Sünden der Menschheit, die er auf sich genommen und die er in dieser Stunde 
abbüßen muß? Müssen wir nicht dieses qualifizierte Erlöserleiden, das nur Christus 
zu eigen ist und das wesenhaft verschieden ist von all den physischen Leiden des 
Herrn, die mit den physischen Leiden der Menschen irgendwie vergleichbar sind, 
in seiner qualifizierten Einmaligkeit grundsätzlich vom Tod und den dazugehörigen 
physischen Leiden unterscheiden? Mir scheint, erst durch diese Unterscheidung wird 
das Sühnopfer Jesu Christi in seinem inneren Wesen und Sinn faßbar: Dieses Lei- 
den gehört neben dem Tod und dem Opfergestus so notwendig zur Ganzheit des 
Sühnopfers Christi, wie der Sühnezweck zum Opferpriester und zur Opfergabe ge- 
hören. • Dieses Ernstnehmen des Leidens im heilsgeschichtlichen Verständnis des 
Sühnopfers Christi verbietet uns auch, dieses Kreuzopfer Jesu Christi in primo 
instanti als Huldigung an den Vater zu bezeichnen. Es wird und führt zur höchsten 
Verherrlichung des Vaters in seiner Wirkung, in secundo instanti. Als heilsgeschicht- 
liches Phänomen ist es ein erschütterndes, leidvolles Sühnopfer für die erschüttern- 
de Meintat der Sünde. 



126 Johann Auer 

f) Über den personalen Opfergestus, durch den Christus den Tod als naturhaftes 
Ereignis erst zum Opfer macht, möge genügen, was oben (427) über den göttlichen 
Liebeswillen und den menschlichen Gehorsamswillen, die in Christus in der hypo- 
statischen Union verbunden sind, gesagt worden ist. 

3. Wie sind die Elemente des Kreuzesopfers im heiligen Meßopfer gegenwärtig? 

Wie die Elemente des Kreuzesopfers im heiligen Meßopfer gegenwärtig sind, ha- 
ben wir oben (428 f.) dargetan und wir dürfen hier darauf verweisen: der Tod als 
naturhaftes Ereignis ist einfach im äußeren Zeichen der getrennten Gestalten und 
damit in der sakramental-realen Trennung von Leib und Blut real gegenwärtig ge- 
setzt, wie auch in der Enzyklika Mediator Dei15 festgehalten wird. Für den perso- 
nalen Opfergestus, in dem Christus den erlittenen Tod zum Opfer macht, gibt es 
kein gültiges Zeichen: der persönliche Opfergestus ist real gegenwärtig in dem unter 
den Gestalten real gegenwärtigen Herrn selbst. Diese Aussagen mögen durch einige 
Erläuterungen zu dem Begriff der sakramentalen Zeichenhaftigkeit ergänzt werden, 
Erläuterungen, die uns dann auch die Aussagen über die Gegenwärtigkeit des Lei- 
dens Christi im Meßopfer in den Leiden der Christen besser verstehen lassen. 

a) Schon beim Kreuzesopfer Christi haben wir festgestellt, daß wegen der inneren 
Einheit von Opfergabe und Opferpriester und wegen der hypostatischen Union im 
Selbstopfer Jesu Christi der Tod nicht bloß Zeichen seiner Opfergesinnung16, son- 
dern durch die notwendige Verbindung mit dem Opfergestus • es war ja ein frei- 
williges Sterben • selbst die Opfertat Christi war. Schon dort haben wir darauf 
hingewiesen, daß sich diese Tatsache besonders auswirkt in dem Abendmahlsge- 
heimnis, wo wiederum das •gebrochene Brot" nicht bloß Zeichen für den Opferleib, 
sondern der reale Opferleib Christi selbst war, eben weil die Opfergabe nicht vom 
Opferpriester real zu trennen ist, also der persönliche Christus, für den es kein gül- 
tiges Zeichen mehr gibt, in seinem Opferleib real gegenwärtig sein muß. 

Zweierlei hat dazu geführt, die •Zeichenhaftigkeit" immer wieder in die Erklä- 
rung der heiligen Messe hereinzunehmen: Einmal das Verständnis der heiligen 
Messe als Sakrament der heiligen Eucharistie17. Dazu ist zu sagen, daß mit dem Be- 
griff des Sakramentes das heilige Meßopfer in seiner Ganzheit und wesenhaften 
Eigenart keineswegs erfaßt werden kann. Das heilige Meßopfer wird wesenhaft 
getan, vollzogen, gefeiert, das Sakrament wird wesenhaft empfangen. Das Meß- 
opfergeschehen ist wesenhaft hingeordnet auf die Kirche, das Sakrament hat sein 
primäres Ziel im einzelnen als Glied der Kirche. Selbst das Sakrament der heiligen 
Eucharistie ist nicht einfach in die Zahl der nach sehr praktischen Gesichtspunkten 
geordneten Sakramente einzureihen: es ist als Opfermahl die volle und reale Teil- 

15 Herder-Ausgabe 1948 n 69. Der Wortlaut der Enzyklika scheint hier freilich mehr für 
die bloße Zeichenhaftigkeit des Todes zu sprechen, weil sie schreibt: memorialis demonstratio 
mortis... iteratur ... significatur ... Man könnte fragen, wieso für die demonstratio mortis 
die Transsubstantiation notwendig ist. 

18 So P. Bernhard Durst, Das Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen Priestertums, 
Studia Anselmiana fasc 32, Rom 1953, der in seiner klaren Darstellung vom natürlichen 
Opferbegriff ausgeht. 

17 Wenn Augustinus im Anschluß an Ps 21, 26 f. schreibt: Vota vero sua sacrificium vult 
intelligi corporis sui, quod est fidelium sacramentum (ep 140, de gratia novi Test. c24 n61? 
Venedig 1729, col 444, bildet der Psalmvers den Anlaß zu dieser Zusammenstellung. 



Unsere Meßfeier 127 

habe am heiligen Opfer selbst und ist darum auch in seiner Wirkung mehr von 
der Kirche her als vom Einzelnen her zu betrachten18. 

Der zweite Grund, warum das Meßopferverständnis so gerne mit Zeichenhaftig- 
keit gesucht wird, ist wohl der Leitfaden der Liturgie, in der die Kirche den Prie- 
ster, gerade im Kanon der heiligen Messe, gemäß Christi Auftrag • Tut dies zu 
meinem Gedächtnis19 • das Tun Christi wie im Spiel nachvollziehen, die Worte 
des Herrn bis hinein in den Ausdruck der ersten Person (mein Leib) nachsprechen 
läßt. Es kann nicht Aufgabe dieses kurzen Beitrages sein, das schwere Problem des 
Verhältnisses des liturgischen zum dogmatischen Verständnis der heiligen Messe 
darzustellen. Allgemein darf wohl gesagt werden, daß die Liturgie noch anderen 
Gesetzen folgen muß außer den Seinsgesetzen, die die dogmatische Betrachtung im 
heiligen Meßopfer feststellen kann. Der alte Grundsatz: agere sequitur esse, das 
Handeln folgt dem Sein, gilt für die innermenschliche, natürliche Welt, wo das 
menschliche Sein die Grundlage für das menschliche Tun darstellt, nicht aber dort, 
wo das menschliche Tun einer außermenschlichen und gar übernatürlichen Wirk- 
lichkeit gegenübersteht. Das Gebet, die Kulthandlung nehmen ihre Gesetze aus der 
menschlichen Natur und aus dem jeweiligen menschlichen Verständnis von Gott, 
aus den menschlichen Anlagen und Bedürfnissen und aus der jeweiligen Glaubens- 
welt, soweit sie bewußt geworden ist, nicht aus der göttlichen Wirklichkeit selbst. In 
dieser Spannung zwischen menschlichem Tun und übernatürlicher Wirklichkeit liegt 
gewiß die Möglichkeit und Notwendigkeit einer gewissen Zeichenhaf tigkeit begrün- 
det, wie uns in den sakramentalen Zeichen klar werden mag. Doch bei der Deu- 
tung der Zeremonien der Liturgie ist es, wie die Liturgiegeschichte zeigt, eine ernste 
Aufgabe, wirkliche sakramental verstandene Zeichen von bloßen Symbolen und 
Allegorien zu unterscheiden20. Die dogmatische Betrachtungsweise wird einer Ver- 
flachung des Zeichenbegriffes gegenüber vor allem den begrifflichen Ernst des Dog- 
mas von der hypostatischen Union und von der Transsubstantiation gerade beim 
Verständnis des Kreuzesopfers und des heiligen Meßopfers hervorheben müssen. 

Von diesen Voraussetzungen aus läßt sich zum heiligen Meßopfer nun noch sagen: 
In dieser heilsgeschichtlichen Betrachtungsweise erscheint der irdische Priester der 
Kirche primär nicht als Zeichen Christi, sondern vielmehr als der durch Weihe und 
Sendung bevollmächtigte Diener Christi, was er im Neuen Testament einzig und 
allein ist21. Auch das Konzil von Trient sagt dazu: •Es ist ein und dieselbe Opfer- 

18 Vgl. K. Rahner, Kirche und Sakrament, Geist u. Leben 28 (1955) 434•453, bes. 441 ff. 
19 Vgl. J. Pasther, Eucharistia, Münster 1947, 116•122: die liturgische Betrachtung fügt 

unter diesem •Gedächtnis" das ganze Wirken Jesu von der Menschwerdung bis zur Wieder- 
kunft zusammen. 2. Aufl. 1952. 

20 Vgl. dazu Haverott (oben Anm. 2), wo der Priester am Altar •die sakramentale Dar- 
stellung für Christus als Opferpriester" (113) ist. •Die Opferung ist also der sakramentale 
Nadhvollzug der Opferung Jesu im ersten Augenblick seines Erdenlebens" (99). •Brot und 
Wein im Moment der Wandlung die Opfergabe im Opfervollzug, d. h. sie sind sakramental 
Jesus Christus im Opfervollzug" (107). Von der Wandlung bis zum Schluß des Canon sind 
der entseelte Opferleib und das entseelte Opferblut sakramental als Opfergabe auf dem 
Altar (106•111); vom Pater noster an hat •das Sakrament nicht mehr den Charakter der 
Opfergabe, die Gott dargebracht wird, sondern der Opferspeise, die Gott sozusagen als 
Gegengabe für das Opfer dem opfernden Volke reicht" (111 f.). 

21 Vgl. 1 Kor 3,5•11 öicbcovog; cvveoYo; (2 Kor 6,1), doxwsxTtov; 1 Kor 4,1 üjiEpetTis 
XOKTTOü, oix6vono;(Tit 1,7); 2 Kor 3, 8 f. öiowovia ... jiveuuatog ... öixaioauvn;; 5,20 üJIEO 
Xoiaxoü jteeaßEi>o|XEv; 2 Kor 13, 10 Slouoiav elg öixoöou^v. 



128 Johann Auer 

gäbe und es ist derselbe Opferpriester, der jetzt durch den Dienst des Priesters op- 
fert und der sich selbst damals am Kreuze darbrachte"22. • Brot und Wein werden 
bei der Opferung der heiligen Messe durch Indienstnahme für das eucharistische 
Opfer dem profanen Gebrauch entzogen, für das Opfer bereitet; doch sie sind Brot 
und Wein, bis sie in der heiligen Wandlung in den Opferleib und das Opferblut 
Christi verwandelt werden. Die Opferungsgebete, die als Begleitsprüche neben der 
irdischen Opferbereitung einhergehen, ändern in ihrer an den Kanon erinnernden 
Sprache daran nichts, mögen sie in ihrer Entstehungszeit, im Mittelalter, da man 
den Kanon der Messe und damit die eigentliche liturgische Gestalt der heiligen 
Messe schlecht verstanden hat, zunächst anders verstanden worden sein23. Der Sinn 
der heiligen Wandlungsworte, den Opferleib und das Opferblut Christi gegenwär- 
tig zu setzen, nicht etwa Christus in einem anderen Zustand, bleibt, auch wenn der 
per concomitantiam gegenwärtige Herr der verklärte Herr ist. • Ebenso hat der 
Kult des Sanctissimum, den die Kirche im Geist des germanischen Mittelalters ent- 
faltet hat, den primären Sinn, den Christus passus, den Leidens-Christus in seiner 
realen Gegenwart zu verehren; die Verehrung etwa des Christuskindes in der hei- 
ligen Hostie usw. ist eine Weiterbildung der christlichen Frömmigkeit, die von den 
berechtigten Bedürfnissen dieser Frömmigkeit, nicht von den heilsgeschichtlichen 
Ursprüngen her verstanden werden muß. Es entspricht ganz der Struktur der christ- 
lichen Frömmigkeit, daß beide Anliegen, die heilsgeschichtliche Wirklichkeit und 
der echte, menschliche Frömmigkeitsausdruck bis hinein in seine besondere völkische 
Prägung zum Ausdruck kommen, jedoch so, daß die dogmatische Wahrheit • hier 
die reale Gegenwart des Christus als Gottmenschen • der sichere Grund bleibt. 
Von hierher ist auch der augustinische Gedanke von der Kirche als dem mystischen 
Leib Christi im heiligen Meßopfer zu verstehen: die Kirche opfert sich durch ihr 
Haupt dem himmlischen Vater auf, aber so, daß eben das Opfer ganz das Opfer 
Christi, das einmalige, historische Opfer des Gottmenschen bleibt24, dem sich die 
Kirche legitim freiwillig und, wie wir noch sehen werden, auch mit objektiver Not- 
wendigkeit an- und einschließt. Denn in diesem augustinischen Verständnis vom 
mystischen Leib Christi im heiligen Meßopfer wird nun gerade die Wahrheit ver- 
ständlich, von der wir nunmehr sprechen wollen, die Wahrheit, daß das Leiden als 
wesentliches Element des Kreuzopfers Christi gerade in und durch die Kirche im 
heiligen Meßopfer gegenwärtig wird. 

b) Bei Darstellung des Kreuzesopfers Christi haben wir gezeigt, daß das beson- 
dere Erlöserleiden zum Kreuzesopfer Christi in seiner heilsgeschichtlichen Ganzheit 

22 Sess XXII c 2, Denz 940. 
23 ]. Jungmann, Missarum Sollemnia, Wien 1948, II 119 ff. 2. Aufl. 1952. Um aus einem 

liturgischen Text dogmatische Folgerungen ziehen zu können, ist genaue Kenntnis der Ge- 
schichte des Textes wie des Dogmas erforderlich. 

24 Christus bleibt der reale Opferpriester, dem sich die Kirche als mystischer Leib an- 
schließen soll. Augustinus schreibt dazu: Verus ille mediator, inquantum formam servi 
accipiens mediator effectus est Dei et hominum, homo Christus Jesus, cum in forma Dei 
sacrificium cum Patre sumat, cum quo et unus Deus est, tarnen in forma servi sacrificium 
maluit esse quam sumere, ne hac occasione quisquam existimaret cuilibet sacrificandum esse 
creaturae. Per hoc et sacerdos est ipse offerens ipse et oblatio. Cuius rei sacramentum quoti- 
dianum esse voluit ecclesiae sacrificium, quae cum ipsius capitis corpus sit, seipsam per 
ipsum discit offerere (de civ Dei X c20, Venedig 1732, VII 256 AB). 



Unsere Meßfeier 129 

gehört. Wie ist nun das Erlöserleiden im heiligen Meßopfer gegenwärtig? Oben 
(429) haben wir bereits dargetan: Christus, der verklärte Herr, kann nicht mehr 
leiden; das Leiden kann aber auch nicht in einem sakramentalen Zeichen real ge- 
genwärtig sein. •Hier ist der Ort (haben wir dort gesagt), wo wir die Glieder des 
mystischen Leibes Christi, die noch in dieser Welt leben und leidensfähig sind, mit 
ihrem Leiden in das Opfergeschehen einfügen müssen, wenn das Opfer Christi in 
seiner Ganzheit real gegenwärtig sein soll." Es wurde von uns auch das Problem 
des opus operatum aufgeworfen und eine Antwort dafür versucht. Diese Darstel- 
lungen bedürfen einer Klärung und Ergänzung. Drei Gedanken mögen dazu dienen. 

1. Die heilsgeschichtliche Betrachtung des Opfers Christi zeigt eindeutig, daß die- 
ses Opfer in seinem eigentlichen Wesen Erlösungsopfer für die Sünden der Men- 
schen ist. •.. Neue Schöpfung: das Alte ist vergangen, Neues ist geworden. Das alles 
verdanken wir Gott, der uns durch Christus mit sich versöhnt und uns den Dienst 
an der Versöhnung verliehen hat. Gott hat ja die Welt in Christus mit sich ver- 
söhnt, hat ihnen ihre Übertretungen nicht angerechnet und das Wort von der Ver- 
söhnung in uns gelegt. Für Christus denn lassen wir den Aufruf ergehen als seine 
Gesandten und es ist, wie wenn Gott durch uns aufriefe. Wir bitten an Christi Statt: 
Laßt euch mit Gott versöhnen! Ihn, der die Sünde nicht kannte, hat er für uns zur 
Sünde (au.aQTia) gemacht, damit wir in ihm die Gerechtigkeit Gottes (SDCCUOOVVT] 

•öEOü) würden" (2 Kor 5,17•21). Wenn das heilige Meßopfer dieses Kreuzesopfer 
Christi gegenwärtig setzt, muß es diesen Ursinn des Opfers Christi mit gegenwärtig 
setzen. Christus ist nicht für sich, sondern für die Sünden der Menschen gestorben, 
und wenn sein Kreuzestod in seinem eigenen Auftrag immer wieder gegenwärtig 
gesetzt werden soll, dann geschieht dies eben deshalb, weil die Menschen immer 
Sünder sind, immer dieses Erlösungsopfers bedürfen. Ausdrücklich hat Christus den ' 
Befehl gegeben, dies zu seinem Gedächtnis zu •tun" (jtoieiTe Lk 22, 19), und der 
Apostel schreibt später dazu: so oft ihr dieses Brot eßt und den Kelch trinkt, kün- 
digt ihr (als gegenwärtig wie ein Herold, der im Siegeszug vor dem Sieger her- 
geht KaxayyeXkETz) den Tod des Herrn an, bis er wiederkommt (1 Kor 11, 26). Es geht 
nicht um ein einmaliges Ereignis, von dem allen Zeiten Kunde werden soll; es geht 
um ein •Tun" desselben Ereignisses bis an das Ende der Zeiten. Im Hebräerbrief 
ist es zur Genüge dargestellt: wie der Alte Bund seine Opfer hatte, so muß auch 
nach Gottes Ratschluß der Neue Bund sein Opfer haben, weil seit der Sünde das 
Opfer, der Opferkult zur wahren und totalen Gottesverehrung gehört. Zu diesem 
Opfer Christi aber gehört das Erlöserleiden, das •Leiden für die Sünden der Men- 
schen", das durch die Übernahme unserer Sünden (Is 53, 12; 1 Joh 3, 5; 1 Petr 2, 24) 
ein •Leiden an unseren Sünden" (Hebr 7, 27; 8, 12•14) ward. Wie ist dieses Er- 
löserleiden nun im heiligen Meßopfer gegenwärtig? 

In objektiver Weise ist dieses Leiden einfach dadurch gegenwärtig, daß die Kirche als 
•Kirche der Sünder" es ist, die dieses Opfer im Auftrag Christi in dieser Welt und 
Zeit durch und in ihrem Tun ununterbrochen gegenwärtig setzt. Der Christ, der um 
das •religiöse" Verhältnis zu Gott weiß und es nicht mit einem •ethischen" Selbst- 
verhalten vor seinem Gewissen und dem Gebote Gottes, so wie er es versteht, ver- 
wechselt, der die Absage Christi an den •Pharisäer" (Lk 18, 9•14; Mt 23, 13•34) 



130 Johann Auer 

und Christi Wort von der •Liebe des Vaters zum Sünder" (Lk 15, 7; 10, 22•24) 
ernst nimmt, weiß, daß die erste Gabe, die er Gott geben kann und soll, seine Sünde 
ist; denn diese ist ganz sein eigen; alles was er darüber hinaus besitzt, ist zuerst 
Geschenk des Schöpfers oder der Gnade Gottes. • Mit der Sünde aber sind in die- 
ser Welt nicht nur der Tod als der Sünde Sold und die mit dem Tod verbundenen 
physischen Leiden verknüpft; in ihr haben auch die echten seelischen Leiden und 
alle die Bedrängnisse und Schwierigkeiten des Lebens ihre Wurzel. Die Heilige 
Schrift weiß um diesen Zusammenhang noch recht gut. Wir moderne Menschen 
sind von der Aufklärung angekränkelt und wollen für alle Leiden einfach physi- 
sche oder geschichtliche, jedenfalls Ursachen finden, die jenseits einer Schuld, ganz 
besonders jenseits einer Schuld vor Gott liegen. Im Sinne der Offenbarung gehö- 
ren Sünde und Leid zusammen (vgl. Is 52, 13•53, 12); darum sind im Sühnopfer 
der heiligen Messe auch unsere Leiden und Bedrängnisse wie unsere Sünden ob- 
jektiv gegenwärtig. 

Wir aber haben die Fähigkeit und uns ist es aufgegeben, diese Wirklichkeit uns 
subjektiv zum Bewußtsein zu bringen und noch mehr, diese Wirklichkeit der Ge- 
genwart der Sünden und Leiden und Bedrängnisse subjektiv mitzusetzen. Dies ist 
um so wichtiger, als unsere durch die Sünde verderbte Natur diesen Schritt sehr 
ungern tut. Vielleicht liegt darin auch der Grund, warum Christus selbst, wie auch 
seine Apostel, zumal ein heiliger Paulus nicht müde werden, uns immer wieder zu 
diesem bewußten Ja zum Schuldbekenntnis und zum Kreuztragen aufzufordern, wie 
wir oben (430) dargetan haben, weil nur dieses Tun der objektiven Wirklichkeit 
entspricht und darum zur objektiven Ordnung und zur Pax als Frucht dieser Ord- 
nung führt. Diese Wahrheit liegt wohl auch der Mahnung des Apostels zugrunde, 
wenn er sagt: •Das Törichte im Urteil der Welt hat Gott erwählt, um die Weisen zu 
beschämen; das Schwache im Urteil der Welt hat Gott erwählt, um das Starke zu 
beschämen; und das Niedriggeborene und Verachtete in der Welt, das was nichts 
gilt, hat Gott auserwählt um das, was etwas gilt (e^eÄi^cao • • • TOI [iv\ ovta, iva ta 
öVra Ka-zaQyr\or\) abzutun; denn vor Gott soll sich kein sterblich Fleisch rühmen" 
(1 Kor 1,27 ff.)' 

2. Nichts anderes als dies soll also in unserer Teilnahme am heiligen Meßopfer 
geschehen: wir sollen unsere Sünden und die Leiden an unseren Sünden und wegen 
unserer Sünden • und nicht nur der unseren, sondern aller, für die Christus die- 
ses Erlösungsopfer gebracht hat • bewußt und frei zum heiligen Opfer bringen. 
Dies ist nicht mehr eine schöne, fromme Mahnung, dies ist nichts anderes als der 
bewußte Vollzug dessen, was objektiv im heiligen Meßopfer schon mitgesetzt ist. 
Zugleich wird in diesem Meßopferverständnis deutlich, daß das heilige Meßopfer 
nicht bloß •unser" Meßopfer ist, sondern immer wieder das Opfer der ganzen 
Kirche ist, weil Christus für die ganze Kirche, zu der in einer gestuften • wenig- 
stens in der Verantwortung gestuften • Weise die katholischen Christen, alle Ge- 
tauften und schließlich alle zu Erlösenden gehören, zum Erlösungsopfer geworden 
ist. Es heißt nichts anderes als •Leben aus dem Glauben", wenn wir zur Meßfeier 
unsere Sünden, Leiden und Bedrängnisse mitbringen, damit sie im heiligen Meß- 
opfer •erlöst", vergeben, verwandelt und verklärt werden, damit dadurch das ein- 



Unsere Meßfeier 131 

malige Erlösungsopfer Jesu Christi für uns in unserer Zeit nun wirksam und frucht- 
bar werde. 

Vielleicht wird nun einer sagen: da ist endlich das entscheidende und klärende 
Wort gefallen: wirksam und fruchtbar. Das Meßopfer wird also wirksam für midi, 
wenn ich in dieser Weise daran teilnehme, aber es kommt zustande auch ganz ohne 
mich. • Wer das bisher über das •heilsgeschichtliche Verständnis der heiligen 
Messe" Gesagte recht verstanden hat, wird selbst erkennen, daß damit kein Ein- 
wand gegen unsere bisherigen Darstellungen der heiligen Messe gemacht ist, son- 
dern einfach die •metaphysisch-theologische Betrachtung der heiligen Messe" un- 
serem hier dargelegten Verständnis gegenübergestellt wird. 

Das Opfer an sich, das Kreuzesopfer und das heilige Meßopfer, konnten wir 
in dieser heilsgeschichtlichen Sicht von einer neuen Seite sehen, die sowohl der ge- 
schichtlichen Wirklichkeit, wie sie sich in der heiligen Offenbarung zeigt, wie auch 
dem eigentlichen religiösen Anliegen und Sinn in besonderer Weise Rechnung trägt. 
Was hat diese Betrachtungsweise aber nun zu dem Bedenken der metaphysisch- 
theologischen Betrachtungsweise wegen der •Objektivität des sakramentalen Op- 
fers" zu sagen? Wir müssen antworten: diese heilsgeschichtliche Betrachtungsweise 
läßt die Sakramententheologie, wie sie sich auf dem Boden der aristotelischen Phi- 
losophie (Spender und Empfänger des sakramentalen Zeichens, das durch die Grö- 
ßen Materie und Form bestimmbar ist) vor allem entfaltet hat, voll und ganz be- 
stehen. Sie will nur das sicherlich ebenso theologische wie religiöse Anliegen eines 
unmittelbaren und lebendigen Verständnisses des geschichtlich einmaligen Kreuz- 
opfers und des heiligen Meßopfers, wie bisher gezeigt, einmal versuchen. Selbstver- 
ständlich bleibt, im Verständnis der metaphysisch-theologischen Betrachtungsweise 
gesehen, ein Meßopfer gültig, wenn es ein unwürdiger Priester darbringt und die 
,.Teilnehmer" aus einer Masse von lästernden Spöttern und Gotteshassern beste- 
hen. Die heilsgeschichtliche Betrachtungsweise wird dazu nur sagen: über diese 
Wirklichkeit hinaus aber ist das Entscheidende, daß dieses Opfer trotz alledem 
nichts anderes ist als die wahre Gegenwärtigsetzung des Erlösungsopfers Jesu 
Christi, seinem ganzen Sinn nach, und wesenhaft Erlösungsopfer auch noch für die- 
sen Priester und diese •Teilnehmer", so wie das Kreuzesopfer Christi auch nur Er- 
lösungsopfer war für alle, seinem Wesen und seinem Sinn nach auch für jene, die 
lästernd unter dem Kreuze standen. Das Erlösungsopfer ist nicht wie ein Ding • 
wenn es einmal so ausgedrückt werden darf •, das wie ein Tabu Segen oder Fluch 
bringt: sumunt boni, sumunt mali, sorte tarnen inaequali, vitae vel interitus25. Nein, 
es ist und bleibt nur Erlösungsopfer für die Sünden der Menschen, für jeden, der 
sich erschließt für die Liebe und Gnade Gottes; für den anderen, den Missetäter 
aber wird nicht etwa das heilige Meßopfer, das ja wirklich objektive Wirklichkeit 
hat, zum Fluch, weil es wesenhaft Erlösungsopfer ist: wenn der Spötter oder sakri- 
legische Sünder zugrunde geht, ist nicht das Kreuzopfer oder das heilige Meßopfer 

25 Thomas v. Aquin. Sequenz des Fronleichnamsfestes. Schon Paulus schrieb: Wer nur ißt 
und trinkt in unwürdiger Weise, der ißt und trinkt sich das Gericht, da er den Leib des 
Herrn nicht unterscheidet. Deshalb sind unter euch viele Schwache und Kranke und einige 
sind sogar schon entschlafen (1 Kor 11, 29 f.). Aber zeigt nicht gerade der Schlußsatz des 
hl. Paulus hier, daß er die Auffassung Christi von diesem Sakrament in seiner Weise dartut? 



132 Johann Auer 

der Grund, sondern seine böse, verbrecherische Haltung, die Christus als der Rich- 
ter verurteilen wird. Nur eine mehr verdinglichende und abstrahierende Denk- 
weise kann Christus und sein Kreuzopfer einfach identifizieren, kann Christus den 
Erlöser und Christus den Richter gleichsetzen, obwohl doch die Schrift selbst den 
Erlöser und den Richter, den Erlöser in dieser Weltzeit und den Richter der End- 
zeit wohl unterscheidet. 

Die heilsgeschichtliche Betrachtungsweise des Kreuzesopfers und des heiligen Meß- 
opfers möchte also nur die geschichtliche Realität festhalten, daß dieses Opfer, her- 
ausgewachsen aus der Liebe Gottes, hervorgerufen durch die Sündennot des Men- 
schen, immer Heilsgeschehen ist, wie auch die Verheißungsworte für die heilige 
Eucharistie nur von Heil und ewigem Leben sprechen und Christus am Kreuz nur 
Worte der Verzeihung und der Gnadenhuld, kein einziges Gerichtsurteil gespro- 
chen hat. Auch in Gott ist Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zu unterscheiden, und 
unsere Weltzeit ist primär und für jeden Menschen die Zeit der Gnade. Wollten 
wir, wie wir es in menschlicher Weise zuweilen tun, das Gericht Gottes in unsere 
Weltzeit hereinlegen, müßten wir nicht diese göttliche Wirklichkeit in unwürdiger 
Weise verharmlosen und den Sinn der göttlichen Gerechtigkeit für unser mensch- 
liches Denken in dieser Welt ernst gefährden? • Die heilsgeschichtliche Betrach- 
tungsweise beläßt die metaphysisch-theologische Antwort aus der Sakramenten- 
theologie ganz in ihrem Recht, kommt ihrerseits nur zu einer weiterführenden Ant- 
wort, weil sie von einer weiterführenden Fragestellung ausgeht, die jedoch im Geist 
der Heiligen Schrift sehr gut, wie uns scheint, verankert ist. Die Meßopfererklä- 
rung von de la Taille u. a., die den mystischen Leib der Kirche als Subjekt in die 
Meßopferhandlung mehr einbauen, möchte der vorliegende Versuch nur dahin klä- 
ren, daß der eigentliche innere Beitrag des mystischen Leibes der Kirche zum heili- 
gen Meßopfer eben die Sünden und die Leiden an den Sünden und als Folgen der 
Sünden (und zwar nicht nur der je eigenen, sondern irgendwie der ganzen Kirche 
und schließlich aller Menschen) sind; das andere Mitwirken im Bringen der irdi- 
schen Opfergaben und schließlich in der Selbsthingabe des Einzelnen als Glied am 
mystischen Leib sowie das Gesinntsein, wie Christus gesinnt war, sind für die christ- 
liche Existenz im Meßopfer wesentliche Grundhaltungen, aber nicht zum objekti- 
ven Meßopfer als der Repräsentation des Kreuzesopfers wesentlich, wie die Sünden, 
für die es eben Erlösungsopfer ist. 

3. Dies wird uns noch ein wenig deutlicher, wenn wir von den •liturgischen Zere- 
monien" sprechen, die für den Aufbau der heiligen Meßfeier als des öffentlichen 
Tuns der Kirche heute von ganz hoher Bedeutung sind. Ausdrücklich hat die Kirche 
im Konzil von Trient gegenüber den Neuerern im Namen der christlichen Tradition 
und im Namen der menschlichen Natur, die vom Sichtbaren zum Unsichtbaren fort- 
schreiten muß und in der das Unsichtbare immer sichtbaren Ausdruck sucht, die 
Zeremonien der Kirche in der Meßfeier mit all dem Beiwerk von Meßgewand, 
Kerze und Weihrauch verteidigt26. Echt Menschliches, Zeit- und Kulturbedingtes 

28 Sess XXII c5 u. cn 7 (Denz 943, 954). Zur dogmatischen Wertung dieser betont anti- 
reformatorischen Canones vgl. F. X. Arnold, Vorgeschichte und Einfluß des Trienter Meß- 
opferdekrets auf die Behandlung des eucharistischen Geheimnisses in der Glaubensverkün- 
digung der Neuzeit, in Arnold-Fischer, Die Messe in der Glaubensverkündigung, Freiburg, 
Herder 1950, 114•161, bes. 118 ff. 



Unsere Meßfeier 133 

und spezielles Volksgut hat auf diese Weise seinen Beitrag geleistet zum Kult als 
menschlicher Feier des Glaubensgeheimnisses. Das religiöse Bedürfnis und die re- 
ligiöse Ausdrucksmöglichkeit des Menschen sind ja in der Liturgie die maßgeb- 
lichen Kräfte neben den Glaubensinhalten, auf die sich diese religiösen Kräfte und 
Ausdrucksformen richten. Das mag dazu führen, daß der Außenstehende zumal ein- 
mal den Eindruck gewinnt, daß hier der dogmatische Gehalt, den wir herausgestellt 
haben, vom menschlichen Kult überwuchert und entstellt worden sei. 

Gewiß ist im griechischen und römischen und germanischen Bereich aus dem 
Abendmahlsgeschehen etwas anderes geworden, als etwa das Judentum je aus sei- 
nem Abendmahl gemacht hat, das bei ihm im Grunde immer seine strenge Nüch- 
ternheit des Ursprungs gewahrt hat. Dazu muß man jedoch noch bedenken • und 
das rührt an die Grundlagen des Christlichen schlechthin •, daß das jüdische Pa- 
schamahl auch wirklich ein bloßes Erinnerungsmahl geblieben ist und daß das Er- 
eignis, das zwischen dem ersten Paschamahl in Ägypten und den späteren Erinne- 
rungsfeiern daran liegt, ein einfaches politisches Ereignis, die Befreiung des Volkes 
aus der ägyptischen Gefangenschaft war, während das Abendmahl, das Christus 
mit seinen Jüngern am Vorabend seines Leidens gefeiert, nicht mehr ein bloßes Op- 
fermahl, sondern die Vorwegnahme des Erlösungsopfers der Menschheit unter der 
Gestalt dieses alttestamentlichen Ritus gewesen ist, und zwischen dem Abendmahl 
•vor seinem bitteren Leiden" und dem Meßopfer der heiligen Kirche nicht nur der 
Erlösungstod Christi, sondern auch seine Verklärung und Auferstehung, seine Him- 
melfahrt und Geistsendung und damit der Anfang der heilsgeschichtlichen Verklä- 
rung der Welt liegen. Das Gottesvolk nach der Erlösung hat ein anderes Recht und 
eine andere Pflicht zur •Feier" dieses Erlösungsgeheimnisses als das Gottesvolk vor 
der Erlösung zur Feier seiner Feste. 

Freilich, das sei nicht in Abrede gestellt: die Sündhaftigkeit des Menschen mahnt 
uns zur Nachfolge Christi im Kreuztragen (Mt 10, 38; Lk 9, 23 f.; Gal 6, 14). Das 
Wissen darum, daß wir Sünder sind (1 Joh 1, 18) und in statu viae •auf Hoffnung 
hin" (Rom 8, 24) erlöst sind und daß wir von Natur aus •opferscheu" sind, dürfen 
wir nicht weniger ernst nehmen als das Verlangen nach Freude und froher Dan- 
kesfeier, das seine äußere Erfüllung erst finden kann im anderen Äon (Apk 21 
u. 22). 

Dieser Gedanke zwingt uns, noch ein erklärendes und ergänzendes Wort zu dem 
letzten Gedanken zu sagen, den wir oben (422) schon dargetan, zu dem Problem 
nämlich: 

4. In welchem Sinn ist das keilige Meßopfer Preis-, Lob- und Dankopfer27? Wir 
sagten schon oben, daß das Kreuzesopfer Christi primär Sühnopfer ist und in seiner 
Wirkung, in der Erlösung, zum höchsten Dank und Lob an den Vater wird. In glei- 
cher Weise haben wir das Meßopfer in seiner Auswirkung als Lob- und Dankopfer 
verstanden. Ein Gespräch mit Schülern brachte mir wertvolle Ergänzungen, die hier 
noch weiter ausgeführt seien. 

Das Opfer Jesu Christi läßt sich nicht nur in seiner Wirkung, es läßt sich schon 
in seinem Ansatzpunkt und in seiner Grundstruktur als höchstes Lob- und Huldi- 

27 Vgl. ebd. 140 f. (134•161). 



134 Johann Auer 

gungsopfer begreifen. • Alle Sünde ist aversio a Deo, Abwendung von Gott, und 
ihre Folgen daher Leid und Tod. Christus, der Schuldlose, nimmt unser Leid und 
den Tod auf sich und bekennt darin in höchster Liebe dem Vater unsere Sünden und 
huldigt darin in vollgültiger Weise dem Vater als dem, der allein die Sünde ver- 
geben, den Tod überwinden kann. • Sünde ist nicht eine böse Wirklichkeit, sie ist 
vielmehr ein Versagen, ein Mangel an Kraft im Geschöpf, die Ordnung des Schöp- 
fers zu bewahren, dem Herrn der Schöpfung zu gehorchen, den Vater der Schöpfung 
zu lieben, Gott anzuerkennen als den Schöpfer, Herrn und Vater. Sünde wirkt den 
Verlust der Gnade, bedeutet damit höchsten Mangel, Defectus. Christus,'der Gott- 

Mensch hat alle die Sünden der Menschheit auf sich genommen (6 dfxvög TOV •öEOü 

6 cuoouv tr)v ctjxaQTiav xov xoöu,ou Joh 1, 29) und dem Vater in der •Gottverlassen- 
heit" die erschreckende Leere des Geschöpfes in der Sünde flehend bekannt 
und sterbend in der Tat bekannt und darin wiederum die Anerkennung Gottes 
des Vaters als des einzigen und absoluten Herrn, Schöpfers und Vaters der 
Welt in höchster Weise geleistet. • Gehorsam und Liebe des zweiten Adam (Rom 
5, 19) war nicht nur Ersatz und Genugtuung im göttlichen Übermaß für die Sünde 
des ersten Adam und seiner Nachkommen, sondern zugleich höchste Huldigung und 
höchste Hingabe, die in der Schöpfung an den Schöpfer ergehen konnte, größer als 
wir Menschen es uns je hätten denken können, so groß, wie es nur die göttliche All- 
macht, Weisheit und Liebe selbst vollbringen und es uns offenbar werden lassen 

konnte. 
Im heiligen Meßopfer nun wird uns dieses höchste Huldigungsopfer Christi an 

den Vater gegenwärtig, und je mehr wir selber die objektive Wirklichkeit, daß 
dieses Opfer Christi Opfer für unsere Sünden ist, subjektiv nachvollziehen, um so 
mehr sind wir gesinnt, wie Christus gesinnt war, um so mehr unterstreichen wir 
die drei genannten Gesten der Huldigung Christi an seinen Vater, um so mehr er- 
kennen auch wir an, daß nur Gott gutmachen kann, was wir verdorben, daß nur 
Gott wieder schenken kann, was wir verloren, daß Gott allein als dem Schöpfer, 
Herrn und Vater alle Hingabe und aller Gehorsam, alle Liebe und alle Huldigung 
gebührt. Kein menschliches Tun (nach dem Sündenfall) kann Gott mehr Huldigung 
geben als dieses Sündenbekenntnis, dieses Bringen der Sünden und Leiden für die 
Sünden und an den Sünden, weil es allein an das Höchste sich wendet, was wir Men- 
schen in Gott erfassen können, an seine Allmacht und seine Liebe: und dies nun 
legitim in Christus, dem Gott-Menschen28. • Darauf mag dann auch der liturgische 
Hymnus der Huldigung folgen und sich aufbauen, mag menschliche Freude und 
menschlicher Dank zu Wort kommen und im Gestus und im Tun, im liturgischen 
•Spiel" seinen Ausdruck suchen. Doch die Voraussetzung und wesenhafte Grund- 
lage bleibt: unser eigentlichster Beitrag zum Sühne-, Huldigungs- und Dankopfer 
der heiligen Messe sind unsere Sünden und unser Leiden an unseren Sünden und 
für unsere Sünden und nicht nur für die unseren, nein für die Sünden der Mensch- 
heit, für die dieses Opfer einmal dargebracht, bis zum Ende der Zeiten immer wie- 
der vergegenwärtigt wird, damit •in Ihm und durch Ihn und mit Ihm dem allmäch- 
tigen Vater alle Ehre und Verherrlichung werde von Ewigkeit zu Ewigkeit"! 

28 Schon in der Welt kann der Kleine den Großen nur rühmen, wenn er seine Kleinheit 
bekennt, nicht durch große Worte, die ihm nicht zustehen. 




