EINUBUNG UND WETISUNG

»lhr sollt mir Zeugen sein!«

Schriftbetrachtung iber Aussendung und Himmelfahrt

Als er (einmal) mit ihnen xu Tisch safi, befahl er ihnen, nicht von Jerusalem fort-
zugehen, sondern auf die (Erfiillung der) Uerheifung des Uaters zu warten, die ihr
von mir gehért habt: Johannes hat (nur) mit Wasser getauft, ihr aber werdet mit
heiligem Geist getauft werden, jet:zt nach wenigen Tagen. Die zusammengekommen
waren, fragten ithn und sprachen: Herr, errichtest du (jetzt) in dieser Zeit das Reich
fiir Israel? Er aber sprach zu ihnen: Euch steht es nicht zu, Zeiten und Fristen zu
wissen, die der Uater in seiner Macht festgesetzt hat; ihr werdet vielmehr mit Kraft
ausgeriistet werden, wenn der Heilige Geist auf Euch herabkommt, und meine Zeugen
sein in Jerusalem und in ganz Judia und Samaria und bis an die Grenzen der Erde.
Und als er dies gesagt hatte, wurde er vor ihren Augen emporgehoben, und eine
Wolke nahm ihn weg vor thren Augen. Und wihrend sie unverwandt zum Himmel
emporblickien, siche, da waren zwei Mdnner in weiflen Gewdndern zu ihnen hinzu-
getreten, die sprachen: Ihr Ménner aus Galilia, was steht ihr da und blickt zum Him-
mel empor? Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel hinaufgenommen wurde,
wird so wiederkommen. wie ihr thn zum Himmel hinauffahren saht. Darauf kehrten
sie nach Jerusalem zuriick von dem Berg, der Ulberg heifit, der nahe bei Jerusalem
liegt, einen Sabbatweg entfernt. Apg 1,4—12

1. Der biblische Bericht:

Vierzig Tage lang war Jesns seinen Jiingern immer wieder — jedenfalls &fters als es
uns in den Evangelien ausdricklich berichtet wird (vgl. V. 8) — erschienen, hatte mit ihnen
gegessen, sie im Glanben nnterrichtet und bestirkt, sie in seine Pline ecingeweiht. In allen
seinen Reden ging es jetzt letztlich um das ,Reich Gottes'. Er hatte sie zu diesem Zweck nach
Galilda kommen heiflen, um sie ungestort in seine Schule nehmen zin kénnen. Nun waren
sie wieder in Jerusalem: der Herr mufl ibnen wohl gesagt haben, dafl er sich hier von
ihnen endgiiltig verabschieden wolle (wie das Folgende schlieflen 148t).

Nochmals trifft er sich mit ihnen — das griechische Wort dafiir (3: synalizémenos) weist
auf die innige Gemeinschaft zwischen ihm und ihnen, die dieses Mahl zum Ausdruck bringen
sollte, so dafl manche Erkldrer schon an eine Eucharistiefeier gedacht haben — und schirft
ihnen seine letzte Mahnung, die wichtigste, von nenem ein: In Jerusalem sollen sie bleiben
und den Heiligen Geist erwarten (5, 6).

Dann gehen sie zusammen hinaus (6: synelthéntes). Was wohl in ihnen vorgegangen
sein mag? Es ist der gleiche Weg, den sie vor sechs Wochen in tiefer Nacht gegangen waren.
Er hatte damals von seinem kommenden Leiden gesprochen, von ihrer Verwirrung und
Zerstrenung, und sie hatten sich viel — zu viel — zugetraut, indem sie unverstindig beteuer-
ten: ,Wenn alle Dich verlassen, ich werde Dich nicht verlassen!* (Mk 14,29—31). Damals
hatten sie sich alle in sich selbst getéuscht, nur er hatte sie richtig eingeschitzt. Wie er jetzt
von ihrer Aufgabe spricht, da ist ihre Rede demiitiger. Sie trauen sich nicht mehr so viel
zu — erwarten vielmehr die Initiative vom Herrn: ,Herr, errichtest Du jetzt in dieser Zeit
- das Reich fiir Israel?“ Sie mufiten seit jener Nacht viel lernen, und haben gelernt, nur —
jetzt merkten sie es — immer noch nicht genug. Aber alles sollen sie gar nicht wissen. Es
gibt Dinge, die sich der Vater allein vorbehalten hat. Sie sollen nur immer im Vertrauen
auf seine Fithrung und im Gehorsam gegen seine Weisung vorangehen und die jeweils
gestellte Aufgabe zu erfiillen trachten.



Einiibung und Weisung 139

Inzwischen waren sie auf den Ulberg bis zu jener Stelle gekommen, wo der Weg nach
Bethanien abzweigt (Lk 24, 50). Dortist eine grofie Grotte, die Eleonagrotte, in der sich der
Herr schon &fters mit seinen Jiingern aufgehalten haben diirfte. Vielleicht hat auch hier
diese allerletzte Unterredung stattgefunden, Nun tritt er hinaus, sie mit ihm. Was er
denkt? . .. ,Ich habe Dich verherrlicht auf der Erde, indem ich das Werk vollbrachte, das Du
mir gegeben hast, Vater... Nun verherrliche mich Du® (Joh 17,4 f). .Dein eigen waren
sie, und Du hast sie mir gegeben, und Dein Wort haben sie bewahrt...“ {(ebd 6). ,Und
ich bin nicht mehr in der Welt und sie sind noch in der Welt, und ich komme zu Dir. Heiliger
Vater, bewahre sie in Deinem Namen, den Du mir gegeben hast, damit sie cins seien wie
wir“ (ebd 11). Ich bitte nicht, daf Du sie wegnehmest aus dieser Welt, sondern dafi Du
sie bewahrst vor dem Bésen* (ebd 15). ,Wie Du mich in die Welt gesandt hast, so sandte ich
sie in die Welt“ (ebd 18). ,Vater, ich will, dafl sie, die Du mir gegeben hast, auch seien, wo
ich bin — bei mir —, damit sie meine Herrlichkeit schauen, die Dn mir gegeben hast“ (cbd
24) ... Und was ihnen alles durch den Kopf schieBen mag? ,Sieh, wir haben alles verlassen
und sind Dir nachgefolgt...“ (Mt 19,27) ... Thre erste Begegnung damals mit ihm —
. Meister, wo wohnst Du?* (Joh 1, 38). ,Siche, ich sende euch, wie Schafe inmitten von
Wolfen* (Mt 10,16). — ,Siche, ich bin bei euch, alle Tage, bis ans Ende der Welt®
(Mt 28,2) — . ..

Und als er die Hinde zum Segen erhob, da wufiten sie, dafl es der Abschied war, noch
ehe sie sahen, wie sich seine Fiile von der Erde 16sten. Nein, das sahen sie gar nicht. Sie
sahen nur ihn, sein Antlitz, sein Licheln, seine Liebe, nur ihn. — Vor sechs ‘Wochen hatten
sie nicht an den Abschied zu denken gewagt, obwohl er immer davon gesprochen hatte,
und doch war Trauer in ihren Herzen gewesen. Und jetzt, da der Abschied gekommen war,
spiirten sie nichts von Schmerz: sie sahen nur auf ihn, der da segnend immer héher schwebte,
als nihme er ihre Herzen mit sich —, und alyihre Augen nichts mehr sahen als eine lichte
Wolke, sah ihn immer noch ihr Herz.

Und wie sie durch Stimmen wieder in die unwirklichere Wirklichkeit zuriickgerufen wur-
den, fanden sie sich stehend und auf den Knien liegend (vgl. Lk 24, 52), ohne sich dessen
recht bewuBt gewesen zu sein. Und sie sahen die Engel und horten ihre Worte: ,Thr Manner
von Galilda“ . .. Eine feierliche Anrede und gleichzeitig ein Anruf, der sie an ihre Verwur-
zelung mit dieser Erde gemahnte, die nun fiir sie erst recht Auftrag sein sollte. Die Worte
der Engel riefen ihnen wieder alles von neuem ins Gedichtnis zuriick, was der Herr ihnen
gesagt hatte. Sie hielten sich an seine Weisung und kehrten zuriick in die Niichternheit der
Stadt, der Straflen, der Menschen und waren doch anders, als sie fortgegangen waren. Sie
wuften, Er wiirde Wort halten, wenn nur sie das Jhrige tun wiirden. Und ein Stiick dieses
Neuen in ihnen war gerade das, dafl ihr Herz doch immer zur Hilfte schon bei ihm war,
dafl ihre Augen gleichsam von oben her die Welt zu sehen begannen, in die sie sich hinein-
begaben.

2. Eindringen in das Geheimnis:

Gerade heute hat man wieder unser Geheimnis als Mythus erklirt und daran die For-
derung nach der Entmythologisierung des Neuen Testamentes gekniipft. Man kénne dem
modernen Menschen, der um die Drehung der Erde um ihre eigene Achse wisse (!), nicht
mehr den Glauben zumuten, der Himmel sei ,oben‘ und die Hélle ,unten’. Christus konne
also gar nicht in den Himmel aufgefahren sein. Freilich miiite man schon viele Biicher
des Neuen Testamentes ,entmythologisieren’, da dieses Dogma so vielfach bezeugt ist (vgl.
Lk 24,51; Joh 8,13; 6, 42; 13, 3; 14,22; 17; 11,13; Mk 16,19; Apg 1,9; 2,33; 3,21; 1 Pt
3,22; 1 Thess 4,14—16; Eph 1,20; 4,10; Phil 3,20; Kol 3,1; 1 Tim 3, 16; Hebr 4, 16;
9,24). ‘

Die Antwort auf diese Schwierigkeit bringt die Erkenntnis der Absicht Jesu bei seiner
Himmelfahrt. Immer wieder war er seinen Jiingern erschienen: ,40 Tage hindurch’, wohl
taglich mag es sich wiederholt haben, jenes frohe Warten der Apostel, ihre Sehnsucht nach
dem Herrn, das gemeinsame Beten und plétzlich sein Da-sein, dann die schon liebgewonnene
Unterweisung in den Geheimnissen des Reiches Gottes (3}, — zuerst in Jerusalem und



140 Einiibung und Weisung

dann in grofler Abgeschiedenheit in Galilda: es war ihm offenbar viel daran gelegen, sie mit
ihren kommenden Aufgaben immer vertrauter zn machen. Und jedesmal war er wieder fort,
plotzlich, wie er erschienen war; so dafl sie ihn nicht mehr sehen konnten und doch sei-
ner Gegenwart immer gewirtig blieben. Es war kein Kommen, wie sonst Menschen kom-
men, und kein Gehen, das ein Abschiednehmen bedeutet oder auch nur erlaubt. Nun wollte
er sich von ihnen aber sichtbar und endgiiltig verabschieden, um sie fiir ihre Aufgaben frei-
zugeben. Wie hiitte er es ihnen klarmachen kénnerf, dafl er nun zum letzten Mal so bei ihnen
war, dafl sie nie mehr auf sein Erscheinen warten durften wie bisher? Hatte er bisher mit
seinem Wiedererscheinen einmal linger auf sich warten lassen, so hatten sie sich ihrer ge-
wohnten Arbeit zugewandt (Joh 21), und — hatten weiter gewartet. In welcher Richtung
hitte er also fortgehen sollen? Sie wiren ihm auch fiber Meere nachgefahren, er kannte sie.
Vielleicht wiirden wir hente noch in die Richtung beten, in der seine Gestalt zum letzten Mal
zu sehen gewesen war, unsinnig, den Mohammedanern 3hnlich. So aber tat er mit seiner
Himmelfahrt nichts anderes, als was Gott immer schon im Alten Testament getan hatte: Er
legte seinem Reden (und Tun) die Begriffs- und Vorstellungsweise der von ihm angespro-
chenen Menschen zugrunde, selbst wenn diese Begriffe nicht in allem den biologischen, geo-
graphischen und andern wissenschaftlichen Erfordernissen voll entsprachen. Hatte er nicht
immer schon seine Augen zum Himmel erhoben, wenn er zum Vater betete? (vgl. Joh 11, 41),
obwohl er sicher wufite, dafl sich die Erde dreht?!

Die Himmelfahrt Jesu bedeutet fiir die Jiinger ihre Entlassung aus der (elt der Erfah-
rung in die Welt des Glaubens. Bis jetzt hatte sie der Herr behandelt wie Kinder, die alles
betasten und befithlen miissen — auch nach der Auferstehung noch! —, er hatte jhnen noch
nicht feste Nahrung zugemutet (vgl. Hebr 5, 11 f). Waren sie nicht naturhaft starke Sinnen-
menschen gewesen? Man spiirt es ja dem Markusevangelinm (das anf Petrus letztlich zu-
riickgeht) noch an, wie da ein Mensch erzihlt, der alles mit Aug und Ohr erlebt und auch er-
zdhlt. Vielleicht hat der Herr sogar absichtlich solche Menschen zu seinen Aposteln gewihlt,
die ja Augen- und Ohrenzeugen sein mufiten fiir viele Generationen. Aber schon der Auf-
erstandenc hatte in ihnen mit seinen zeitlich begrenzten Erscheinungen das Wissen wach
werden lassen, dafl er auch in seiner scheinbaren Abwesenheit anwesend war. Sie mufiten
wissen, dafl das Zeugnis ihrer Sinne nicht der letzte Beweis fir Wirklichkeit oder Unwirk-
lichkeit sein konnte. Die Auferstehung selbst hatte sie gelehrt, dafl fir ihn Unmégliches
moglich war, dafl sie sich auf seine Verheiflung, sein Wort mehr verlassen konnten und
mufiten als auf ihre Einsicht, dal es kein sicheres Wissen geben konnte als den Glauben
auf seine unbedingte Autoritdt hin. Absoluten Verlafl gibt es nur auf ihn, den Urwirklichen,
und sein Wort.

Nun waren sie erwachsen im Glauben, sollten in das Leben des Glanbens entlassen wer-
den. Und er will ihnen die letzte Unterrichtsstunde unvergefllich machen, damit ihr erlern-
tes Wissen im Gedenken an diese Stunde nie mehr vergessen werden kann. Nochmals hat er
ihnen alles Notige iiber das Reich Gottes ins Gedachtnis gerufen (3), nochmals in einem
gemeinsamen Mahl seine Verbundenheit mit ihnen bekraftigt und ihnen Weisung und Auf-
trag erneuert (4. 8). Indem er nun langsam und sie segnend ihren Blicken entschwebte (V. 9:
epeérthee besagt ein langsames, majestatisches Entschweben im Gegensatz zn apeérthee, das
anf ein plétzliches und gewaltsames hinweisen wiirde!), mufiten sie sich seiner immerwah-
renden, wenn auch unsichtbaren Gegenwart und seines bleibenden Segens sicher wissen.
Selbst die Wolke — im Alten Bund schon das Zeichen der géttlichen Gegenwart und All-
macht (vgl. Exod 14, 24) — war noch Bestitigung seiner Herrlichkeit und Herrscherlichkeit,
da sie an sein feierliches Wort vor dem Hohenpriester erinnerte: ,Von nun an werdet ihr
den Menschensohn sitzen schen zur Rechten der Macht und kommen anf den Wolken des
Himmels“ (Mt 26, 64). Petrus und Johannes mégen an die Verklirung gedacht haben, wo
aus einer lichten Wolke die Stimme des Vaters zu vernehmen gewesen war (Mt 17, 5):
»Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe, ihn sollt ihr héren!®
Sie haben ihn gehért. Und seine Worte klingen alle noch in ihnen nach. Sie waren in seine
Schule gegangen fiir die ganze fibrige Zeit ihres Erdenlebens, die ihnen jetzt noch verblieb,
und fiir alle Menschen, ,die durch ihr Wort zum Glauben kommen“ an ibn (Joh 17, 20).
Bisher hatten sie sich wie Kinder an die sichtbare Erscheinung des Herrn geklammert. Aber



Einiibung und Weisung 141

Christus hatte sie, dhnlich wie der Schépfer selbst durch seine Schopfung (vgl. Rom I, 20),
durch das Sichtbare zum Unsichtbaren fithren wollen, vom weniger Wirklichen, das sie bisher
fiir das Wirklichste gehalten hatten, zum eigentlich Wirklichen. Geht nicht ein einheitlicher
Zug durch alles Tun Gottes fiir die Menschen, durch die Werke seiner Schopfung, seiner
Weltregierung wie die der Erldsung: Die Tendenz, sich hinter Schleiern zu verbergen und
seine Werke sprechen zu lassen? Immer will er das Wort des Auferstandenen gelten lassen:
,Selig, die nicht sehen und doch glanben!“ Gott ist die Liebe und will die Liebe der Men-
schen, aber er dringt sich nicht auf, er will ihre ganz freie Liebe. Sie soll eine Tat jhres
freien Willens sein. Und gerade der Glaubensakt ist nicht nur Sache des Verstandes —
sonst wire keine Freiheit, weil dieser vom erkannten Objekt gebunden ist —, sondern auch
des Willens, der zwar klar, aber doch nicht mathematisch zwingend der erkannten Wahrheit
seine Zustimmung geben oder verweigern kann. Im Glauben bleibt der Mensch immer noch
angewiesen auf Gottes Autoritit. Der Glaube bleibt immer ein Wissen im Nichtwissen, so
viel mehr er auch weil als der Unglaube. Es bleibt ein Nichtwissen um viele Geheimnisse,
die der Vater sich selbst vorbehalten hat und offenbaren wird, wann es ihm geféllt (7). Es
ist nicht von ungefihr, daB das griechische Wort pistis (Glanbe) auch Vertrauen heifit.

Zu diesem gliubigen Vertrauen haben aber die Jinger um so mehr Grund als ihnen der
Heilige Geist gegeben werden wird. Durch thn wird der Glaube zu Kraft und Fihrung (8).

Die Himmelfahrt Jesu bedeutet fiir seine Jiinger auch die Entlassung in ihre apostolische
Tatigkeit.

Der hl. Lukas hat uns zwei Biicher hinterlassen, sein Evangelium und die Apostel-
geschichte. Es ist nicht Zufall, daff er mit dem Himmelfahrisbericht das eine schliefit und mit
dem gleichen Bericht das andere beginnt. Dabei hat der Wiederholungsbericht gegeniiber
dem ersten cinige wesentliche Erweiterungen, die so gut wie alle auf die apostolische Auf-
gabe der Jiinger hinweisen. Jesus hatte sie in die Geheimnisse des Reiches Gottes ein-
gefithrt (8), fiir das sie bestellt sind. Sie sollen mit dem Heiligen Geist getauft werden
(6) und deshalb zunichst noch die ,Verheiflung des Vaters’, das Kommen des Geistes
erwarten (V. 4). In seiner Kraft werden sie dann Zeugen fiir ihn sein in aller Welt (8).
Und klingt die Frage der Engel (11) nicht fast wie ein leiser Vorwurf: ,Was steht ihr hier
und schaut gen Himmel?“ Er wird wieder kommen und dann wird sich erfiillen, was er in
jenem Gleichnis angekiindet hat (Mt 25, 19): Er wird iiber den Einsatz ihrer Talente Rechen-
schaft haben wollen.

Bis jetzt war alle Initiative vom Herrn selbst ausgegangen, ihm hatten sie sich ganz ber-
lassen. Und es war gut so gewesen. Denn wenn immer Petrus geglaubt hatte, eingreifen za
sollen, hatte er ans menschlicher Einsicht und — Schwache heraus gehandelt (Mt 16, 22; Mk
14, 47). Fast waren sie schon zu sehr an diese seine Fiithrung gewdhnt, so dafl sie auch jetzt
noch — auf dem Weg zur Himmelfahrt — alles von ihm erwarten: ,Herr, wirst Du in dieser
Zeit (jetzt) das Reich errichten fiir Israel?“ (6). Doch jetzt sollen sie selber Hand ans Werk
legen: ,Thr werdet Kraft auf euch herabkommenden Heiligen Geistes empfangen und (dann)
mir Zeugen sein...“ (8). Gott war Mensch geworden, um fiir sein Reich den Grund zu
legen, — sie sollten weiterbauen. Er hatte das Haus errichtet und gesit, sie sollten die Ernte
einbringen {vgl. Joh 4, 85—37). Vom Kreuz aus schon konnte er auf sein Werk zuriick-
schauen: ,Es ist vollbracht®, — sie sollten auf die Linder hinausschauen und sehen, dafl
die Ernte reif ist. Der Menschensohn, Gott, der Mensch geworden war, hatte das Reich Got-
tes begriindet, die ,Gottessohne’ — so heifit Paulus die vom Heiligen Geist erfiillten Jiinger
Christi immer wieder — hatten es auszubreiten.

Sie haben ijhren Herrn recht verstanden und folgten seiner Weisung. Lukas hat recht
mit seiner Bucheinteilung. Es beginnt wirklich ein neuer Abschnitt der Heilsgeschichte. Drum
fiigte er hier nochmals die Liste der Apostel an (13). Sie bilden den Grundbestand der
jungen Kirche, der Kirche, wie sie im wesentlichen bis zur Wiederkunft des Herrn bestehen
wird: Die Schar der Apostel mit Petrus an der Spitze, um die sich bereits eine kleine Ge-
meinde (14) zu scharen beginnt. Und sie beginnen ihre apostolische Aufgabe — mit Ge-
bet (14). Die hierarchische Kirche steht. Der Leib Christi unter seinem unsichtbar gegen-
wirtigen Haupt Christus ist gefiigt und harrt nur noch seiner Beseelung; die Seele aber ist
der Heilige Geist.



142 . Eindibung und Weisung

3. Einiibung

Wer hitte nicht schon heimlich einmal die Apostel beneidet? Sie hatten es leicht, an den
Herrn zu glanben, da sie tagllch mit ihm Umgang haben konnten, mit jhm aflen, mit ihm
sprachen, anf alle Fragen seine Antwort holen konnten! Und wir vergessen oder: iibersehen
dabei, dafl all ihr trautes Zusammensein mit ihm nur Schule, Vorbereitung war fiir die
Glanbensreife, fir das ,Leben‘. Sie sind fiir uns alle in die Schule gegangen, drum werden
wir alle sofort ins Leben des Glaubens gestellt. Was bei thnen am Ende der Vorbereitungs-
zeit steht — die Sendung des Heiligen Geistes —, darf fiir uns sofort der Anfang sein — in
der Heiligen Taufe und Firmung.

Genan gesehen haben wir es nicht schwerer als die Apostel, sondern leichter. Denn wir
sind der Gefahr enthoben, die sie nur mit Hilfe Christi iiberwunden haben: der Gefahr, seine
heiligste Menschheit als das Ziel alles Glanbens nnd Liebens gelten zn lassen. Waren sie
damals nach der Brotvermehrung (vgl. Mt 14,22 f. mit Joh 6, 14 ff) dieser Gefahr nicht
schon halb erlegen, so daf sie der Herr nur noch zu retten vermachte, indem er sie mit Gewalt
von der begeisterten Volksmenge trennte? Der Menschgewordene will aber selber nichts
anderes als Mittel zum einen Ziele sein: uns alle zur Anbetung des Vaters (durch den Sohn
im Heiligen Geiste) zu fithren, zur Anbetung ,in Geist und Wahrheit* (Joh 4, 24). Er will
nicht unser Ziel, sondern unser ,Weg" sein (Joh 14, 6).

Der Glanbende weifl: Der Herr ist beim Vater, hingegangen, uns ,einen Ort zu bereiten®
(Joh 14, 2). Wihrend wir Getaufte und Gefirmte alle mit den Aposteln gesandt sind, in der
Kraft des Heiligen Geistes fiir ihn Zeungnis abzulegen nnd in Fortsetzung seiner Sendung
— ,wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch” (Joh 20,21) — die Welt (in uns und
in den andern) heimholen helfen, bereitet er den ,Ort’.

»Nur in Gedanken«

Wir alle kennen die Redensart, die wir gleichsam zur Entschuldigung vorbringen, vor dem
eigenen Gewissen oder auch in der heiligen Beichte: ,es sei nur in Gedanken gewesen®. Die
»eigentliche“ Siinde, so will man sagen, sei nicht vorgekommen. Dabei setzt das Bewufitsein,
daB audh die Gedanken dem Gericht Gottes unterstehen, schon eine innere Wachheit und
eine Gewissensunterscheidung vorauns, die der Durchschnittschrist nicht besitzt. Dieser spurt
allenfalls dumpf, daf da in seinem Inneren etwas nicht in Ordnung ist, aber er fiihlt darum
noch nicht die Verpfliditung, sich fiir etwas Unsichtbares und Unbetastbares, das keine Wirk-
lichkeit zn haben scheint, ausdriicklich vor seinem Gewissen oder vor dem Priester anzu-
klagen, etwa wegen selbstsiichtiger oder liebloser Gedanken. Fir ihn gilt nur die Tat. Aber
auch von dieser allzugroben Vereinfachung einmal abgesehen, konnte man sich fragen: hat
nicht der Vorrang der Tat vor dem, was im Innern des Menschen verbleibt, in.der Heiligen
Schrift seine deutliche Stiitze? Hat nicht Christus selbst gesagt: An ihren Friichten sollt ihr
sie erkennen®? (Mt 7, 20) Und sagt nicht anch Ignatius von Loyola in seiner ,Betrachtung
zur Erlangung der Liebe®, dafl diese nicht so sehr in Worten (d. h. in der Beteuerune von
Gefiihlen) als in Taten bestehe? Aber das hiefle Sophistik treiben. Die eigentliche Quelle des
Guten wie des Bosen ist das menschliche Herz (Gn 6, 5; 8, 21). ,Denn aus dem Herzen kom-
men bése Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falsches Zeugnis, Gottesliste-
rung. Das macht den Menschen nnrein“ (Mt 15, 20). Die ganze Bergpredigt, ebenso die Aus-
einandersetzang Christi mit der pharisiischen Frommigkeit gipfelt darin, daf die neue
Botschaft in erster Linie eine Sache des Herzens, der inneren Gesinnunng, des Geistes sei (was
nichts iiber die Notwendigkeit des Sichtbaren, des Institutionellen und der Tat besagt, da
die innere Gesinnung fiir nns Menschen in irgendeiner Form in der Sichtbarkeit und Greif-
barkeit dieses Lebens zom Ausdruck kommen mufl). Daher die Grundpflicht des Christen,
sein Herz zu reinigen, Gesinnungen zu pflegen, den Sinn fir das Geistige (fiir das Wirken
des Heiligen Geistes in der Seele) zu wecken und einzniiben.

Das kann zunichst einmal im Hinblick auf sittliche und christliche Grundhaltungen ge-





