142 . Eindibung und Weisung

3. Einiibung

Wer hitte nicht schon heimlich einmal die Apostel beneidet? Sie hatten es leicht, an den
Herrn zu glanben, da sie tagllch mit ihm Umgang haben konnten, mit jhm aflen, mit ihm
sprachen, anf alle Fragen seine Antwort holen konnten! Und wir vergessen oder: iibersehen
dabei, dafl all ihr trautes Zusammensein mit ihm nur Schule, Vorbereitung war fiir die
Glanbensreife, fir das ,Leben‘. Sie sind fiir uns alle in die Schule gegangen, drum werden
wir alle sofort ins Leben des Glaubens gestellt. Was bei thnen am Ende der Vorbereitungs-
zeit steht — die Sendung des Heiligen Geistes —, darf fiir uns sofort der Anfang sein — in
der Heiligen Taufe und Firmung.

Genan gesehen haben wir es nicht schwerer als die Apostel, sondern leichter. Denn wir
sind der Gefahr enthoben, die sie nur mit Hilfe Christi iiberwunden haben: der Gefahr, seine
heiligste Menschheit als das Ziel alles Glanbens nnd Liebens gelten zn lassen. Waren sie
damals nach der Brotvermehrung (vgl. Mt 14,22 f. mit Joh 6, 14 ff) dieser Gefahr nicht
schon halb erlegen, so daf sie der Herr nur noch zu retten vermachte, indem er sie mit Gewalt
von der begeisterten Volksmenge trennte? Der Menschgewordene will aber selber nichts
anderes als Mittel zum einen Ziele sein: uns alle zur Anbetung des Vaters (durch den Sohn
im Heiligen Geiste) zu fithren, zur Anbetung ,in Geist und Wahrheit* (Joh 4, 24). Er will
nicht unser Ziel, sondern unser ,Weg" sein (Joh 14, 6).

Der Glanbende weifl: Der Herr ist beim Vater, hingegangen, uns ,einen Ort zu bereiten®
(Joh 14, 2). Wihrend wir Getaufte und Gefirmte alle mit den Aposteln gesandt sind, in der
Kraft des Heiligen Geistes fiir ihn Zeungnis abzulegen nnd in Fortsetzung seiner Sendung
— ,wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch” (Joh 20,21) — die Welt (in uns und
in den andern) heimholen helfen, bereitet er den ,Ort’.

»Nur in Gedanken«

Wir alle kennen die Redensart, die wir gleichsam zur Entschuldigung vorbringen, vor dem
eigenen Gewissen oder auch in der heiligen Beichte: ,es sei nur in Gedanken gewesen®. Die
»eigentliche“ Siinde, so will man sagen, sei nicht vorgekommen. Dabei setzt das Bewufitsein,
daB audh die Gedanken dem Gericht Gottes unterstehen, schon eine innere Wachheit und
eine Gewissensunterscheidung vorauns, die der Durchschnittschrist nicht besitzt. Dieser spurt
allenfalls dumpf, daf da in seinem Inneren etwas nicht in Ordnung ist, aber er fiihlt darum
noch nicht die Verpfliditung, sich fiir etwas Unsichtbares und Unbetastbares, das keine Wirk-
lichkeit zn haben scheint, ausdriicklich vor seinem Gewissen oder vor dem Priester anzu-
klagen, etwa wegen selbstsiichtiger oder liebloser Gedanken. Fir ihn gilt nur die Tat. Aber
auch von dieser allzugroben Vereinfachung einmal abgesehen, konnte man sich fragen: hat
nicht der Vorrang der Tat vor dem, was im Innern des Menschen verbleibt, in.der Heiligen
Schrift seine deutliche Stiitze? Hat nicht Christus selbst gesagt: An ihren Friichten sollt ihr
sie erkennen®? (Mt 7, 20) Und sagt nicht anch Ignatius von Loyola in seiner ,Betrachtung
zur Erlangung der Liebe®, dafl diese nicht so sehr in Worten (d. h. in der Beteuerune von
Gefiihlen) als in Taten bestehe? Aber das hiefle Sophistik treiben. Die eigentliche Quelle des
Guten wie des Bosen ist das menschliche Herz (Gn 6, 5; 8, 21). ,Denn aus dem Herzen kom-
men bése Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falsches Zeugnis, Gottesliste-
rung. Das macht den Menschen nnrein“ (Mt 15, 20). Die ganze Bergpredigt, ebenso die Aus-
einandersetzang Christi mit der pharisiischen Frommigkeit gipfelt darin, daf die neue
Botschaft in erster Linie eine Sache des Herzens, der inneren Gesinnunng, des Geistes sei (was
nichts iiber die Notwendigkeit des Sichtbaren, des Institutionellen und der Tat besagt, da
die innere Gesinnung fiir nns Menschen in irgendeiner Form in der Sichtbarkeit und Greif-
barkeit dieses Lebens zom Ausdruck kommen mufl). Daher die Grundpflicht des Christen,
sein Herz zu reinigen, Gesinnungen zu pflegen, den Sinn fir das Geistige (fiir das Wirken
des Heiligen Geistes in der Seele) zu wecken und einzniiben.

Das kann zunichst einmal im Hinblick auf sittliche und christliche Grundhaltungen ge-



Einiibung und Weisung 143

schehen. Man kann z. B. in sich den Sinn und das Gespiir fiir Keuschheit bilden und ent-
falten: man sieht seine Seele klar und durchleuchtet, man hért keusche Melodien, man erlebt
sich in der Nihe von etwas ganz Reinem, Heiligem, man steht ehrfirchtig vor dem reinen
Gott oder vor reinen Menschen. Oder man iibt die Wahrhaftigkeit ein: die Seele ist durch-
schaubar bis anf den Grund, Aufleres und Inneres stimmen miteinander iiberein, man sieht
sich einen geraden Weg gehen oder fiir die Wahrheit Zeugnis ablegen. Umgekehrt kann
man auch durch Ubung der inneren Verderbnis innewerden, die eine Liige, eine Selbstsucht,
cine Ungeduld, eine unlavtere Begehrlichkeit, eine Lieblosigkeit oder Hartherzigkeit in der
Seele anrichtet.

Am intensivsten und eigentlichsten wird das Geistige gepflegt und entwickelt im lebendi-
gen Vollzug der personalen Beziehungen zu Gott und zu anderen Menschen. Sich dem un-
sichtbaren Gott gegeniiberzustellen, der doch das wirklichste von allen Wesen ist, jhn an-
zuschauen, ihm zo huldigen, vor ihm zu zittern, ihm seine Not zu klagen oder sein Herz zu
schenken, bedeutet zugleich, dal man das Gewicht und die Qualitit des geistigen Seins zu
spiren bekommt. Gott schaut auf unsere Gesinnung, er kennt unser Herz, und nichts ist vor
ihm verborgen. Vor seinen Augen wird alles, was unsere Seele erfiillt und bewegt, sichtbar
und greifbar. Vor seinem Angesicht lernen wir mit inneren Augen zu sehen, mit inneren
Ohren zu horen, mit den inneren Sinnen zu betasten, zn schmecken und zu riechen. Damit
bekommen wir zugleich auch ein intensives Gespiir fiir die Wurzeln und Quellgriinde, fir
das innere Wesen und die Qualititen von Gut und Bése.

Auch im Verhéltnis zum Nachsten kann man das Geistige — oder besser: den personalen
Geist pflegen. Wenn wir an Abwesende denken, die wir lieb haben, so versetzen wir uns in
ihre Gegenwart. Wir denken an sie und sprechen mit ihnen und werden auf einmal inne,
daf wir auf diese Weise viel enger miteinander verbunden sind, als wiren wir rdumlich
beieinander. Wenn der andere mir vertraut, mir nahesteht, mir sein Herz einmal eréffnet
hat und es weiter offenhilt, so dafl ich im Herzen des anderen aus- und eingehen kann,
dann hat er mir zugleich die beseligende, aber auch erschreckende Maoglichkeit gegeben, ihm
aus der Ferne Gutes und Béses zn tun. Wenn ich schlecht iiber ihn denke, unlauter, begehr-
lich, selbstsiichtig, dann schade ich ihm wirklich. Was ich da denke und begehre, bleibt nicht
nur in Gedanken, sondérn wandert zum andern hiniiber, beriihrt gleichsam seine Seele und
dringt in sie ein. Denn auch der leibgebundene Geist ist in seinem Wirken nicht restlos an
den Leib, an das Materielle, an den Raum als Vehikel gebunden, sondern vermag auch un-
mittelbar zu wirken, in dem Mafle der andere thm Eintritt in seine Seele gestattet. So wie
Engel und Teufel nur dann unmittelbar in eine Seele eintreten kénnen, wenn diese sich
ihnen er6ffnet.hat, so auch jeder von uns in die Seele seines Nichsten, wenn dieser thm
freiwillig Einlaf gewdhrt. Damit haben wir die Moglichkeit — und wie oft ist das unter
Menschen der Fall —, dem anderen sehr zu schaden, aber auch unendlich viel Gutes zu tun,
ohne dafl dieser es zunichst bewufit wahrnihme. Den christlichen Geist pflegen, hiefle also
in Hinsicht anf diese Moglichkeit, sich oft und oft vorstellen, was unsere Gedanken, Wiinsche
und Begierden im anderen anrichten konnen, was aber auch unsere Selbstlosigkeit, Reinheit,
Geduld, Giite und Barmherzigkeit im anderen vermag.

Wer das ernsthaft eingeiibt und Erfahrung darin genommen hat, der wird nie mehr in
Gefahr kommen, die Gedanken des Herzens fiir geringfiigig zu erachten und sich mit der
Entschuldigung herauszureden, ,es bleibe ja nur bei Gedanken®. Nicht nur nach unseren
Werken werden wir gerichtet, sondern noch mehr nach den Gedanken unseres Herzens.
Gerade das Verborgene wird Gott ans Licht bringen (Prd 12, 14), der ja nach einem hau-
figen Bild der Schrift die Herzen und die Nieren der Menschen, d. h. ihr Innerstes, prift
Ps 7,10; 25,2; Jer 11,20; 17,10; 20, 12; Weish. 1,6; Offb 2,23). Insbesondere von den
guten Gedanken sagt Christus: ,Dein Vater, der ins Verborgene siecht, wird es dir vergel-
ten (Mt 6, 4. 18). Miifiten wir darum nicht ein immer stirkeres Gespiir fiir die Wirklichkeit
und Macht der Welt des personalen Geistes bekommen? Das Alte Testament hat uns iiber
die Gedanken des Herzens ein Wort iiberliefert, das tief iiberdacht und eingeiibt zn werden
verdiente: ,Wie tiefes Wasser ist der Gedanke im Herzen eines Menschen, doch ein kluger
Mann weifi ihn herauszuschépfen® (Spr 20, 5). F. W.

'





