LI TEZRATU

R B ERTIUGCHT

»Christliche Bildmeditation«

1. Unter obigem Titel hat Alfons Rosen-
berg eine Studie verdffentlicht!, die wegen
ihrer Wichtigkeit eine eingehende Behand-
Iung und Stellungnahme erfordert. Thr Ge-
genstand ist in den letzten Jahren im reli-
giosen Schrifttum beider christlichen Konfes-
sionen immer stirker in den Vordergrund
getreten® und gilt heute als eines der wich-
tigsten Anliegen der Seelsorge und des per-
sonlichen religidsen und christlichen Lebens?.
Geht es doch um die entscheidende Frage,
wie es uns bei der Unruhe und Zerrissenheit
der modernen Welt, bei der Aufspaltung
und einseitigen Intellektualisierung unseres
BewuBtseins noch gelingen kann, die Wahr-
heiten und Geheimnisse des Glaubens so in
uns aufzunehmen, dafl wir von ihnen in der
leib-seelischen Ganzheit unseres Wesens be-
rithrt und geprigt werden. Zunidhst ein kur-
zer Uberblick iiber den Inhalt des Buches:
Ausgehend von der auffilligen Hinneigung
des Westens zu den Lehren und Meditations-
methoden 8stlicher Religionen und der Sehn-
sucht des heutigen Menschen nach leib-see-
lischer Heilheit, warnt Rosenberg vor einer
unerleuchteten Ubernahme 6stlicher Lebens-
weisheit und -praxis, die in ihrer Faszination
eine nicht unerhebliche Gefahr fiir die Struk-
tur des abendlidndischen Denkens darstellten,
und fordert die Wiedererweckung der reichen,
aber verschiitteten Meditationsmethoden der
abendlandischen Christenheit. — Es folgt
dann eine genaue Abgrenzung der Begriffe.
Meditation ist nach ihm einerseits kein Ge-
bet, will dieses vielmehr vorbereiten und
ergidnzen, anderseits aber aunch kein blofles

1 Die dristliche Bildmeditation®, Otto-
Wilhelm-Barth-Verlag GmbH., Miinchen-
Planegg 1955, 302 S., 16,80 DM.

2 C. Happich, Anleitung zur Meditation,
Darmstadt 1938; K. B. Ritter, Uber die Me-
ditation als Mittel der Menschenbildung,
Johannes-Stauda-Verlag, Kassel (1947); Joh.
B. Lotz, Meditation. Der Weg nach innen,
Josef-Knecht-Verlag, Frankfurt a. M. (1954);
Fr. Melzer, Meditation. Eine Lebenshilfe,
Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart 1954.

3 Vgl. in dieser Nummer: E. v. Severus
0.S.B, Das Wesen der Meditation und der
Mensch der Gegenwart.

Bedenken eines Bildes oder einer Erkenntnis,
sondern ein Hineinholen eines geistigen
Gehaltes in die Tiefenschichten der Seele,
ein Aufspiiren des bildertrichtigen Seelen-
grundes, eine Integrierung und Vermah-
lung von Geist und Leib im mittleren Bereich
des Menschen, dem Seelischen. Meditation
ist anhaltende Ubung der sinnenhaften und
geistigen Krifte des Menschen, die ihren
Gegenstand so lange umkreisen; anschauen,
betasten, schmecken, aufsaugen, bis der ganze
Mensch von ihm erfillt, geformt, durch-
triankt, ja mit ihm eins geworden ist. In die-
sem Sinne grenzt der Verfasser die Medita-
tion sowohl gegen die Betrachtung wie anch
gegen die Kontemplation ab. Betrachtung
ist ,eine mehr gedankliche und intellektuelle
Weise, eines Wortes, eines Vorgangs, einer
Perikope aus der Heiligen Schrift oder einer
Vorstellung inne zu werden® (13), Kontem-
plation ist ,die héchste Stufe der mystischen
Versenkung® (ebd.), ,die einfachste Schau
der gottlichen Wahrheit — und schliefilich
die immerwahrende Schau Gottes, das Ruhen
in Gott* (14). Die Meditation nimmt ,eine
Mittelstellung ein zwischen der mehr willens-
mifligen, intellektuellen Betrachtung und
der mystischen Kontemplation“ (ebd.).
Urspriinglich, d. h. vor der einseitigen In-
tellektualisierung und Moralisierung des
Christentums in der Neuzeit, wurde die Me-
ditation nach dem Verfasser nicht so sehr
vom Hoéren her bestimmt, sondern vom Se-
hen, war also Bildmeditation, wobei Bild
nicht in erster Linie als Abbild, sondern als
Urbild verstanden wird. Meditieren in die-
sem Sinne bedeutet demnach bilden, ein
Heransbilden der Urbilder des menschli-
chen Geistes, die vom Schopfergott in die
Seele hineingelegt sind, ein Nachbilden der-
selben, um sie wieder in tieferer und bewufi-
terer Weise der Seele einzubilden. Das ist
ein geheimnisvoller, ja numinoser Vorgang:
der Geist wird im Bild sichtbar und faflbar
und entfaltet dadurch erst seine ganze Macht.
Das Bild wirkt wie ein opus operatum (108),
je mehr die Seele sich ihm aussetzt und iiber-
1a8t; es verdndert die Struktur der Seele
und des Geistes (11) und wandelt den gan-



Literaturbericht

zen Menschen bis in den Leib hinein um.
Meditation wird damit zu einem der wichtig-
sten Mittel der Menschenbildung, ,ja (ist)
ganz eigentlich ein Weg zur Menschwerdung“
(18). Fir den durch die Erbsiinde verwun-
deten und zerrissenen Menschen bedeutet
sie einen Weg zur Heilung, zur Uberwin-
dung der Spaltung zwischen Wabrheit und
Leben und des darauns folgenden inneren
Chaos. Christlich wird die Meditation da-
durch, dafl die Urbilder mit dem geistigen
und religiosen Gehalt der christlichen Of-
fenbarung erfiillt werden.

Nicht alle Bilder der christlichen Uberlie-
ferung eignen sich fiir die Bildmeditation. Ro-
senberg unterscheidet genauer das Kultbild,
das Mysterienbild, das Heilsgeschichte erzih-
lende Bild, das Andachtsbild und das Medi-
tationsbild. Die beiden ersteren wenden sich
hauptsichlich an die Gesamtheit der zum
Gottesdienst versammelten gliubigen Ge-
meinde (z. B. der Pantokrator, der Gute
Hirt); sie haben darum an hervorragender
Stelle im Kultraum ihren Platz. Das erzdh-
lende Bild will die einzelnen Heilsgeheim-
nisse dem Herzen einprigen, wahrend das
Andachtsbild der andichtigen Erhebung des
Gemiites dient und darum einen privaten,
subjektiven Charakter hat. Von all diesen
Bildern unterscheidet sich das Meditations-
bild dadurch, dafl es ,nicht in erster Linie
nach seinenkiinstlerischen Werten und Form-
qualititen beurteilt” wird, sondern méglichst
transparent fiir den in ihm verborgenen
geistigen Gehalt ist (29). Es ist darum —
abhold einer realistischen Darstellung —
meist streng stilisiert, weist oft geometrische
Formen auf, hebt den Zeichencharakter her-
vor, bedient sich des Symbols und der Alle-
gorie. Seine Grundform ist das ,Mandala“
(C. G. Jung), eine Verbindung von Kreis und
Quadrat, in verschiedenster Form und Zu-
sammenstellung. Viel angewandte Medita-
tionsbilder sind ferner das Kreuz, das Herz,
das Labyrinth. Mittelalter und Barockzeit
haben die ausgeprigtesten Bilder solcher
Art hervorgebradit und gepflegt. Seitdem
sind sie verfallen. Der neuzeitliche Mensch
hat immer stirker den Sinn fiir das Symbol
verloren. Die Bildmeditation ist darum fast
in Vergessenheit geraten. Rosenberg mdchte
sie nun wieder zu neuem Leben erwedken,
und zwar in einer dem westlichen Men-
schen angepafiten Weise. Er greift darum auf
die mittelalterliche und barockzeitliche christ-

145

liche Uberlieferung zurick, nicht systema-
tisch, sondern, dem Zweck des Buches ent-
sprechend, méglichst eindrucksvolle Beispiele
herausholend, mit Bildern belegend und sie
kommentierend. Den Beginn machen die ver-
schiedenen Formen des Kreuzbildes: das
Radkreuz, das Kreuz im Baum, das Kreuz als
Weltenbaum, das Kreuz in der Trinitit, das
Kreuzmandala. Es folgt die Meditation des
Herzens: das verwundete Herz, die Weis-
beit des Herzens, die Meditation des Na-
mens, die Herzensbliite. Einen grofien Teil
des Buches nimmt die beriihmte Radmedi-
tation des heiligen Klaus von Flie ein,
dessen Meditationstafel in ihren verschie-
denen Bildschichten erkldrt wird. Den Schlufl
des Werkes bilden die Meditationsbilder
der protestantischen ,Mystiker® Valentin
Weigel und Jakob Bohme, sowie die Me-
ditation des Labyrinths in der ¢thristlichen
Uberlieferung.

2. Mit seiner Studie weist der Verfasser
zweifelsohne auf ein Anliegen und eine
Not hin, auf die unbedingt anfmerksam ge-
macht werden muf}, und die nicht nur eine
ernste Uberlegung erfordern, sondern nach
der perstnlichen Bemiihung, nach der Ein-
dibung des einzelnen rufen. Gerade die Leh-
rer des geistlichen Lebens: Novizenmeister,
Exerzitiengeber, Spiritudle, Beichtviter und
Seelsorger iberhaupt mifiten bei der Einfith-
rung in das betrachtende Gebet, beim Vor-
legen von ,Betrachtungspunkten’, bei der See-
lenfithrung und Beratung nicht nur die
christliche Uberlieferung der Bildmeditation
sowie die ibr heute begegnenden Schwie-
rigkeiten kennen, sondern auch selbst einige
Erfahrung darin haben. Dal dies wirklich
heute der Fall wire, wird man wohl schwer-
lich behaupten konnen. Im Gegenteil, der
Wille und das Bemiihen, aus festgefahre-
nen Geleisen heravszukommen und einen
weithin verlorengegangenen Bereich wie-
derzuerobern, sind in katholischen Kreisen
nicht sehr grofl. Dafiir Gberldfit man um so
eifriger die Bildmeditation der Tiefenpsy-
chologie, der Anthroposophie und Theoso-
phie.

Rosenbergs Buch kénnte hier manche An-
regung geben, zumal es kein Lehrbuch sein
will, sondern eine auf die Praxis gerichtete
erste Einiibung und Anleitung. Man findet
in ihm vorziigliche Analysen #iber den psy-
chologischen Vorgang des Meditierens, iber
die verschiedenen Bildschichten und die Bild-



146 Literaturbericht

wirkung auf Seele und Leib. Man erfahrt,
in welchem Zusammenhang die Urbilder,
Natursymbole und Allegorien mit dem
christlichen Offenbarungsgehalt  gebracht
werden kénnen und gebracht worden sind.
Eine reiche (oft allerdings auch wunder-
liche} Welt tut sich hier auf. Wer sich dar-
um in der Materie nicht auskennt, dem wird
hier Neuland erschlossen, und zwar von
einem, den man als einen wirklichen Sach-
kenner auf dem Gebiet der Geschichte und
der Praxis der Bildmeditation bezeichnen
kann.

Wegen der Wichtigkeit des Gegenstandes
méchten wir aber doch auch einige nicht un-
erhebliche Bedenken anmelden, die das Buch
beim Studivm auslést. Es war zwar um der
Klarheit der Sache willén gut und wohl auch
notwendig, zundchst einmal die Bildmedi-
tation im engsten Sinne ihres Begriffes her-
auszulosen und gegen verwandte Begriffe
abzuheben, aber es hitte mehr betont werden
milssen, daf in der christlichen Tradition
Betrachtung, Meditation, Kontemplation und
Gebet ineinander iibergehen und ein Ganzes
bildent. Der Verfasser leugnet das zwar
nicht (vgl. S. 13), aber in seinem Gesamt-
tenor legt das Buch doch die Ubung der Me-
ditation im exklusiven Sinne nahe. Als Bei-
spiele fiir eine Bildmeditation werden mit
Vorzug visionir begabte Menschen ausge-
wihlt, die durch ihre Veranlagung, durch
den Drang ihrer Natur ganz von selbst zur
meditativen Versenkung gefilhrt wurden.
Deren (parapsychologische) Erfahrungen und
Erlebnisse nachahmen zu wollen, wire fiir
den Durchschnittsmenschen duflerst irrefiih-
rend und gefihrlich. Dazu kommt noch, dafl
unter den angefiihrten Visiondren nicht alle
rechtglasbig waren und sich im Rahmen der
Offenbarungswahrheiten hielten. Es gehort
schon viel Unterscheidungsgabe dazun, bei
Valentin Weigel oder Jakob Béhme Brauch-
bares und Wahres fiir die christliche Bild-
meditation herauszufinden.

In dieser einseitigen Hervorhebung des
visiondren Erlebnisses kommen nun einige
Tendenzen des Verfassers zum Vorschein,
die wir fiir die Praxis der christlichen Medi-
tation nicht geférdert wissen mochten. Schon
die so stark betonte (natiirliche) Heil-wer-
dung des Menschen, die Uberwindung seiner

4 Vgl. F. Wulf S.]., Das innere Gebet nnd
die Betrachtung, in dieser Ztschr. 25 (1952)
385.

inneren Zwiespiltigkeiten und Disharmo-
nien, die Befriedigung des Chaos der Tie-
fenseele als sicher auch vorhandenes und be-
rechtigtes Ziel der Meditation scheint uns
der neutestamentlichen Offenbarung und der
christlichen Uberlieferung nicht gerecht zu
werden. Was frither in dieser Zeitschrift
schon zu den Biichern von K. B. Ritter (Uber
die Meditation als Mittel der Menschenbil-
dung)® und F. Melzer (Meditation. Eine
Lebenshilfe)® gesagt wurde, dafl sie den Ge-
danken der Menschenbildung und Lebens-
hilfe zu sehr in den Vordergrund stellten
und dadurch das Gebet und iiberhaupt den
personalen Bezug zu Christus, zum dreifal-
tigen Gott zu kurz kommen lieen, gilt auch
hier, ganz abgesehen davon, dafl die psy-
chologisch erfahrbare innere Unordnung der
Seele keineswegs einfach mit der Siindhaf-
tigkeit des Menschen und seiner religiésen
Heil-losigkeit identifiziert werden darf, wie
es der Verfasser nahelegt (282 f.). (Der un-
statthafte Ubergang von Psychischen zum
Metaphysisch-Theologischen, den man C. G.
Jung zum Vorwurf madht, ist auch bei Ro-
senberg 6fter anzutreffen.)

Die Gefahr der Verwischung der Grenzen
ist auch sonst zu beobachten. Obwohl Rosen-
berg sich streng an den Offenbarungsglau-
ben halten will, kommt bei ihm die Uber-
natiirlichkeit der Erlsung, das Geheimnis
der Gnade, das iibernatirliche Ziel des Men-
schen nicht recht zur Geltung. Gewifl begeg-
nen wir Gott und Seinem Sohn in dieser
Welt und ihren Ordnungen (mit Recht lehnt
Rosenberg eine Frommigkeit der reinen In-
nerlichkeit ab), aber zugleich ruft uns der
Gott der Gnade avs dieser Welt und iber
sie hinaus. Gott ist mitten in der Welt und
in allen geschaffenen Dingen, aber nicht die
» Weltmitte“ (185), sondern thronend tber
allen Himmeln. Die Heilsgeheimnisse des
Lebens Christi (insbesondere das Geheimnis
seiner Passion) sind nicht die gott-mensch-
lichen Entsprechungen und Erfiéllungen
menschlicher oder kosmischer Vorgénge und
Notwendigkeiten. Die Passion des Herrn
hat zwar auch etwas mit dem natiirlichen
Gesetz des ,Stirb und werde® zu tun, aber

5 F. Wulf S.J,, Vom Wesen und der Ein-
ibung des Gebetes, in dieser Ztschr. 21
(1948) 238 ff.

¢ G. Trapp S.]., Meditation zwischen Le-
benshilfe und Gebet, in dieser Ztschr. 27
(1954) 430 ff.



Buchbesprechungen 147

ihre eigentliche Mitte liegt ganz woanders,
ndmlich im Herzen jenes Gottes, der frei-
willig und aus Liebe zu uns Siindern seinen
Sohn fiir uns in den Tod gab. Es ist darum
sehr irrefithrend, hier von einem ,Weltge-
setz zu sprechen, das an der Passion des
Herrn abgelesen werden kénne (281). Es ist
darum nicht zufillig, daf Rosenberg nicht
geniigend den Unterschied zwischen der
ibernatiirlichen Offenbarungsreligion und
einer kosmischen Frommigkeit, zwischen
christlicher Mystik und Naturmystik im
Sinne eines Jakob Béhme deutlich macht.
Selbst die Radmeditation des hl. Klaus von
Flie im literarischen Sinne ist keine eigent-
liche Mystik. Rosenberg riickt christliche
Mystik und meditative Versenkung mit Un-
recht so nah zusammen. Daher manche Fehl-

urteile. Es ist geradezu grotesk zu behaup-
ten, B6hme stehe in seiner seelischen Grund-
haltung den groflen Mystikern des Mittel-
alters nahe (246).

So Wertvolles das Buch darum auch ent-
hilt, so kann man es doch nur bedingt emp-
fehlen. Wohl deckt es einen verschiitteten
Bereich der christlichen Frommigkeit wieder
auf, aber es unterscheidet zu wenig und fiihrt
in eine Richtung, die nicht in allem einer
gesunden Frommigkeit dient’.

Friedrich Whulf S].

7 Im gleichen Verlag erschienen von Ro-
senberg die Biicher: Joachim v. Fiore ,Das
Reich des Heiligen Geistes“ u. , Weisheit des
Talmuds“. Mystische Texte u. Traumdeu-
tungslehre.

B UCH BES STPRETU CHU UNGEN

Christus

Galot, Jean, S.]., Le Coeur du
Christ (Sammlung: Museum Lessia-
num, seclion ascétique et mystique Nv.
47). Paris, Desclée de Brouwer 1953, 264
S., Jrs. belg. 78,00.

Es ist oft iiberraschend fruchtreich, die HL.
Schrift unter bestimmten Stichworten durch-
zuarbeiten. Bisweilen tun sich dabei Bezie-
hungen und Zusammenhinge auf, die man
frither nicht beachtet hat, weil sie in der zu
starken Gewdéhnung an den vorliegenden

Stoff nicht auffielen.

P. Galot hatte sich zar Aufgabe gestellt,
anhand der Evangelien die Gedanken und
Gefiihle zu durchforschen, die das Herz des
Gottmenschen bewegten. Er arbeitet vor al-
lem drei Gesichtspunkte heraus: Die FEin-
stellung Jesu zu seinem himmlischen Vater,
zu seiner irdischen Mutter und zu uns Men-
schen. Am umfangreichsten ist der letzte
Punkt, weil Jesus hier sehr eingehend be-
trachtet wird als der Gute Hirt, der gute
Meister, der Freund, der Erldser und der
Streiter. Hinzu kommen Erwigungen iber
das Herz, das sanftmiitig, demitig nnd hin-
geopfert ist. Eine Fille von Texten ist hier
zusammengetragen und mit einer erstaunli-
chen Leichtigkett verwertet und ausgewertet.
Das tritt vielleicht am deutlichsten in dem
Kapitel iiber das Verhiltnis Jesu zu seiner
Mutter hervor.

Bei Studien, in denen noch letzte Fein-
heiten aus der Schrift herausgeholt werden
sollen, bleibt es nicht aus, dafl der schrift-

kundige Leser dem Verf. nicht bei allen
Ableitungen zustimmt. So ist es auch hier.
Indessen wird man auch dann zugeben miis-
sen, dafl es wenigstens so gewesen sein kinn-
te, wenn auch ein zwingend schliissiger Be-
weis nicht erbracht werden kann.

Das Budh ist mit einer solchen Sachkennt-
nis und Warme geschrieben, dafl es uns das
Herz des Herrn sehr nahe bringt. Sehr
wohltuend wirkt dabei, dafl alles Siiflliche
vermieden ist und man Schritt fiir Schritt
den Eindruck behilt, auf dem soliden Boden
der Hl. Schrift zu stehen.

Ad. Rodewyk §. J.

Goudge, Elisabeth, Der Mann aus
Nazareth. Ubers. von Hans Grofi-
rieder. Einsiedeln, Ziirich, Kéoln, Benzi-
ger 1954.276 S., Ln. DM 14,80.

In zwolf Kapiteln wird hier das Leben Je-
su erzdhlt. Es ist eine sehr gestraffte Dar-
stellung, die einen raschen und guten Uber-
blick iiber die Tatsachen vermittelt. Die Verf.
weil} sehr viele Einzelheiten aus dem Gebiete
der biblischen Hilfswissenschaften und ver-
steht es meisteghaft, sie zu verwerten, ohne
mit ihrem Wisken aufdringlich zu werden
oder dem Leserfpeschwerlich zu fallen. Die
psychologischen Reflexionen, die iiberall ein-
gestreut sind, fast wie in einem Roman, er-
offnen oft iiberraschende Charakterperspek-
tiven. Das Ganze verrit einen grofiziigizen
Geist und vermittelt ein tief und personlich
empfundenes Heilandsbild. Der Fachexeget





