
LITERATUR    BERICHT 

»Christliche Bildmeditation« 

1. Unter obigem Titel hat Alfons Rosen- 
berg eine Studie veröffentlicht1, die wegen 
ihrer Wichtigkeit eine eingehende Behand- 
lung und Stellungnahme erfordert. Ihr Ge- 
genstand ist in den letzten Jahren im reli- 
giösen Schrifttum beider christlichen Konfes- 
sionen immer stärker in den Vordergrund 
getreten2 und gilt heute als eines der wich- 
tigsten Anliegen der Seelsorge und des per- 
sönlichen religiösen und christlichen Lebens3. 
Geht es doch um die entscheidende Frage, 
wie es uns bei der Unruhe und Zerrissenheit 
der modernen Welt, bei der Aufspaltung 
und einseitigen Intellektualisierung unseres 
Bewußtseins noch gelingen kann, die Wahr- 
heiten und Geheimnisse des Glaubens so in 
uns aufzunehmen, daß wir von ihnen in der 
leib-seelischen Ganzheit unseres Wesens be- 
rührt und geprägt werden. Zunächst ein kur- 
zer Oberblick über den Inhalt des Buches: 
Ausgehend von der auffälligen Hinneigung 
des Westens zu den Lehren und Meditations- 
methoden östlicher Religionen und der Sehn- 
sucht des heutigen Menschen nach leib-see- 
lischer Heilheit, warnt Rosenberg vor einer 
unerleuchteten Übernahme östlicher Lebens- 
weisheit und -praxis, die in ihrer Faszination 
eine nicht unerhebliche Gefahr für die Struk- 
tur des abendländischen Denkens darstellten, 
und fordert die Wiedererweckung der reichen, 
aber verschütteten Meditationsmethoden der 
abendländischen Christenheit. • Es folgt 
dann eine genaue Abgrenzung der Begriffe. 
Meditation ist nach ihm einerseits kein Ge- 
bet, will dieses vielmehr vorbereiten und 
ergänzen, anderseits aber auch kein bloßes 

1 •Die christliche Bildmeditation", Otto- 
Wilhelm-Barth-Verlag GmbH., München- 
Planegg 1955, 302 S., 16,80 DM. 

2 C. Happich, Anleitung zur Meditation, 
Darmstadt 1938; K. B. Ritter, Ober die Me- 
ditation als Mittel der Menschenbildung, 
Johannes-Stauda-Verlag, Kassel (1947); Joh. 
B. Lotz, Meditation. Der Weg nach innen, 
Josef-Knecht-Verlag, Frankfurt a. M. (1954); 
Fr. Melzer, Meditation. Eine Lebenshilfe, 
Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart  1954. 

3 Vgl. in dieser Nummer: E. v. Severus 
O.S.B , Das Wesen der Meditation und der 
Mensch der Gegenwart. 

Bedenken eines Bildes oder einer Erkenntnis, 
sondern ein Hineinholen eines geistigen 
Gehaltes in die Tiefenschichten der Seele, 
ein Aufspüren des bilderträchtigen Seelen- 
grundes, eine Integrierung und Vermäh- 
lung von Geist und Leib im mittleren Bereich 
des Menschen, dem Seelischen. Meditation 
ist anhaltende Übung der sinnenhaften und 
geistigen Kräfte des Menschen, die ihren 
Gegenstand so lange umkreisen, anschauen, 
betasten, schmecken, aufsaugen, bis der ganze 
Mensch von ihm erfüllt, geformt, durch- 
tränkt, ja mit ihm eins geworden ist. In die- 
sem Sinne grenzt der Verfasser die Medita- 
tion sowohl gegen die Betrachtung wie auch 
gegen die Kontemplation ab. Betrachtung 
ist •eine mehr gedankliche und intellektuelle 
Weise, eines Wortes, eines Vorgangs, einer 
Perikope aus der Heiligen Schrift oder einer 
Vorstellung inne zu werden" (13), Kontem- 
plation ist •die höchste Stufe der mystischen 
Versenkung" (ebd.), •die einfachste Schau 
der göttlichen Wahrheit • und schließlich 
die immerwährende Schau Gottes, das Ruhen 
in Gott" (14). Die Meditation nimmt •eine 
Mittelstellung ein zwischen der mehr willens- 
mäßigen, intellektuellen Betrachtung und 
der mystischen Kontemplation" (ebd.). 

Ursprünglich, d. h. vor der einseitigen In- 
tellektualisierung und Moralisierung des 
Christentums in der Neuzeit, wurde die Me- 
ditation nach dem Verfasser nicht so sehr 
vom Hören her bestimmt, sondern vom Se- 
hen, war also Bildmeditation, wobei Bild 
nicht in erster Linie als Abbild, sondern als 
Urbild verstanden wird. Meditieren in die- 
sem Sinne bedeutet demnach bilden, ein 
Herausbilden der Urbilder des menschli- 
chen Geistes, die vom Schöpfergott in die 
Seele hineingelegt sind, ein Nachbilden der- 
selben, um sie wieder in tieferer und bewuß- 
terer Weise der Seele einzubilden. Das ist 
ein geheimnisvoller, ja numinoser Vorgang: 
der Geist wird im Bild sichtbar und faßbar 
und entfaltet dadurch erst seine ganze Macht. 
Das Bild wirkt wie ein opus operatum (108), 
je mehr die Seele sich ihm aussetzt und über- 
läßt; es verändert die Struktur der Seele 
und des Geistes (11) und wandelt den gan- 



Literaturbericht 145 

zen Menschen bis in den Leib hinein um. 
Meditation wird damit zu einem der wichtig- 
sten Mittel der Menschenbildung, •ja (ist) 
ganz eigentlich ein Weg zur Menschwerdung" 
(18). Für den durch die Erbsünde verwun- 
deten und zerrissenen Menschen bedeutet 
sie einen Weg zur Heilung, zur Überwin- 
dung der Spaltung zwischen Wahrheit und 
Leben und des daraus folgenden inneren 
Chaos. Christlich wird die Meditation da- 
durch, daß die Urbilder mit dem geistigen 
und religiösen Gehalt der christlichen Of- 
fenbarung erfüllt werden. 

Nicht alle Bilder der christlichen Überlie- 
ferung eignen sich für die Bildmeditation. Ro- 
senberg unterscheidet genauer das Kultbild, 
das Mysterienbild, das Heilsgeschichte erzäh- 
lende Bild, das Andachtsbild und das Medi- 
tationsbild. Die beiden ersteren wenden sich 
hauptsächlich an die Gesamtheit der zum 
Gottesdienst versammelten gläubigen Ge- 
meinde (z. B. der Pantokrator, der Gute 
Hirt); sie haben darum an hervorragender 
Stelle im Kultraum ihren Platz. Das erzäh- 
lende Bild will die einzelnen Heilsgeheim- 
nisse dem Herzen einprägen, während das 
Andachtsbild der andächtigen Erhebung des 
Gemütes dient und darum einen privaten, 
subjektiven Charakter hat. Von all diesen 
Bildern unterscheidet sich das Meditations- 
bild dadurch, daß es •nicht in erster Linie 
nach seinen künstlerischen Werten und Form- 
qualitäten beurteilt" wird, sondern möglichst 
transparent für den in ihm verborgenen 
geistigen Gehalt ist (29). Es ist darum • 
abhold einer realistischen Darstellung • 
meist streng stilisiert, weist oft geometrische 
Formen auf, hebt den Zeichencharakter her- 
vor, bedient sich des Symbols und der Alle- 
gorie. Seine Grundform ist das •Mandala" 
(C. G. Jung), eine Verbindung von Kreis und 
Quadrat, in verschiedenster Form und Zu- 
sammenstellung. Viel angewandte Medita- 
tionsbilder sind ferner das Kreuz, das Herz, 
das Labyrinth. Mittelalter und Barockzeit 
haben die ausgeprägtesten Bilder solcher 
Art hervorgebracht und gepflegt. Seitdem 
sind sie verfallen. Der neuzeitliche Mensch 
hat immer stärker den Sinn für das Symbol 
verloren. Die Bildmeditation ist darum fast 
in Vergessenheit geraten. Rosenberg möchte 
sie nun wieder zu neuem Leben erwecken, 
und zwar in einer dem westlichen Men- 
schen angepaßten Weise. Er greift darum auf 
die mittelalterliche und barockzeitliche christ- 

liche Überlieferung zurück, nicht systema- 
tisch, sondern, dem Zweck des Buches ent- 
sprechend, möglichst eindrucksvolle Beispiele 
herausholend, mit Bildern belegend und sie 
kommentierend. Den Beginn machen die ver- 
schiedenen Formen des Kreuzbildes: das 
Radkreuz, das Kreuz im Baum, das Kreuz als 
Weltenbaum, das Kreuz in der Trinität, das 
Kreuzmandala. Es folgt die Meditation des 
Herzens: das verwundete Herz, die Weis- 
heit des Herzens, die Meditation des Na- 
mens, die Herzensblüte. Einen großen Teil 
des Buches nimmt die berühmte Radmedi- 
tation des heiligen Klaus von Flüe ein, 
dessen Meditationstafel in ihren verschie- 
denen Bildschichten erklärt wird. Den Schluß 
des Werkes bilden die Meditationsbilder 
der protestantischen •Mystiker" Valentin 
Weigel und JakobJBöhme, sowie die Me- 
ditation des Labyrinths in der christlichen 
Überlieferung. 

2. Mit seiner Studie weist der Verfasser 
zweifelsohne auf ein Anliegen und eine 
Not hin, auf die unbedingt aufmerksam ge- 
macht werden muß, und die nicht nur eine 
ernste Überlegung erfordern, sondern nach 
der persönlichen Bemühung, nach der Ein- 
übung des einzelnen rufen. Gerade die Leh- 
rer des geistlichen Lebens: Novizenmeister, 
Exerzitiengeber, Spirituäle, Beichtväter und 
Seelsorger überhaupt müßten bei der Einfüh- 
rung in das betrachtende Gebet, beim Vor- 
legen von ,Betrachtungspunkten\ bei der See- 
lenführung und Beratung nicht nur die 
christliche Überlieferung der Bildmeditation 
sowie die ihr heute begegnenden Schwie- 
rigkeiten kennen, sondern auch selbst einige 
Erfahrung darin haben. Daß dies wirklich 
heute der Fall wäre, wird man wohl schwer- 
lich behaupten können. Im Gegenteil, der 
Wille und das Bemühen, aus festgefahre- 
nen Geleisen herauszukommen und einen 
weithin verlorengegangenen Bereich wie- 
derzuerobern, sind in katholischen Kreisen 
nicht sehr groß. Dafür überläßt man um so 
eifriger die Bildmeditation der Tiefenpsy- 
chologie, der Anthroposophie und Theoso- 
phie. 

Rosenbergs Buch könnte hier manche An- 
regung geben, zumal es kein Lehrbuch sein 
will, sondern eine auf die Praxis gerichtete 
erste Einübung und Anleitung. Man findet 
in ihm vorzügliche Analysen über den psy- 
chologischen Vorgang des Meditierens, über 
die verschiedenen Bildschichten und die Bild- 



146 Literaturberidit 

Wirkung auf Seele und Leib. Man erfährt, 
in welchem Zusammenhang die Urbilder, 
Natursymbole und Allegorien mit dem 
christlichen Offenbarungsgehalt gebracht 
werden können und gebracht worden sind. 
Eine reiche (oft allerdings auch wunder- 
liche) Welt tut sich hier auf. Wer sich dar- 
um in der Materie nicht auskennt, dem wird 
hier Neuland erschlossen, und zwar von 
einem, den man als einen wirklichen Sach- 
kenner auf dem Gebiet der Geschichte und 
der Praxis der Bildmeditation bezeichnen 
kann. 

Wegen der Wichtigkeit des Gegenstandes 
möchten wir aber doch auch einige nicht un- 
erhebliche Bedenken anmelden, die das Buch 
beim Studium auslöst. Es war zwar um der 
Klarheit der Sache willen gut und wohl auch 
notwendig, zunächst einmal die Bildmedi- 
tation im engsten Sinne ihres Begriffes her- 
auszulösen und gegen verwandte Begriffe 
abzuheben, aber es hätte mehr betont werden 
müssen, daß in der christlichen Tradition 
Betrachtung, Meditation, Kontemplation und 
Gebet ineinander übergehen und ein Ganzes 
bilden4. Der Verfasser leugnet das zwar 
nicht (vgl. S. 13), aber in seinem Gesamt- 
tenor legt das Buch doch die Übung der Me- 
ditation im exklusiven Sinne nahe. Als Bei- 
spiele für eine Bildmeditation werden mit 
Vorzug visionär begabte Menschen ausge- 
wählt, die durch ihre Veranlagung, durch 
den Drang ihrer Natur ganz von selbst zur 
meditativen Versenkung geführt wurden. 
Deren (parapsychologische) Erfahrungen und 
Erlebnisse nachahmen zu wollen, wäre für 
den Durchschnittsmenschen äußerst irrefüh- 
rend und gefährlich. Dazu kommt noch, daß 
unter den angeführten Visionären nicht alle 
rechtgläubig waren und sich im Rahmen der 
Offenbarungswahrheiten hielten. Es gehört 
schon viel Unterscheidungsgabe dazu, bei 
Valentin Weigel oder Jakob Böhme Brauch- 
bares und Wahres für die christliche Bild- 
meditation herauszufinden. 

In dieser einseitigen Hervorhebung des 
visionären Erlebnisses kommen nun einige 
Tendenzen des Verfassers zum Vorschein, 
die wir für die Praxis der christlichen Medi- 
tation nicht gefördert wissen möchten. Schon 
die so stark betonte (natürliche) Heil-wer- 
dung des Menschen, die Überwindung seiner 

* Vgl. F. Wulf S.J., Das innere Gebet und 
die Betrachtung, in dieser Ztschr. 25 (1952) 
385. 

inneren Zwiespältigkeiten und Disharmo- 
nien, die Befriedigung des Chaos der Tie- 
fenseele als sicher auch vorhandenes und be- 
rechtigtes Ziel der Meditation scheint uns 
der neutestamentlichen Offenbarung und der 
christlichen Überlieferung nicht gerecht zu 
werden. Was früher in dieser Zeitschrift 
schon zu den Büchern von K. B. Ritter (Über 
die Meditation als Mittel der Menschenbil- 
dung)6 und F. Melzer (Meditation. Eine 
Lebenshilfe)6 gesagt wurde, daß sie den Ge- 
danken der Menschenbildung und Lebens- 
hilfe zu sehr in den Vordergrund stellten 
und dadurch das Gebet und überhaupt den 
personalen Bezug zu Christus, zum dreifal- 
tigen Gott zu kurz kommen ließen, gilt auch 
hier, ganz abgesehen davon, daß die psy- 
chologisch erfahrbare innere Unordnung der 
Seele keineswegs einfach mit der Sündhaf- 
tigkeit des Menschen und seiner religiösen 
Heil-losigkeit identifiziert werden darf, wie 
es der Verfasser nahelegt (282 f.). (Der un- 
statthafte Übergang von Psychischen zum 
Metaphysisch-Theologischen, den man C. G. 
Jung zum Vorwurf macht, ist auch bei Ro- 
senberg öfter anzutreffen.) 

Die Gefahr der Verwischung der Grenzen 
ist auch sonst zu beobachten. Obwohl Rosen- 
berg sich streng an den Offenbarungsglau- 
ben halten will, kommt bei ihm die Über- 
natürlichkeit der Erlösung, das Geheimnis 
der Gnade, das übernatürliche Ziel des Men- 
schen nicht recht zur Geltung. Gewiß begeg- 
nen wir Gott und Seinem Sohn in dieser 
Welt und ihren Ordnungen (mit Recht lehnt 
Rosenberg eine Frömmigkeit der reinen In- 
nerlichkeit ab), aber zugleich ruft uns der 
Gott der Gnade aus dieser Welt und über 
sie hinaus. Gott ist mitten in der Welt und 
in allen geschaffenen Dingen, aber nicht die 
•Weltmitte" (185), sondern thronend über 
allen Himmeln. Die Heilsgeheimnisse des 
Lebens Christi (insbesondere das Geheimnis 
seiner Passion) sind nicht die gott-mensch- 
lichen Entsprechungen und Erfüllungen 
menschlicher oder kosmischer Vorgänge und 
Notwendigkeiten. Die Passion des Herrn 
hat zwar auch etwas mit dem natürlichen 
Gesetz des •Stirb und werde" zu tun, aber 

5 F. Wulf S.J., Vom Wesen und der Ein- 
übung des Gebetes, in dieser Ztschr. 21 
(1948) 233 ff. 

6 G. Trapp S.J., Meditation zwischen Le- 
benshilfe und Gebet, in dieser Ztschr. 27 
(1954) 430 ff. 



Buchbesprechungen 147 

ihre eigentliche Mitte liegt ganz woanders, 
nämlich im Herzen jenes Gottes, der frei- 
willig und aus Liebe zu uns Sündern seinen 
Sohn für uns in den Tod gab. Es ist darum 
sehr irreführend, hier von einem •Weltge- 
setz" zu sprechen, das an der Passion des 
Herrn abgelesen werden könne (281). Es ist 
darum nicht zufällig, daß Rosenberg nicht 
genügend den Unterschied zwischen der 
übernatürlichen Offenbarungsreligion und 
einer kosmischen Frömmigkeit, zwischen 
christlicher Mystik und Naturmystik im 
Sinne eines Jakob Böhme deutlich macht. 
Selbst die Radmeditation des hl. Klaus von 
Flüe im literarischen Sinne ist keine eigent- 
liche Mystik. Rosenberg rückt christliche 
Mystik und meditative Versenkung mit Un- 
recht so nah zusammen. Daher manche Fehl- 

urteile. Es ist geradezu grotesk zu behaup- 
ten, Böhme stehe in seiner seelischen Grund- 
haltung den großen Mystikern des Mittel- 
alters nahe (246). 

So Wertvolles das Buch darum auch ent- 
hält, so kann man es doch nur bedingt emp- 
fehlen. Wohl deckt es einen verschütteten 
Bereich der christlichen Frömmigkeit wieder 
auf, aber es unterscheidet zu wenig und führt 
in eine Richtung, die nicht in allem einer 
gesunden Frömmigkeit dient7. 

Friedrich Wulf SJ. 

7 Im gleichen Verlag erschienen von Ro- 
senberg die Bücher: Joachim v. Fiore •Das 
Reich des Heiligen Geistes" u. •Weisheit des 
Talmuds". Mystische Texte u. Traumdeu- 
tungslehre. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Christus 

Galot, Jean, S.J., Le Coeur du 
Christ (Sammlung: Museum Lessia- 
num, section ascetique et mystique Nr. 
47). Paris, Desclee de Brouwer 1953. 264 
S., frs. belg. 78,00. 

Es ist oft überraschend fruchtreich, die Hl. 
Schrift unter bestimmten Stichworten durch- 
zuarbeiten. Bisweilen tun sich dabei Bezie- 
hungen und Zusammenhänge auf, die man 
früher nicht beachtet hat, weil sie in der zu 
starken Gewöhnung an den vorliegenden 
Stoff nicht auffielen. 

P. Galot hatte sich zur Aufgabe gestellt, 
anhand der Evangelien die Gedanken und 
Gefühle zu durchforschen, die das Herz des 
Gottmenschen bewegten. Er arbeitet vor al- 
lem drei Gesichtspunkte heraus: Die Ein- 
stellung Jesu zu seinem himmlischen Vater, 
zu seiner irdischen Mutter und zu uns Men- 
schen. Am umfangreichsten ist der letzte 
Punkt, weil Jesus hier sehr eingehend be- 
trachtet wird als der Gute Hirt, der gute 
Meister, der Freund, der Erlöser und der 
Streiter. Hinzu kommen Erwägungen über 
das Herz, das sanftmütig, demütig und hin- 
geopfert ist. Eine Fülle von Texten ist hier 
zusammengetragen und mit einer erstaunli- 
chen Leichtigkeit verwertet und ausgewertet. 
Das tritt vielleicht am deutlichsten in dem 
Kapitel über das Verhältnis Jesu zu seiner 
Mutter hervor. 

Bei Studien, in denen noch letzte Fein- 
heiten aus der Schrift herausgeholt werden 
sollen, bleibt es nicht aus, daß der schrift- 

kundige Leser dem Verf. nicht bei allen 
Ableitungen zustimmt. So ist es auch hier. 
Indessen wird man auch dann zugeben müs- 
sen, daß es wenigstens so gewesen sein könn- 
te, wenn auch ein zwingend schlüssiger Be- 
weis nicht erbracht werden kann. 

Das Buch ist mit einer solchen Sachkennt- 
nis und Wärme geschrieben, daß es uns das 
Herz des Herrn sehr nahe bringt. Sehr 
wohltuend wirkt dabei, daß alles Süßliche 
vermieden ist und man Schritt für Schritt 
den Eindruck behält, auf dem soliden Boden 
der Hl. Schrift zu stehen. 

Ad. Rodeisiyk S. J. 

Goudge,Elisabeth,Der Mann aus 
Nazareth. Übers, von Hans Groß- 
rieder. Einsiedeln, Zürich, Köln, Benzi- 
ger 1954. 276 S., Ln. DM 14,30. 

In zwölf Kapiteln wird hier das Leben Je- 
su erzählt. Es ist eine sehr gestraffte Dar- 
stellung, die einen raschen und guten Über- 
blick über die Tatsachen vermittelt. Die Verf. 
weiß sehr viele Einzelheiten aus dem Gebiete 
der biblischen Hilfswissenschaften und ver- 
steht es meisterhaft, sie zu verwerten, ohne 
mit ihrem Wisien aufdringlich zu werden 
oder dem Leserroeschwerlich zu fallen. Die 
psychologischen Reflexionen, die überall ein- 
gestreut sind, fast wie in einem Roman, er- 
öffnen oft überraschende Charakterperspek- 
tiven. Das Ganze verrät einen großzügigen 
Geist und vermittelt ein tief und persönlich 
empfundenes Heilandsbild. Der Fachexeget 




