
Geistliche Erfahrung 

Von Friedrich Wulf S. J., München 

Ignatius von Loyola berichtet in seinen Lebenserinnerungen, er habe nach 
seiner Bekehrung das starke Verlangen gehabt, sich mit geistlich erfahrenen 
Menschen über Gott und Fragen des inneren Lebens zu besprechen. Die ihn 
erfüllenden und bewegenden neuartigen Erkenntnisse, die bestürzenden 
Gesichte, die Wahrnehmung der verschiedenen Geister, die seine Seele hin- 
und herbewegten, der oftmalige und plötzliche Wechsel von Trost und 
Trostlosigkeit, die eigenartige Wandlung seines Denkens und Fühlens, all 
das drängte ihn dazu. Er kannte sich in religiösen Dingen noch wenig aus 
und suchte darum nach Gleichgesinnten, von denen er Rat und Hilfe er- 
wartete. Aber schon bald mußte er feststellen, daß kaum jemand über so 
viel geistliche Erfahrung verfügte, um ihm wirksam helfen zu können. So 
habe sich nach einiger Zeit das Verlangen nach geistlichen Gesprächen wieder 
verloren. Gott allein sei sein Lehrmeister im inneren Leben gewesen. 

Nun handelt es sich hier gewiß um einen Heiligen, dessen Seelenleben 
nicht mit gewöhnlichen Maßstäben gemessen werden kann, zumal Ignatius 
eine besondere Begabung für die Beobachtung innerer Vorgänge mitbrachte. 
Aber andererseits ist es doch eine unbestreitbare Tatsache, daß es relativ 
wenig Menschen gibt, denen ein Wissen um göttliche Dinge, um die Gedan- 
ken und Wege Gottes mit den Menschen, das aus der eigenen lebendigen 
Erfahrung mit Gott erworben wurde, eignet. Offenbar war das zu allen Zei- 
ten so. Wenn heutzutage die gleiche Klage laut wird, so will man aber nicht 
nur an diese allgemeine Tatsache erinnern. Es ist nicht nur der Mangel an 
Seelenführern, der schmerzlich empfunden wird. Weit schmerzlicher noch 
ist für viele religiöse Menschen unserer Tage die vermeintliche Erkenntnis, 
nie selbst geistliche Erfahrung gemacht zu haben und dafür überhaupt un- 
fähig zu sein. 

Solche Empfindungen und Urteile hängen mit der seelischen Verfassung 
zusammen, in der nicht wenige in unserer Zeit sich befinden. Die Lebens- 
schwierigkeiten des Menschen • nicht nur die äußeren, sondern noch mehr 
die inneren • sind gewachsen. Er hat in einem viel stärkeren Umfang, als 
das früher der Fall war, mit sich selbst zu tun. Nur mit Mühe vermag er oft 
das Gleichgewicht seiner Seele zu erhalten. Er wird darum, auch wenn er 
es religiös sehr ernst meint, vielfach eher nach einer natürlichen Lebens- 
hilfe als nach einem geistlichen Rat verlangen. Zwar kommen mehr Men- 
schen zur Beratung und Hilfesuchung zum Priester als früher, und auch der 
Spiritual in geistlichen Häusern wird im Vergleich zu früher mehr bean- 
sprucht. Aber es ist in erster Linie der Seelenarzt, der gesucht wird, nicht so 
sehr der •pater spiritualis", der geistliche Vater. Damit wird der Zugang 
zu geistlicher Erfahrung weitgehend erschwert. Der Mensch hat so sehr den 
Blick auf sich gerichtet, daß er das Gespür für die Welt und das Wirken 



162 Friedrich Wulf 

des unsichtbaren Gottes verliert. Als wertvoll und erstrebenswert wird von 
ihm in erster Linie das angesehen, was seine Not behebt. Die Forderungen 
der Nachfolge Christi hingegen werden von ihm nicht selten als eine schwere 
Belastung empfunden; er fürchtet sie und geht ihr aus dem Weg oder er- 
klärt sie sogar als nicht mehr zeitgemäß und für ein gesundes Seelenleben 
als gefährlich und schädlich. Umgekehrt werden häufig die beglückenden 
Geheimnisse des christlichen Glaubens einseitig in den Dienst der Gesundung 
oder Entfaltung des Seelenlebens gestellt und damit ihrer übernatürlichen, 
die Welt übersteigenden Würde entkleidet. So vermischen sich in der Seele 
Urteile und Antriebe, Gefühle und Stimmungen der verschiedensten Her- 
kunft, so daß eine Unterscheidung zwischen dem, was von Gott kommt und 
was nicht, für den Beteiligten selbst kaum und für den Beichtvater und See- 
lenführer nur schwer möglich ist. 

Die erhöhten Schwierigkeiten im religiösen Leben, die dem Erwerb geist- 
licher Erfahrung hemmend entgegenstehen, machen es erforderlich, ausdrück- 
licher als sonst über sie zu sprechen und zu ihr anzuleiten. Denn nur mit ih- 
rer Hilfe vermag der Mensch die größeren Belastungen der Gegenwart zu 
tragen und •aufzuheben"; nur sie bietet eine wirksame Kraft, um die über- 
natürliche Welt und ihre Geheimnisse im Alltag des Lebens so zu realisieren, 
daß sie greifbare und erlebbare Gegenwart werden. 

Fragen wir darum zunächst einmal: Was ist eigentlich •geistliche Erfah- 
rung"? Besagt sie vielleicht dasselbe wie die höheren Stufen des Gebetslebens, 
also mystische Erlebnisse und Antriebe? Das wäre zumindest eine sehr ein- 
seitige Antwort, die darum auf einen falschen Weg führen könnte. Geist- 
liche Erfahrung ist in ihrem Grundbestand nichts anderes als die Erfahrung 
von Glaube, Hoffnung und Liebe. Deutlicher gesagt: geistliche Erfahrung 
wird gemacht, wenn ein Leben im Glauben an die Verheißungen des unsicht- 
baren Gottes, an die Erlösung durch Christus und die Realität der Gnade, 
in der Hoffnung auf göttlichen Beistand und die ewige Erfüllung, in der 
Liebe zu dem schon hier und jetzt gegenwärtigen Gott der Gnade gewagt 
wird, wenn also das Denken und Handeln des Menschen realiter und wirk- 
sam von Glaube, Hoffnung und Liebe bestimmt werden. 

Geistliche Erfahrung ist also zunächst eine ganz schlichte und fast selbst- 
verständliche Sache. Ein Christ, der seinen Glauben ernst nimmt, rechnet mit 
Gott. Schon die Furcht vor ihm und seinen zürnenden Blick, die Furcht vor 
der ewigen Strafe, die die Seele berührt und eine Sünde verhindert, ist eine 
geistliche Erfahrung. Wie viel mehr das beglückende Wissen, daß Gott in 
allem mit dabei ist, daß er das Leben trägt und erhält, daß in allem mensch- 
lichen Geschehen ein tiefer Sinn obwaltet und der Mensch letztlich für die 
Erfüllung da ist. Welcher Friede, welche Freude, und Kraft, wenn einer 
nach mancherlei Erfahrungen, guten und bösen, nach einem bewegtem und 
vielleicht schwerem Lebensschicksal, nach Irrwegen und Sünde, aus inner- 
stem Herzen heraus sagen kann: Gott ist gut und alles ist gut; es mangelt 
mir an nichts, ich bin glücklich, weil ich mit mir eins bin, und ich bin mit mir 



Geistliche Erfahrung 163 

eins, weil ich mit Gott eins bin. Wiegt eine solche Erfahrung nicht alle an- 
deren Erfahrungen dieses Lebens tausendfach auf, mögen sie noch so hoch 
oder auch noch so bitter gewesen sein? 

Nun aber sagt man: Das ist es ja gerade, daß solche religiösen Erfahrungen 
nicht mehr • oder nicht mehr in genügender Intensität • gemacht werden. 
Das Leben erdrückt die Menschen, verschüttet ihre Seele und macht sie stumpf. 
Das alles mag wohl oft genug zutreffen. Aber andererseits liegt in der natür- 
lichen Unansprechbarkeit auch wieder die Möglichkeit, zu einer geistlichen 
Erfahrung zu kommen, die von besonderer Reinheit und Tiefe ist. Denn rein 
bewußtseinsmäßig braucht die geistliche Erfahrung nicht notwendig den 
gleichen psychologischen Charakter zu haben wie die normalen Erfahrungen 
und Erlebnisse. Es kann sein, daß ein Mensch vom Leid gerüttelt wird und 
weinen muß und dennoch auf dem Grunde der Seele von einem unsagbaren 
Frieden erfüllt ist. Es kann sogar sein, daß einer von schweren Zweifeln an 
Gottes Dasein und Güte gequält wird, weil er Schreckliches und Unfaßbares 
mitansehen oder ertragen muß, und dennoch von einer solchen Glaubenszu- 
versicht ist, daß er jeden Augenblick sein Leben für Gott hingeben würde, 
wenn dieser ihn riefe. Es ist bekannt, wie Theresia von Lisieux in den letzten 
Wochen ihres Lebens diese merkwürdige Tatsache einer doppelten Schicht 
des Bewußtseins schmerzlich-selig an sich erfuhr. Sie war von außen solchen 
Anfechtungen im Glauben ausgesetzt, daß sie nur noch stöhnen konnte, und 
jubelte dennoch ihrer Erfüllung entgegen mit einer Sicherheit, wie sie na- 
türlicherweise gar nicht gewonnen werden kann. So kann auch die illusions- 
lose Nüchternheit des heutigen Menschen, der sich oft zu nichts mehr auf- 
schwingen zu können scheint • eine Folge jener Einebnung und Austrock- 
nung, wie sie das moderne Leben mit sich bringt•.durchaus zusammengehen 
mit der untrüglichen Gewißheit, Gott aufs innigste verbunden zu sein und 
an seiner Seite durch die Wüste zu wandern. 

Man kann also nicht einfach sagen, daß dem Menschen von heute die 
geistliche Erfahrung durch das Leben selbst verwehrt sei. Wohl ist sie er- 
schwert. Eben darum aber gilt es ihn anzuleiten, diese Erfahrung nicht in 
frommen Gefühlen und Erlebnissen zu suchen, in der Andacht und in be- 
sonderen Gnadenstunden des Gebetes. Sie ist vielmehr immer nur die Frucht 
der Begegnung des Menschen mit Gott im realen Leben, mitten im Alltag 
mit all seiner Beschwernis und Monotonie, in der Arbeit und im Beruf, in 
den Beziehungen zu anderen Menschen, im Entzug und in der Trocken- 
heit und nicht zuletzt in derVerirrung der Sünde. Das Gebet hat • von hierher 
gesehen • jeweils nur die Aufgabe, das Leben selbst gläubig vorzuüben 
oder aber einzuholen und vor das Antlitz Gottes zu tragen. Aus einer solchen 
betenden Begegnung in der Welt, die die unsere ist, wird es sich dann immer 
wieder ereignen, daß den Menschen eine tiefe, inwendige gegenstandslose 
Freude überkommt, die gar nicht nach •oben" zu dringen braucht und dennoch 
eine große Kraft ausstrahlt, oder ein Schmerz, eine Reue, die tiefer dringen 
als ein augenblicklicher Affekt, eine Geringschätzung seiner selbst, die zu 
Dankbarkeit und Liebe antreibt und eben dadurch ihre göttliche Herkunft 



164 Friedrich Wulf 

erweist. Ohne solche Erfahrungen würde unser religiöses Leben erschlaffen 
und verflachen und zu nichts Großem mehr fähig sein. 

Wer aber einmal dem Blick Gottes begegnet ist, seine Stimme vernommen 
und seine Hand •gespürt" hat, der weiß auch etwas von den Bewegungen 
durch die verschiedenen Geister, von dem oft rätselhaften Wechsel von 
Trost und Trostlosigkeit, der weiß, daß es um mehr geht als darum, fromm 
zu leben und ein •anständiges" Leben zu führen, der weiß, daß er mitten 
hineingestellt ist in den Kampf zwischen Gott und Satan, daß er darin letzt- 
lich nur siegen oder fallen kann. Hier liegt das eigentliche Feld der geist- 
lichen Erfahrung. Je mehr einer zur Ganzhingabe aufgerufen wird, um so 
mehr wird seine Seele von den verschiedenen Geistern bewegt, um so exi- 
stentiell bedeutsamer sind seine geistlichen Erfahrungen. Da bedarf denn 
der Mensch des Rates und der Führung. Und merkwürdig: Je klarer die 
Erleuchtungen sind, je zwingender die Antriebe, je sicherer demzufolge der 
Mensch ist, daß diese Erfahrungen von Gott stammen, um so skeptischer 
wird er zugleich seinen eigenen Gedanken und Neigungen gegenüber, um 
so mehr wird er sich darum zu Verdemütigungen gedrängt fühlen und gewillt 
sein, sich dem Gehorsam zu unterstellen. Echte geistliche Erfahrung bläht 
nicht auf, sondern offenbart dem Menschen seine Wirklichkeit vor Gott, sein 
Elend ohne Gott und seine Größe in Ihm. Geistliche Erfahrung ist eine 
Wirkung des begnadenden und umwandelnden Heiligen Geistes. Ihn 
müssen wir darum um diese Erfahrungen anflehen: Komm, Heiliger Geist! 




