Spruchweisheit des alten Ménchtums

Ein Brevier dhristlicher Lebensregeln

Bet allen Udlkern und in allen Kuliuren begegnet man der Sitte, allgemein-
giidtige Lebenserfahrungen, die Weisheit des Alters, Maximen des Sittengesetzes
oder auch gottliche Off enbarungen in aphorismen- und sentenzenartigen Sitzen aus-
zusprechen und zu tradieren. Man nennt solche Sdtze wohl auch ,Spriiche’ und unter-
scheidet — ohne vollstindig scin zu wollen — den Sinnspruch, den Mahnsprudh,
den prophetischen, vom ,Geist’ eingegebenen Spruch und den Heilsspruch. Schon
aus dieser kurzen Aufzihlung wird ersichtlich, daff die Form des Spruches nicht
zuletzt auch im Bereich der Religion anzutreffen ist. Man findet sie ebenso im
Buddhismus wie in den vorderasiatischen Religionen und im Christentum. (Die sehr
sie im Uolke Israel beliebt war, bezeugen die Schriften des Alten Testamentes, vor
allem die Lehrbiicher, die oft nichts anderes sind als Spruchsammlungen (Buch der
Spriiche, Prediger, Buch der Weisheit, Sirach). Auch Jesus hat seine Botschaft viel-
fach in der Form des Spruches (Logion) vorgetragen, in Gesetzesworten, in Weis-
heitsspriichen, prophetischen Worten und Ich-worten. Diese Tradition setzt das
junge Christentum fort. Die ,Logia’ des Herrn werden gesammelt; sie sind wahr-
scheinlich in irgendeiner Form der Grundstock der synoptischen Evangelien ge-
wesen. Auch sonst bedient man sich in der christlichen Unterweisung gern des Spru-
ches. Bekannt ist die spruchartige Darstellung der ,beiden Wege', des Lichtes und
der Finsternis, wie sie andeutungsweise schon in den Tugend- und Lasterkatalogen
des hl. Paulus, vollendet in der Didache, im Barnabasbrief und in den ,Mandata’
des Hermas vorliegt. Einen neuen Hohepunkt erlebt der Spruch’ im altchristlichen
Monchtum, in den ,Sentenzen' der Grofien und im ,Udtersprudi’ des Abba, des
Moénchsvaters. Erstere sind allgemeingiiltig und haben einen vorwiegend moralisch-
pardnetischen Charakter, in letzterem (gesammelt in den Apophthegmata Patrunt)
wird dem Einzelnen ein Rat erteilt oder eine Weisung gegeben; er gilt darum als
vom Geiste Gottes kommend, ist pneumatischer Natur. Die im folgenden wieder-
gegebenen Sentenzen’ sind unter dem Namen des Nilus von Ankyra (5. Jhd.) iiber-
liefert (Migne, PG 79, 1249—1262); die ersten 24, die mit den Buchstaben des
griechischen Alphabets beginnen, stammen aber nachweislich von Evagrius Pontikus
(]. Muyldermans, A travers la tradition manuscrite d'Evagre le Pontique, Liwen
1982, 8. 72—78). Auffallig mag fir viele an diesen Sentenzen sein, daff sie keine
exklusive ,Mondhsfrémmigkeit’ predigen, sondern fiir jeden beherzigenswert sind.
Zwar wird hin und wieder die ,Weltflucht® kriftig unterstrichen (34. 51. 91. 139),
aber das ist keineswegs der Tenor des Ganzen. Das Hauptinteresse beanspruchen
das Gebet, die Sammlung, der Kampf gegen schlechte Gedanken und Uersuchun-
-gen, die Reinigung des Herzens, die Beobachtung der Gebote, der Umgang mit den
Menschen und auffallend stark die Ndichstenliebe. Es steckt viel Lebensweisheit
und geistliche Erfahrung in diesen ,Spriichen’. Sie verraten Klugheit und suchen im-
mer das rechte Mafi. Interessant ist die Wertung der Arbeit: ,Die Seele mufl zwi-
schen Gebet und Arbeit geteilt sein; dann findet der Teufel nicht viele Zugingé zu
uns“ (78). Der hervorstechendste Zug dieser ,Sentenzen’ ist wohl, daff die prakti-
sche Ubung, die Einiibung, das tatsichliche Handeln, so stark betont wird, sowohl



172

Spruchweisheit des alten Monchtums

die meditative Ubung wie auch die Ubung der Tugenden (4. 5. 12. 13 usw.). Ulele
von ihnen bieten darum in ihrer Kiirze und Prignanz eine vortreffliche Méglich-
keit, das geistliche und sittliche Leben einzuiiben. Um dieser Moglichkeit willen
werden sie hier abgedruckt. Der heutige zerstreute und iiberbeanspruchte Mensch
braucht solche Hilfen, um sich zu sammeln, um dem zerfahrenen Geist eine Stiitze
zu geben. Man kann die Sitze zur Meditation benutzen, kann sie in sich hinein-
sagen, sie oftmals wiederholen. Sie sind keine gewihnliche Lektiire, sondern Ma-
terial der Ubung.

[

1N

18.
14.
15.

16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.

26.
27.
28.

. Die Selbstanklage ist der Beginn des Heiles.
. Besser ein unvorsichtig geworfener Stein als ein uniiberlegt gesprochenes Wort.
. Verhalte dich allen gegeniiber so, wie du wiinschest, daf sich alle dir gegen-

iiber verhalten.

. Ube Gerechtigkeit mehr durch Werke als durch Worte.
. Nicht, wer mit vielen Mitleid fiihlt, sondern wer niemandem Unrecht tut, ist

fromm.

. Es ist segensreicher, auf Stroh zu schlafen und ein fréhliches Herz zu haben,

als ein goldenes Bett zu besitzen.

. Liebenswert ist jener Freund, der die Seele nihrt.
. Lobe Gott in deinen Worten, ehre 1hn in deinen Werken und verehre Thn in

deinen Gedanken.

. Einsicht, Lebenswandel und edle Gesinnung kennzeichnen einen Priester.
10.
11.
12.

Zum schlimmsten gehort, durch Laster aller Sklave zu sein.

Lehre die Tugend durch Worte, rithme sie durch Werke.

Nicht, Tugend zu haben; halte fiir vortrefflich, sondern sie zu iiben, wo es
nottut.

Du ehrst das Gesetz, wenn du nach dem Gesetz lebst,

Fremdling auf Erden ist jener, dem die Dinge der Welt fremd sind.

Der Neider straft sich selbst; wer namlich iibel iiber andere redet, duldet zu-
vor Ubles von sich selbst.

Dem Reichen sollst du weder schmeicheln nodh ibn reizen.

Den Leib stirkt der Wein, die Seele aber das Wort Gottes.

Wihle nicht die angenchmen, sondern die zutrdglichen Speisen.

Wenn du versuchst, der Menge zu gefallen, machst du dich der Menge gemein.
Damit beginnt es: Téte deinen Leib ab.

Wer wirklich arbeitet, kennt keinen Uberflufl an Zeit.

Nimm nicht das aulere Gehaben eines Christen an, sondern sein Denken.
Gott, der tadelfrei ist, zu tadeln, ist Stinde.

Ohren und Zunge sind eine grofle Gefahr,

Fiirchte Gott und habe Verlangen nach ihm und handle lauter an allen nach
dem Urteil deines Gewissens.

Denke daran, dafl Gott selbst bei allem, was du tust, gegenwartig ist.

Fliche das Lob und scheue den Tadel.

Freue dich der Tugend, die du {ibst, aber iiberhebe dich nicht, damit du nicht
noch im Hafen Schiffbruch erleidest.



30.
31.
32.
33.

34.
35.
36.

317.
38.

39.
40.

41.
42.

43.
44,
45,
46.
47.
48.
49.

50.
51.

52.
53.

54.

55.
56.

57.

Ein Brevier diristlicher Lebensregeln 178

. Je mehr du nach dem Gesetz Gottes lebst, um so mehr erkenne, dafl du der

Vollkommenbheit noch fern bist.

Bedenke den Ausgang ciner jeden Handlung vor ihrem Beginn.

Denke bei Tag und Nacht an deine letzte Stunde.

Habe keinen Umgang mit dem, der von den Guten getadelt wird.

Bemiihe dich, niemandem zum Verderben zu werden, sei es durch deine Taten,
deine Worte oder deine Philosophie.

Erfreue dich nicht zu viel der heiteren Dinge des Lebens, denn sie sind wie
eine Blume, die verwelkt, nachdem man sie berithrt hat.

In Niedergeschlagenheit sage Dank, und die Last der Siinden wird leichter.
Sei wachsam in Versuchungen, denn sie haben schon Grofiere beschamt.

Tadle nicht Gottes Langmut, denn sie ist allen in gleicher Weise zum Heil.
Verabscheue die Launenhaftigkeit des Lebens, aber klage nicht Gott ihret-
wegen an.

Achten wir auf uns selbst und weisen wir nicht andere zurecht.

Vieles, weswegen wir andere tadeln, ist in uns selbst.

Lobgebet sei auf deinen Lippen, denn der Name Gottes vertreibt die Ddmonen.
Unsere Bitte sei besonnen, damit wir von Gott nicht etwas erflehen, was Thm
nicht wohlgefillig ist.

Denke an Gott immerdar, und der Himmel ist in dir.

Halte deine Blicke im Zaum, so wie du das nicht vermagst, schweifen sie umber.
Sei sparsam mit deinen Worten, denn oft sagst du etwas, was besser verbor-
gen geblieben wire.

Pflege sorgsam deinen Geist durch Betrachtung des Gesetzes (Gottes), denn
anhaltende Betrachtung vertreibt die bosen Gedanken.

Verbirg deine Tugenden, Zeugen deines Lebens suche jedoch viele zu
erwerben. ‘

Hasse die Fleischeslust, denn sie macht Seele und Leib unrein.

Gib dem Leib nur, was er braucht, nicht, was er begehrt.

Liebe nicht das Wohlleben, denn es bewirkt die Liebe zu dieser Welt; aus
beiden aber entsteht Feindschaft mit Gott.

Wende dich ab von den Freuden dieses Lebens, denn sie lassen die (zur Voll-
kommenheit) Eilenden ausgleiten und hindern sie am Lauf.

Verteile deinen Reichtum, hast du jedoch keinen. suche auch keinen zu erlangen.
Das Fasten sei deine Waffe, das Gebet deine Festung und die Trinen deine
Liuterung.

Gedenke unter Seufzen all deiner Stinden, denn daraus erwéchst deiner Seele
eine stindige Zerknirschung.

Betreue die Armen, denn sie versdhnen uns den Richter.

Habe an den Noten der Heiligen teil, denn dadurch hast du Gemeinschaft mit
Gott.

Betritt die Kirche wie einen Himmel, nichts Irdisches sollst du in ihr lesen und
denken.



174

58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.

68.
69.

70.
71.

72.

73.
74.

75.

16.
71.
78.

79.

80.

Spruchweisheit des alten Monchtums

Halte es fiir unerldfilich, mit deinem Leben zufrieden zu sein und iibergib
Gott die Sorge dafiir.

Halte ,das Fleisch’ durch niitzliche Arbeit klein, aber denke daran, daf du es
nicht vollig bezwingen wirst.

Trinke nur wenig Wein, denn in dem Mafle er beschriankt wird, wirkt er
wohltatig.

Bezihme deinen Zorn, denn wenn er sein Mafl tberschreitet, gebiert er den
Wahnsinn.

Ehe du bei Arzten und Heilkundigen Rat suchst, nimm deine Zuflucht zum
Gebet.

Priester sollst du alle chren, Umgang aber habe nur mit guten.

Licbe die Gotteshiuser, mache dich aber auch selbst zu einem Hause Gottes.
Geh hiufig in eine Kirche, denn sie befreit von Lirm und duflerem Gewoge.
Alles Irdische ist vergdnglich; darum soll dich nicht betriiben, was dir genom-
men wird.

Wenn wohlliistige Gedanken dich iiberkommen, stell ihnen entgegen die
Scham vor den Menschen und die Beleidigung Gottes.

Hiite Ohr und Auge, denn von ihnen nimmt alle Bosheit ihren Ansgang.
Erhebe im Gebet deine Seele zu Gott, und wenn sie abgelenkt werden sollte
und zuriickkehrt, dann hebe sie wieder empor.

Der menschliche Geist hért niemals auf, Gedanken hervorzubringen; die
schlechten vertreibe, die guten aber pflege.

Licbe die Demut, denn die aus ihr hervorgehende Grofle ist gewaltig und
kann nicht einstiirzen.

Betreibe soviel Askese, bis die Regungen des Fleisches nachlassen; und wenn
der Leib geschwicht wire, pflege ihn zur Gesundung, nicht aber bis zum
‘Wohlleben.

Vertreibe die schlechten Gedanken durch bessere.

Betrachte die Schénheit der himmlischen Giiter, dann wirst du weder nach der
Erde verlangen, noch werden ihre Freuden dich locken.

Wenn du plétzlich an Gott denken mufit, so sich darin nicht Gedanken Gottes,
sondern deine eigenen; denn nichts ist sicher, was das Maf} berschreitet, das
uns gesetzt ist.

Erkenne die schlechten Gedanken als Aussaat des Teufels; so horen sie ndm-
lich von selbst auf; der Simann aber ist beschamt.

Meide iibermiBiges Lachen, es 148t ndmlich die Seele erschlaffen; in ihrer Er-
schlaffung aber 16st sie sich leicht vom Zigel des Gesetzes.

Die Seele soll zwischen Arbeit und Gebet geteilt sein; dann findet der Tenfel
nicht viele Zuginge zu uns.

HBalte das meditierende Hersagen des Gesetzes {= Worte Gottes) fiir eine
wirkliche Arbeit, denn wenn der Geist mit Hilfe der Zunge etwas ernten
will, arbeitet er in der Heiligen Schrift.

Bei korperlicher Arbeit sollst du mit dem Mund psallieren und mit dem Her-
zen beten; denn Gott will, daf wir immer seiner gedenken.



81.

82.

83.
84.

85.

86.

87.

88.

89.

90.

91.

92.

93.

94.

95.

96.

97.

98.

99.

100.

101.

Ein Brevier christlicher Lebensregeln 175

Alles Tun heilige durch Gebet, vor allem jenes, das den Geist ganz gefan-
gen nehmen méchte.

Wenn du willst, dafl die Arbeit deiner Hinde nicht irdisch, sondern géttlich
sei, dann teile den Gewinn mit den Armen.

Freue dich am Umgang mit den Heiligen, denn in ihnen wird Gott sichtbar.
Den wahrhaft Heiligen erkennst du an seinen Werken, denn jeder-Baum wird
an seinen Friichten erkannt.

Suche immer etwas aus dem Anblick der Heiligen zu gewinnen; schau auf ihr
Antlitz und ihre auflere Haltung; beides ist von Nutzen.

Ube die Reinheit des Herzens ein und die Keuschheit des Leibes, denn beides
vollendet dich zum Tempel Gottes.

Bewache daher den Tempel als den des Erbauers und zukiinftigen Richters, be-
wahre das Bild (sein Bild) vor dem, der dich verfithren will.

Die Gespriche der Kinder dieser Welt fiithren den Geist von Gott fort; des-
halb sprich nicht mit ihnen, sondern geh ihrem Geschwiatz aus dem Weg.
Wenn du geschmiht wirst, sich zu, ob du nicht etwas getan hast, was die
Schmihung verdient. Wenn das nicht der Fall ist, dann halte die Schmahung
fiir Rauch, der vergeht.

Wann immer du Unrecht erleidest, nimm deine Zuflucht zur Geduld, und tber
die Unrecht Zufiugenden wird das Unheil kommen.

Wenn du Reichtum oder Ruhm gewahrst oder weltliche Macht, denke an das
Vergingliche an ihnen und entflieche der Lockung.

Harre in Widerwartigkeiten aus, denn in ihnen wachsen und gedeihen die
Tugenden wie zwischen den Dornen die Rosen.

Halte dafiir, dafl nichts der Tugend an Wiirde gleichkommt, denn sie ist Got-
tes Bild und darum wie er selbst unwandelbar.

Betrauere den Siinder, dem es gut geht, denn das Schwert der Gerechtigkeit
schwebt schan uber ihm.

Die Mutter der Laster ist die Tragheit. Sie beraubt dich der Giter, die du
schon besitzest, und die du noch nicht besitzest, 148t sie dich nicht erlangen.
Wer Schlechtes tut und doch keine Scham empfindet, der vergrofiert die Wunde
und das Ungliick treibt zur Verzweiflung.

Wenn du mutlos bist, denke daran, was den Glaubigen bereitet ist, und die
Frucht des Heiligen Geistes wird dir mithelos zuteil werden.

Der Glaubige muf§ sich allen gegeniber demiitig verhalten; denn nur vor be-
stimmten Menschen demiitig sein, fithrt zu einer erheuchelten Demut.

Ziehe nichts der Nichstenliebe vor, aufler wenn ihretwegen die Liebe zu Gott
vernachlassigt wird.

Schliefle dich weder einem Menschen an noch teile sein Schicksal, wenn Gottes
Gebot dadurch verletzt wiirde. Denn wer einen Menschen Gott vorzieht, der
erniedrigt Gott.

Tritt niemals fiir die Bdsen ein, denn damit treibst du sie zum Bosen an; du
selbst aber wiirdest wegen der Teilnahme an der (bosen) Tat befleckt werden.



176

102.

103.

104.

105.

106.

107.

108.

109.

110.

111.

112.

113.

114.

115.

116.

117.

118.

119.

120.

121.

122.

Spruchweisheit des alten Mionchtums

Mahne den Siinder, aber den Irrenden klage nicht an; das zweite ist die Art
des Listerers, das erste dessen, der auf den rechten Weg zuriickfithren will.
Trachte danach, Heiliges zu horen und zu sprechen, denn das treibt die Seele
zu rechtem Eifer an.

Wenn jeder von uns zu Hause, ndmlich in seinem Innern eine Kirche hat, dann
miissen wir darin auch die Vorschriften der Kirche beobachten.

Findet in der Kirche ein Gottesdienst statt, so nimm daran teil, findet keiner
statt, so psalliere das Evangelium und geh nach Haus.

Betrachte die leuchtenden Tugenden der Heiligen, denn ihr Glanz ist wahr-
haft unsterblich.

Du wirst die Bosheit am meisten dann hassen, wenn du bedenkst, daf} sie das
blitzende Schwert der Damonen gegen uns ist.

Wenn du den Fehlenden zurechtweist, dann zeige in deinen Worten auch Mit-
leid; dann wird deine Mahnung den Ohren milder klingen und sie wird das
Herz erleuchien.

Wenn du zu Glaubigen redest, sprich von geistlichen Dingen; redest du jedoch
nicht zu solchen, dann schweige davon.

Betreibe die guten Werke immer mit Eifer und lafl sie nicht halbvollendet
liegen.

Laufe so, daf du das Ziel erreichst, also unaufhorlich. Wir miissen namlich
in der Tugend vorwartsschreiten, bis wir die Rennbahn des Lebens verlassen.
Sei in der Befolgung der Gebote Gottes nicht ldssig, sonst kommt zu der Mihe
noch hinzu, daf} alle Mihe vergeblich war.

Ube die Geduld schon bevor sie notwendig wird, damit du auch in der Zeit,
wo sie dir nottut, die Riistung bereit findest.

Kimpfe gegen die schlechten Gedanken und begegne ihnen mit Worten der
Schrift.

Wende sehr sorgfiltig deine Augen von dieser Welt ab, denn ein schmutziger
Rauch steigt aus ihr auf und bringt deine Seele in Unordnung.

Bist du von irgend einer schlechten Gewohnheit gefangen, so lege sie allmih-
lich ab, und du wirst ohne viel Mithe den Dorn aus deiner Seele zichen.

Den reinen Gott mufl man mit einer reinen Liebe lieben; bedenke, daff vor ihm
alles andere zweitrangig ist.

Wenn du ein Tempel Gottes sein willst, bringe ihm als unvnterbrochenes
Opfer das immerwahrende Gebet dar.

Mache nicht den leichtsinnig Dahinlebenden zu deinem Ratgeber; denn, wer
sich am Schlechten freut und das Gute haflt, kann kein guter Ratgeber sein.
Halte jede Verderbnis von dir und habe jeden Tag am mystischen Mahle teil;
denn nur so beginnt Christi Leib der unsere zu werden.

Bei allem, was dir Gott auferlegt, murre nicht, denn Gott erzieht wie ein Va-
ter; als Wohltéter verdient er es vielmehr, dal man ihm Dank sagt. '
Wirst du verdemiitigt, freue dich; geschieht es zu Unrecht, ist dein Lohn grof};
geschieht es jedoch zu Recht und bist du weise, dann bist du von der Geifiel
befreit.



125.

126.

127.

127.

129.

130.

131.

132.

133.
134.

135.

136.

137.

138.

139.

Ein Brevier christlicher Lebensregeln 177

. Schatten und Rad vergleichbar sind Trauer und Freude des Lebens; wie der

Schatten verweilen sie nicht und wie das Rad drehen sie sich.

. Suche immerfort in deinem Verhaltnis zu Gott voranzuschreiten; wer nimlich

ohne Unterlal Weniges dem Wenigen hinzufiigt, erwirbt schnell einen kost-
baren Schatz, der von allen begehrt wird.

Willst du der Pein der Strafe entrinnen, so schmihe niemanden, denn deswe-
gen erziirnt Gott.

Willst du aus deinem Haus alle Leiden verbannen, dann beschimpfe nicht den
Mitmenschen, der zum gleichen Geschlecht gehort wie du selbst, denn der ihn
erschuf, wiirde mit Recht ziirnen.

‘Wenn du jeder Siinde iiberlegen sein willst, dann forsche nicht begierig in frem-
den Angelegenheiten; denn vieles, weswegen du andere verdachtigst, ist in dir
selbst.

Fliehe den Hochmut, auch wenn du reich bist, damit du Gott nicht zum Gegner
habest.

Liebe die Demut, auch wenn du hochgestellt bist, damit du am Jiingsten Tage
erhéht wirst.

Spotte iiber niemanden, dann wird dich in deinem ganzen Leben kein Tadel
zurechtweisen milssen.

Wenn du in der Kirche bist, verweile nicht in stolzen Gedanken, denn die vor
einem Konig stehen, lachen nicht, noch benehmen sie sich hochfahrend.

Sei nicht gleichgiiltig gegeniiber deinem Leben noch unbekiimmert gegen Got-
tes Gebot, damit du nicht gegen Gottes Anordnung das Verderben erleidest.
Préige dir diese Worte ganz fest ein, damit sie dich im Leben erleuchten.
Strebe danach, ein heiliges Leben zu fithren, damit du die Siinder mit Freimut
zur Umkehr zu bewegen vermagst.

Hiite dich vor Uberheblichkeit und ziehe gegen niemand scharf los, damit du
nicht als hochmiitig verurteilt wirst. )
Lache nicht iiber das Ungliick eines anderen, damit du nicht von denen ver-
lacht wirst, von denen du nicht verlacht sein maochtest.

Beobachte diese Ermahnungen, damit sie dir die Krone der Herrlichkeit
erwerben.

Halte an diesen Geboten fest, damit sie dich vor den Menschen offenbaren und
Gott wohlgefillig machen; denn dieser freut sich dariiber und wird durch solche
Vollkommenheit verehrt.

Bemithe dich durch gute Werke vorwirts zu gelangen; der Weg zur Tugerd
ist die Weltflucht.





